
opusdei.org

Tunda Teda ja tunda
ennast (XII):
Liturgilise palve
hinged

Liturgiliselt palvetama
õppimine nõuab alandlikkust,
et võtta vastu teistelt sõnu,
mida me ütleme. See nõuab ka
keskendunud südant, mis
tunneb ära ja väärtustab kõiki
kristlasi ühendavaid suhteid.

20.07.2023

1936. aasta aprillis suurenevad
sotsiaalsed pinged Hispaanias. Kuid



DYA Akadeemia püüab säilitada
rahulikku õppeõhkkonda. Keset neid
kummalisi päevi kirjutab üks seal
elav tudeng oma vanematele, et
eelmisel päeval harjutasid nad oma
õpetaja juhtimisel liturgilisi laule
tema mäletamist mööda väga
rõõmsas õhkkonnas. [1] Võime
imestada, miks veetsid 30 ülikooli
tudengit pühapäeva õhtu liturgia
jaoks laule harjutades.

Vastuse leiab püha Josemaría paar
kuud varasemast otsusest lisada
akadeemia arengukavasse mõned
gregooriuse laulu tunnid. Kuigi
koguduse noore preestrina
Perdigueras pidas püha Josemaría
lauldud Missat regulaarselt, ei
kajastanud see otsus isiklikku huvi.
See ei olnud tingitud ka teaduslikust
huvist, mis tulenes liturgilise
liikumise arengust Hispaanias.
Pigem tuli see otsus tema
hingehoiukogemusest, ajendiks vaid



soov aidata noortel saada
„palvehingedeks“.

Huvitav on meenutada, et kolm
väljaannet, mille kallal püha
Josemaría neil aastail töötas,
tegelesid kõik Jumalaga dialoogi
hõlbustamisega. Esimene keskendus
isiklikule meditatsioonile, teine
edendas rahva vagadust, kolmas (mis
kunagi ilmavalgust ei näinud) oli aga
mõeldud lugejate julgustamiseks
liturgilisse palvesse sukelduma.
Esimese algatuse vili oli 
Consideraciones espirituales [Vaimsed
mõtisklused], millest hiljem sündis
tema tuntud teos Tee. Teise algatuse
tulemuseks oli tema lühiteos 
Roosipärg, kolmas aga pidi kandma
pealkirja Devociones litúrgicas
[Liturgilised palved]. Kuigi viimase
teose ilmumine kuulutati välja 1939.
aastaks, ei saanud see erinevatel
põhjustel kunagi teoks. Tortosa
piiskop Felix Bilbao koostatud
eessõna on siiski säilinud. See



avaldamata tekst pealkirjaga 
Palvetage ja palvetage hästi!
julgustab lugejaid süvendama
armastust Kiriku liturgia vastu,
juhindudes raamatu autori järgi, et
saavutada „tõhus, südamlik ja kindel
palve, mis ühendab neid lähedaselt
Jumalaga“. [2]

Kiriku palvele hääle andmine

Püha Josemaría jaoks ei olnud
liturgia lihtsalt reeglite kogum, mille
eesmärk oli anda teatud talitusele
pidulikkus. Ta kannatas, kui
sakramentide ja muude liturgiliste
toimingute pühitsemise viis ei
teeninud tõeliselt inimeste kohtumist
Jumala ja teiste Kiriku liikmetega.
Kord, pärast liturgilist pühitsemist,
kirjutas ta: „Palju vaimulikke:
peapiiskop, kanoonikute kapiitel,
abivaimulikud, kantorid, teenijad ja
akolüüdid... Suurepärased
kaunistused: siid, kuld, hõbe,
vääriskivid, pits ja samet... Muusika,



koor, kunst... Ja... ilma inimesteta!
Suurepärased riitused ilma
inimesteta.“ [3]

Tema mure inimeste pärast liturgias
oli sügavalt teoloogiline. Liturgilistes
tegevustes suhtleb Kolmainsus kogu
Kirikuga, mitte ainult selle ühe
osaga. Pole juhus, et enamik püha
Josemaría mõtisklustest, mis on
pühendatud raamatus Tee liturgiale,
leidub peatükis Kirik. Opus Dei
asutaja jaoks on liturgia
privilegeeritud koht kristliku palve
kirikliku mõõtme kogemiseks. Seal
tunneme, et oleme kõik omavahel
ühendatud Jumala poole
pöördumisel. Liturgiline palve, mis
on alati isiklik, avab horisondid, mis
ulatuvad kaugemale
individuaalsetest asjaoludest. Kui
isiklikus mõtiskluses oleme meie
kõnelevaks subjektiks, siis liturgias
on subjektiks kogu Kirik. Kui üksinda
dialoogis Jumalaga räägime Kiriku



liikmetena, siis liturgilises palves
kõneleb Kirik meie kaudu.

Seega on liturgiliste palvete meie
ütlemise õppimine suurepärane kool,
mis täiendab meie suhte erinevaid
dimensioone Jumalaga. Seal
avastame, et oleme selle suure
perekonna, milleks on Kirik, liikmed.
Püha Josemaría andis meile nõu:
„Sinu palve peab olema liturgiline.
Oleks hea, kui sa harjuksid lugema
psalme ja missaraamatu palveid,
selle asemel et lugeda isiklikke või
erapalveid.“ [4]

Liturgiliselt palvetama õppimine
nõuab alandlikkust, et võtta vastu
teistelt sõnu, mida me ütleme. See
nõuab ka keskendunud südant, mis
tunneb ära ja väärtustab kõiki
kristlasi ühendavaid suhteid.
Seetõttu on kasulik meeles pidada, et
me palvetame koos nendega, kes on
sel hetkel meiega, ja ka nendega,
keda pole kohal; kristlastega meie



kodumaalt, naaberriikidest, kogu
maailmast... Oleme oma palves
ühendatud ka nendega, kes on läinud
enne meid ja on puhastustules või
naudivad juba taevast auhiilgust.
Liturgiline palve ei ole anonüümne
valem; see on „täidetud nägude ja
nimedega.“ [5] Me ühendame end
kõigi nendega, kes on osa meie elust
ja kes sarnaselt meiega elavad „Isa ja
Poja ja Püha Vaimu nimel“, osaduses
Kolmainsuse eluga.

Kiriku palvele keha andmine

Me teame, et püha Josemaría jaoks ei
tähendanud töö pühitsemine pelgalt
palvete esitamist töö ajal, vaid
eelkõige oma töö tegemise muutmine
palveks Jumala auks, püüdes seda
teha nii hästi kui võimalik, teades, et
meie Taevane Isa jälgib meid
armastusega. Samuti ei tähenda
liturgiline palve esmajoones
palvetamist liturgiliste toimingute
ajal, vaid pigem nende rituaalsete



toimingute läbiviimist digne, attente
ac devote, väärikalt, tähelepanelikult
ja pühendunult, olles tegevuse juures
teadlikult kohal. Need ei ole pelgalt
võimalused teha isiklikke usu-,
lootuse- ja armastustegusid, vaid
tegevused, mille kaudu kogu Kirik
väljendab oma usku, lootust ja
armastust.

Püha Josemaría pidas väga tähtsaks 
õppimist, kuidas olla teadlikult kohal
mitmesugustel jumalateenistustel,
vagaduse „häid kombeid“. Väärikus,
mida liturgiline palve nõuab, on
tihedalt seotud inimese kehalise
käitumisega, sest see, mida me
tahame teostada, väljendub teatud
määral kõigepealt seal. Püha Missa
pühitsemine, pihil käimine,
õnnistamine Pühima Sakramendiga
jne hõlmavad mitmesuguseid
kehalisi toiminguid, kuna need on
palvetamine, mis väljendub tegudes.
Liturgiline palve hõlmab seega ka
palvetamist oma kehaga. Veelgi



enam, see tähendab õppimist
kehaliselt väljendama siin ja praegu
Kiriku palvet. Ja kuigi sageli on
preestri ülesandeks anda oma hääl ja
käed Kristusele, Kirikupeale, annab
just rahvas hääle ja nähtavuse kogu
Kristuse Müstilisele Ihule. Arusaam,
et meie kaudu nähakse ja kuuldakse
pühakute ja puhastustules viibivate
hingede palvet, võib julgustada meid
hoolitsema vagaduse „heade
kommete“ eest.

Lisaks väärikusele nõuab liturgiline
palve selle hoolikat läbiviimist.
Seega, lisaks sellele, et keskendume
sõnadele, mida me ütleme, on oluline
võtta ise osa hetkest, mida me
kogeme, kõige sügavamal võimalikul
viisil. Peame selgelt aru saama,
kellega me koos oleme ning miks ja
mis eesmärgil. See selge
teadvustamine nõuab eelnevat
isiklikku kujunemist, mida saab alati
parandada. Püha Josemaría ütles:
„Ära kiirusta. Mõtle, mida ütled, kes



ütleb ja kellele. Sest kiire
järelemõtlematu kõne on vaid müra,
plekkpurkide kolin. Ja ma ütlen sulle
koos püha Teresaga, et ükskõik kui
palju sa ka suud ei liiguta, ei pea ma
seda palvetamiseks.“ [6]

Kohtumine Kolmainsuse iga
isikuga

Hoolimata meie haprusest tingitud
paratamatutest tähelepanu
kõrvalejuhtijatest, osaleme
liturgilises palves kogu Kiriku
salapärases, kuid tõelises kohtumises
Pühima Kolmainsuse kolme isikuga.
Meie palvet rikastab seetõttu
eristama õppimine, millal me
pöördume Isa, Poja või Püha Vaimu
poole. Liturgial oleme tavaliselt näost
näkku Jumal-Isaga, kuigi sageli
nimetatakse teda lihtsalt Jumalaks
või Issandaks. Temast on pärit kõik
õnnistused, mida Kolmainsus
maailmale annab, ja Temale tulevad



tema Poja kaudu kõik kiitused, mida
olendid on võimelised väljendama.

Seda, mida me ütleme Isale, ütleme 
Jeesuse kaudu, kes pole mitte niivõrd 
meie ees, kuivõrd meiega. Sõna on
saanud lihaks, et tuua meid Isa
juurde. Ja seetõttu täidab tema
kohaloleku avastamine meie kõrval
vennana, kes teab meie nõrkust ega
häbene seda, meid lohutuse ja
julgusega. Veelgi enam, liturgiline
palve kui Kiriku avalik palve on
sündinud Jeesuse palvest. See pole
mitte ainult Tema palve jätk, kui Ta
oli siin maa peal, vaid see on täna ja
praegu tema eestpalve väljendus
meie eest taevas (vrd Hb 7:25).
Mõnikord pöördume palvetega ka
otse Jeesuse poole, nähes Poega oma
Päästjana. Seega on liturgiline palve
suurepärane viis olla kooskõlas
Kristuse preesterliku südamega.

Poja kaudu Isale adresseeritud palve
viiakse läbi Pühas Vaimus.



Liturgilises palves Kolmainsuse
kolmanda isiku kohaloleku
teadvustamine on Jumala suur
kingitus. Meil on lihtne mitte tähele
panna Suurt Tundmatut, nagu püha
Josemaría Teda mõnikord nimetab,
nagu valgust või õhku meie ümber.
Ent me teame, et ilma valguseta me
ei näe ja ilma õhuta ei saa me
hingata. Püha Vaim toimib
liturgilises dialoogis sarnaselt. Kuigi
me tavaliselt ei pöördu Tema poole
otse, teame, et Ta elab meis ja
sõnatute ägamistega aitab meil
pöörduda Isa poole sõnadega, mida
Jeesus meile õpetas. Seega avaldub
tema tegevus kaudselt. Rohkem kui
sõnades, mida me ütleme või kellele
me ütleme, ilmutab Vaim end selles,
kuidas me neid ütleme. Ta on kohal
õhkamises, millest saab laul, ja
vaikuses, mis laseb Jumalal meie
südames töötada.

Nii nagu tuule kohalolekut tajuvad
objektid, mille see liikuma paneb, nii



võime me aimata Püha Vaimu
kohalolekut, kui kogeme tema
tegevuse mõju. Näiteks on tema
tegevuse üks esimesi tulemusi
teadmine, et me palvetame kirikus
Jumala tütarde ja poegadena. Samuti
kogeme tema tegevust, kui Ta paneb
Jumala Sõna meie sees kõlama mitte
inimese sõnana, vaid Isa Sõnana, mis
on adresseeritud meist igaühele.
Eelkõige avaldub Püha Vaim helluses
ja suuremeelsuses, millega Isa ja
Poeg end meist igaühe peale valavad,
kui nad liturgilisel pühitsemisel
meile andestavad, valgustavad,
tugevdavad või annavad meile erilise
anni.

Lõpuks on Püha Vaimu tegevus nii
intiimne ja vajalik, et just Tema teeb
liturgilisest tegevusest tõelise
kolmainsusliku kontemplatsiooni. Ta
laseb meil näha kogu Kirikut ja
Jeesust ennast kohal olevat, kui meie
meeled ütlevad meile vastupidist.
Püha Vaim on see, kes ilmutab meile,



et liturgilise palve hing ei ole sõnade
või väliste liigutuste vormiline
täitmine, vaid armastus, millega me
siiralt püüame teenida ja laseme end
teenida. Püha Vaim aitab meil osa
saada tema isiklikust müsteeriumist,
kui õpime rõõmustama Jumalas, kes
alandab end meie teenimiseks, et
saaksime hiljem teisi teenida.

Olen elanud evangeeliumi järgi

Meid ei tohiks üllatada, et Pühakirjas
ja Traditsioonis on liturgiliste
toimingute kohta üks kõige
sagedamini kasutatavaid termineid
„teenimine“. Teenimise mõõtme
avastamisel liturgilises palves on
meie siseelu jaoks palju tagajärgi.
Mitte ainult sellepärast, et need, kes
teenivad armastusest, ei sea ennast
keskpunkti, vaid ka seetõttu, et
liturgia nägemine teenimisena on
selle järgi elamise võti. Kuigi see võib
tunduda paradoksaalne, leiame
paljudes liturgilistes palvetes



üleskutse jäljendada oma tavaelus
seda, mida oleme just tähistanud. See
kutse ei tähenda, et peaksime
laiendama liturgilist keelt oma
perekondlikele ja töösuhetele. Pigem
tähendab see, et muudame oma elus
„programmiks“ selle, mille üle riitus
on lasknud meil mõtiskleda ja mida
kogeda. [7] Sellepärast hüüatas püha
Josemaría mõnikord, kui mõtiskles
Jumala tegevuse üle oma
igapäevaelus: „Tõesti, ma olen
elanud tänase missa Evangeeliumi
järgi.“ [8]

Et elada päevase liturgia järgi ja
muuta oma igapäevane elu
teenimiseks, kakskümmend neli
tundi kestvaks „Missaks“, peame
pühitsetu valguses mõtisklema oma
isikliku olukorra üle. Püha Josemaría
märkis üles sõnu või väljendeid, mis
teda Missa pühitsemise või
tunniliturgia ettelugemise ajal
tabasid. Sel määral, et ühel päeval
kirjutas ta: „Ma ei tee ühtegi märget



psalmidest, sest ma peaks need kõik
üles märkima, sest neis on vaid imed,
mida hing näeb, siis kui Jumalat
teenitakse.“ [9] On tõsi, et liturgiline
palve on isikliku palve allikas, kuid
sama tõsi on see, et ilma hoolika
järelemõtlemiseta on liturgilise palve
rikkust väga raske isiklikult
assimileerida.

Just meie isikliku palve vaikuses
omandavad liturgia sõnad meie jaoks
intiimse ja isikliku jõu. Maarja näide
on siin väga valgustav. Jumalaema
õpetab meile, et liturgia fiat-i,
„sündigu mulle“ elluviimiseks, selle
muutmiseks teenimiseks, peame
pühendama aega kõigi nende asjade
üle oma südames isiklikult
mõtisklemiseks (vt Lk 2:19).

[1] Vrd “Un estudiante en la
Residencia DYA. Cartas de Emiliano



Amanna su familia (1935-1936),” 
Studia et Documenta, vol. 2, 2008, lk
343.

[2] Prelatuuri üldarhiiv, 77-5-3.

[3] Isiklikud märgid, nr 1590, 26.
oktoober 1938; tsitaatThe Way,
Critical-Historical Edition, Scepter
(U.K.), kommentaar nr 528 kohta, lk
695.

[4] Püha Josemaria, Tee, nr 86.

[5] Franciscus, apostellik
ekshortatsioon Evangelii gaudium, nr
274.

[6] Püha Josemaría, Tee, nr 85.

[7] Vrd Püha Josemaría, Kui Kristus
on möödumas, nr 88.

[8] Märgid IV, nr 416, 26. november
1931; tsitaatThe Way, Critical-
Historical Edition, Scepter (U.K.),
kommentaar nr 86 kohta, lk 280.



[9] Märgid V, nr 681, 3. aprill
1932;tistaat The Way, Critical-
Historical Edition, Scepter (U.K.),
kommentaar nr 86 kohta, lk 279.

Juan Rego

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

et-ee/article/tunda-teda-ja-tunda-ennast-
xii-liturgilise-palve-hinged/ (08.01.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/tunda-teda-ja-tunda-ennast-xii-liturgilise-palve-hinged/
https://opusdei.org/et-ee/article/tunda-teda-ja-tunda-ennast-xii-liturgilise-palve-hinged/
https://opusdei.org/et-ee/article/tunda-teda-ja-tunda-ennast-xii-liturgilise-palve-hinged/

	Tunda Teda ja tunda ennast (XII): Liturgilise palve hinged
	Kiriku palvele hääle andmine
	Kiriku palvele keha andmine
	Kohtumine Kolmainsuse iga isikuga


