opusdei.org

Tunda Teda ja tunda
ennast (XII):
Liturgilise palve
hinged

Liturgiliselt palvetama
Oppimine ndouab alandlikkust,
et vOtta vastu teistelt sonu,
mida me utleme. See néuab ka
keskendunud sudant, mis
tunneb ara ja vaartustab koiki
kristlasi ihendavaid suhteid.

20.07.2023

1936. aasta aprillis suurenevad
sotsiaalsed pinged Hispaanias. Kuid



DYA Akadeemia puitiab séilitada
rahulikku 6ppedhkkonda. Keset neid
kummalisi pdevi kirjutab uks seal
elav tudeng oma vanematele, et
eelmisel pdeval harjutasid nad oma
Opetaja juhtimisel liturgilisi laule
tema maletamist mooda vaga
roomsas 0hkkonnas. [1] Voime
imestada, miks veetsid 30 tulikooli
tudengit puhapéaeva ohtu liturgia
jaoks laule harjutades.

Vastuse leiab piitha Josemaria paar
kuud varasemast otsusest lisada
akadeemia arengukavasse moned
gregooriuse laulu tunnid. Kuigi
koguduse noore preestrina
Perdigueras pidas piiha Josemaria
lauldud Missat regulaarselt, ei
kajastanud see otsus isiklikku huvi.
See ei olnud tingitud ka teaduslikust
huvist, mis tulenes liturgilise
liikumise arengust Hispaanias.
Pigem tuli see otsus tema
hingehoiukogemusest, ajendiks vaid



soov aidata noortel saada
»palvehingedeks“.

Huvitav on meenutada, et kolm
valjaannet, mille kallal ptiiha
Josemaria neil aastail tootas,
tegelesid koik Jumalaga dialoogi
holbustamisega. Esimene keskendus
isiklikule meditatsioonile, teine
edendas rahva vagadust, kolmas (mis
kunagi ilmavalgust ei ndinud) oli aga
moeldud lugejate julgustamiseks
liturgilisse palvesse sukelduma.
Esimese algatuse vili oli
Consideraciones espirituales [Vaimsed
motisklused], millest hiljem stndis
tema tuntud teos Tee. Teise algatuse
tulemuseks oli tema lihiteos
Roosiparg, kolmas aga pidi kandma
pealkirja Devociones liturgicas
[Liturgilised palved]. Kuigi viimase
teose ilmumine kuulutati vélja 1939.
aastaks, el saanud see erinevatel
pohjustel kunagi teoks. Tortosa
piiskop Felix Bilbao koostatud
eessOna on siiski sailinud. See



avaldamata tekst pealkirjaga
Palvetage ja palvetage hasti!
julgustab lugejaid sivendama
armastust Kiriku liturgia vastu,
juhindudes raamatu autori jargi, et
saavutada ,tohus, sudamlik ja kindel
palve, mis ithendab neid ldhedaselt
Jumalaga“. [2]

Kiriku palvele haidle andmine

Puha Josemaria jaoks ei olnud
liturgia lihtsalt reeglite kogum, mille
eesmark oli anda teatud talitusele
pidulikkus. Ta kannatas, kui
sakramentide ja muude liturgiliste
toimingute puhitsemise viis ei
teeninud tdeliselt inimeste kohtumist
Jumala ja teiste Kiriku litkmetega.
Kord, parast liturgilist puhitsemist,
kirjutas ta: ,,Palju vaimulikke:
peapiiskop, kanoonikute kapiitel,
abivaimulikud, kantorid, teenijad ja
akoluidid... Suurepéarased
kaunistused: siid, kuld, hobe,
vadariskivid, pits ja samet... Muusika,



koor, kunst... Ja... ilma inimesteta!
Suurepdrased riitused ilma
inimesteta.“ [3]

Tema mure inimeste parast liturgias
oli stigavalt teoloogiline. Liturgilistes
tegevustes suhtleb Kolmainsus kogu
Kirikuga, mitte ainult selle tihe
osaga. Pole juhus, et enamik piiha
Josemaria motisklustest, mis on
puhendatud raamatus Tee liturgiale,
leidub peattiikis Kirik. Opus Dei
asutaja jaoks on liturgia
privilegeeritud koht kristliku palve
kirikliku m66tme kogemiseks. Seal
tunneme, et oleme koik omavahel
uhendatud Jumala poole
poordumisel. Liturgiline palve, mis
on alati isiklik, avab horisondid, mis
ulatuvad kaugemale
individuaalsetest asjaoludest. Kui
isiklikus motiskluses oleme meie
konelevaks subjektiks, siis liturgias
on subjektiks kogu Kirik. Kui iiksinda
dialoogis Jumalaga radgime Kiriku



liikmetena, siis liturgilises palves
koneleb Kirik meie kaudu.

Seega on liturgiliste palvete meie
utlemise Oppimine suureparane kool,
mis tdiendab meie suhte erinevaid
dimensioone Jumalaga. Seal
avastame, et oleme selle suure
perekonna, milleks on Kirik, litkmed.
Piitha Josemaria andis meile nou:
»,Sinu palve peab olema liturgiline.
Oleks hea, kui sa harjuksid lugema
psalme ja missaraamatu palveid,
selle asemel et lugeda isiklikke voi
erapalveid.” [4]

Liturgiliselt palvetama dppimine
nouab alandlikkust, et votta vastu
teistelt sonu, mida me utleme. See
nouab ka keskendunud sudant, mis
tunneb ara ja vaartustab koiki
kristlasi uhendavaid suhteid.
Seet6ttu on kasulik meeles pidada, et
me palvetame koos nendega, kes on
sel hetkel meiega, ja ka nendega,
keda pole kohal; kristlastega meie



kodumaalt, naaberriikidest, kogu
maailmast... Oleme oma palves
uhendatud ka nendega, kes on lainud
enne meid ja on puhastustules voi
naudivad juba taevast auhiilgust.
Liturgiline palve ei ole anontiimne
valem; see on ,tdidetud nagude ja
nimedega.“ [5] Me ithendame end
koigi nendega, kes on osa meie elust
ja kes sarnaselt meiega elavad ,Isa ja
Poja ja Piha Vaimu nimel“, osaduses
Kolmainsuse eluga.

Kiriku palvele keha andmine

Me teame, et piiha Josemaria jaoks ei
tdhendanud t66 puhitsemine pelgalt
palvete esitamist to0 ajal, vaid
eelkdige oma t00 tegemise muutmine
palveks Jumala auks, ptuitides seda
teha nii hasti kui voimalik, teades, et
meie Taevane Isa jalgib meid
armastusega. Samuti ei téhenda
liturgiline palve esmajoones
palvetamist liturgiliste toimingute
ajal, vaid pigem nende rituaalsete



toimingute labiviimist digne, attente
ac devote, vaarikalt, tdhelepanelikult
ja puhendunult, olles tegevuse juures
teadlikult kohal. Need ei ole pelgalt
voimalused teha isiklikke usu-,
lootuse- ja armastustegusid, vaid
tegevused, mille kaudu kogu Kirik
valjendab oma usku, lootust ja
armastust.

Piiha Josemaria pidas vaga tahtsaks
Ooppimist, kuidas olla teadlikult kohal
mitmesugustel jumalateenistustel,
vagaduse ,,hdid kombeid“. Vaarikus,
mida liturgiline palve néuab, on
tihedalt seotud inimese kehalise
kaditumisega, sest see, mida me
tahame teostada, valjendub teatud
maaral kdigepealt seal. Piha Missa
puhitsemine, pihil kdimine,
onnistamine Pihima Sakramendiga
jne holmavad mitmesuguseid
kehalisi toiminguid, kuna need on
palvetamine, mis vdljendub tegudes.
Liturgiline palve hélmab seega ka
palvetamist oma kehaga. Veelgi



enam, see tdhendab d0ppimist
kehaliselt viljendama siin ja praegu
Kiriku palvet. Ja kuigi sageli on
preestri ilesandeks anda oma haal ja
kéed Kristusele, Kirikupeale, annab
just rahvas hééale ja ndhtavuse kogu
Kristuse Mustilisele Thule. Arusaam,
et meie kaudu ndhakse ja kuuldakse
puhakute ja puhastustules viibivate
hingede palvet, voib julgustada meid
hoolitsema vagaduse ,,heade
kommete“ eest.

Lisaks vaarikusele nouab liturgiline
palve selle hoolikat ldbiviimist.
Seega, lisaks sellele, et keskendume
sonadele, mida me utleme, on oluline
votta ise osa hetkest, mida me
kogeme, kdige sugavamal voimalikul
viisil. Peame selgelt aru saama,
kellega me koos oleme ning miks ja
mis eesmaérgil. See selge
teadvustamine nduab eelnevat
isiklikku kujunemist, mida saab alati
parandada. Piiha Josemaria titles:
,Ara kiirusta. Mdtle, mida iitled, kes



utleb ja kellele. Sest kiire
jarelemotlematu kdne on vaid mira,
plekkpurkide kolin. Ja ma ttlen sulle
koos piha Teresaga, et ikskoik kui
palju sa ka suud ei liiguta, ei pea ma
seda palvetamiseks.“ [6]

Kohtumine Kolmainsuse iga
isikuga

Hoolimata meie haprusest tingitud
paratamatutest tdhelepanu
korvalejuhtijatest, osaleme
liturgilises palves kogu Kiriku
salapérases, kuid toelises kohtumises
Puhima Kolmainsuse kolme isikuga.
Meie palvet rikastab seetdttu
eristama Oppimine, millal me
poordume Isa, Poja voi Piiha Vaimu
poole. Liturgial oleme tavaliselt ndost
ndkku Jumal-Isaga, kuigi sageli
nimetatakse teda lihtsalt Jumalaks
voi Issandaks. Temast on périt kdik
onnistused, mida Kolmainsus
maailmale annab, ja Temale tulevad



tema Poja kaudu koik kiitused, mida
olendid on voimelised valjendama.

Seda, mida me utleme Isale, Gitleme
Jeesuse kaudu, kes pole mitte niivord
meie ees, kuivord meiega. Sdna on
saanud lihaks, et tuua meid Isa
juurde. Ja seetottu tdidab tema
kohaloleku avastamine meie korval
vennana, kes teab meie norkust ega
héabene seda, meid lohutuse ja
julgusega. Veelgi enam, liturgiline
palve kui Kiriku avalik palve on
sindinud Jeesuse palvest. See pole
mitte ainult Tema palve jatk, kui Ta
oli siin maa peal, vaid see on téna ja
praegu tema eestpalve valjendus
meie eest taevas (vrd Hb 7:25).
Monikord poordume palvetega ka
otse Jeesuse poole, ndhes Poega oma
Paastjana. Seega on liturgiline palve
suurepdrane viis olla kooskdlas
Kristuse preesterliku sidamega.

Poja kaudu Isale adresseeritud palve
viiakse labi Puhas Vaimus.



Liturgilises palves Kolmainsuse
kolmanda isiku kohaloleku
teadvustamine on Jumala suur
kingitus. Meil on lihtne mitte tihele
panna Suurt Tundmatut, nagu piha
Josemaria Teda monikord nimetab,
nagu valgust voi 6hku meie tiimber.
Ent me teame, et ilma valguseta me
ei nde ja ilma dhuta ei saa me
hingata. Puha Vaim toimib
liturgilises dialoogis sarnaselt. Kuigi
me tavaliselt ei poordu Tema poole
otse, teame, et Ta elab meis ja
sOnatute dgamistega aitab meil
poorduda Isa poole sdnadega, mida
Jeesus meile dpetas. Seega avaldub
tema tegevus kaudselt. Rohkem kui
sonades, mida me utleme voi kellele
me utleme, ilmutab Vaim end selles,
kuidas me neid utleme. Ta on kohal
Ohkamises, millest saab laul, ja
vaikuses, mis laseb Jumalal meie
stidames tootada.

Nii nagu tuule kohalolekut tajuvad
objektid, mille see liikuma paneb, nii



voime me aimata Pitha Vaimu
kohalolekut, kui kogeme tema
tegevuse moju. Naiteks on tema
tegevuse uks esimesi tulemusi
teadmine, et me palvetame kirikus
Jumala tiitarde ja poegadena. Samuti
kogeme tema tegevust, kui Ta paneb
Jumala SOona meie sees kdlama mitte
inimese sdnana, vaid Isa SOnana, mis
on adresseeritud meist igatihele.
Eelkdige avaldub Piha Vaim helluses
ja suuremeelsuses, millega Isa ja
Poeg end meist igaiihe peale valavad,
kui nad liturgilisel pihitsemisel
meile andestavad, valgustavad,
tugevdavad v0i annavad meile erilise
anni.

Lopuks on Puha Vaimu tegevus nii
intiimne ja vajalik, et just Tema teeb
liturgilisest tegevusest tdelise
kolmainsusliku kontemplatsiooni. Ta
laseb meil ndha kogu Kirikut ja
Jeesust ennast kohal olevat, kui meie
meeled utlevad meile vastupidist.
Piitha Vaim on see, kes ilmutab meile,



et liturgilise palve hing ei ole sdnade
vO1 valiste liigutuste vormiline
taitmine, vaid armastus, millega me
siiralt piiame teenida ja laseme end
teenida. Piiha Vaim aitab meil osa
saada tema isiklikust musteeriumist,
kui 6pime r60mustama Jumalas, kes
alandab end meie teenimiseks, et
saaksime hiljem teisi teenida.

Olen elanud evangeeliumi jargi

Meid ei tohiks tillatada, et Piihakirjas
ja Traditsioonis on liturgiliste
toimingute kohta tiks koige
sagedamini kasutatavaid termineid
»teenimine“. Teenimise m&otme
avastamisel liturgilises palves on
meie siseelu jaoks palju tagajargi.
Mitte ainult sellepérast, et need, kes
teenivad armastusest, ei sea ennast
keskpunkti, vaid ka seet6ttu, et
liturgia ndgemine teenimisena on
selle jargi elamise voti. Kuigi see voib
tunduda paradoksaalne, leiame
paljudes liturgilistes palvetes



uleskutse jaljendada oma tavaelus
seda, mida oleme just tahistanud. See
kutse ei tahenda, et peaksime
laiendama liturgilist keelt oma
perekondlikele ja toosuhetele. Pigem
tahendab see, et muudame oma elus
sprogrammiks“ selle, mille tle riitus
on lasknud meil métiskleda ja mida
kogeda. [7] Selleparast huitiatas pitha
Josemaria monikord, kui motiskles
Jumala tegevuse lle oma
igapéevaelus: , TOesti, ma olen
elanud tdnase missa Evangeeliumi
jargi.“ [8]

Et elada pdevase liturgia jargi ja
muuta oma igapdevane elu
teenimiseks, kakskimmend neli
tundi kestvaks ,,Missaks®, peame
puhitsetu valguses motisklema oma
isikliku olukorra tle. Pitha Josemaria
markis ules sonu voi valjendeid, mis
teda Missa puhitsemise voi
tunniliturgia ettelugemise ajal
tabasid. Sel maaral, et iihel pdeval
kirjutas ta: ,Ma ei tee ihtegi marget



psalmidest, sest ma peaks need koik
ules markima, sest neis on vaid imed,
mida hing néeb, siis kui Jumalat
teenitakse.” [9] On t0si, et liturgiline
palve on isikliku palve allikas, kuid
sama tosi on see, et ilma hoolika
jarelemotlemiseta on liturgilise palve
rikkust vaga raske isiklikult
assimileerida.

Just meie isikliku palve vaikuses
omandavad liturgia sdonad meie jaoks
intiimse ja isikliku jou. Maarja ndide
on siin vaga valgustav. Jumalaema
Opetab meile, et liturgia fiat-i,
»sundigu mulle“ elluviimiseks, selle
muutmiseks teenimiseks, peame
puhendama aega kdigi nende asjade
ule oma studames isiklikult
motisklemiseks (vt Lk 2:19).

[1] Vrd “Un estudiante en la
Residencia DYA. Cartas de Emiliano



Amanna su familia (1935-1936),”
Studia et Documenta, vol. 2, 2008, 1k
343.

[2] Prelatuuri uldarhiiv, 77-5-3.

[3] Isiklikud mdargid, nr 1590, 26.
oktoober 1938; tsitaatThe Way,
Critical-Historical Edition, Scepter
(U.K.), kommentaar nr 528 kohta, 1k
695.

[4] Puha Josemaria, Tee, nr 86.

[5] Franciscus, apostellik
ekshortatsioon Evangelii gaudium, nr
274.

[6] Puha Josemaria, Tee, nr 85.

[7] Vrd Piha Josemaria, Kui Kristus
on moodumas, nr 88.

[8] Mdargid IV, nr 416, 26. november
1931; tsitaatThe Way, Critical-
Historical Edition, Scepter (U.K.),
kommentaar nr 86 kohta, 1k 280.



[9] Mdrgid V, nr 681, 3. aprill
1932;tistaat The Way, Critical-
Historical Edition, Scepter (U.K.),
kommentaar nr 86 kohta, 1k 279.

Juan Rego

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
et-ee/article/tunda-teda-ja-tunda-ennast-
xii-liturgilise-palve-hinged/ (08.01.2026)


https://opusdei.org/et-ee/article/tunda-teda-ja-tunda-ennast-xii-liturgilise-palve-hinged/
https://opusdei.org/et-ee/article/tunda-teda-ja-tunda-ennast-xii-liturgilise-palve-hinged/
https://opusdei.org/et-ee/article/tunda-teda-ja-tunda-ennast-xii-liturgilise-palve-hinged/

	Tunda Teda ja tunda ennast (XII): Liturgilise palve hinged
	Kiriku palvele hääle andmine
	Kiriku palvele keha andmine
	Kohtumine Kolmainsuse iga isikuga


