
opusdei.org

Tunda Teda ja tunda
ennast (X): Kui
lähedal on Jeesus

Usku täis maailmavaade
muudab armastuse kaudu kogu
meie elu pidevaks vestluseks
Jumalaga.

10.12.2022

„Iga päevaga näen selgemalt, kui
lähedal Jeesus mulle igal hetkel on.
Võiksin teile rääkida väikestest
pidevatest juhtumistest, mis mind
enam isegi ei üllata – tänan Teda
nende eest ja jälgin neid kogu



aeg.” [1] Õndsa Guadalupe kiri püha
Josemaríale, millest see tsitaat on
võetud, valmistas talle kindlasti suurt
rõõmu. Kuigi Guadalupe oli Opus
Deis olnud vaid kuus aastat, annab
see oma lihtsuses tunnistust sellest,
kuidas vagaduse elu, mille ta oli
omaks võtnud, aitas tal saavutada
pidevat Jumala kohalolu, muutes
tema tavalise elu „pidevaks
palveks.” [2]

Leiame, et see õpetus on
evangeeliumides selgelt väljendatud.
Jeesus ütles oma jüngritele, et nad
peavad ikka palvetama ega tohi
tüdida (Lk 18:1). Me näeme Teda
sageli kogu päeva jooksul oma Isa
poole pöördumas, näiteks Laatsaruse
haua juures (vrd Jh 11:41-42) või siis,
kui apostlid naasevad oma esimeselt
missioonilt, täis rõõmu (vrd Mt
11:25-26). Pärast surnuist
ülestõusmist läheneb meie Issand
oma jüngritele väga erinevatel
asjaoludel: kui nad kõnnivad



kurbusega Emmausesse; kui nad
ülemises toas hirmust kössitavad; kui
nad lähevad tagasi oma töö juurde
Galilea järve ääres... Ja mõni hetk
enne oma Isa juurde naasmist
kinnitab Jeesus neile: Mina olen iga
päev teie juures ajastu lõpuni (Mt
28:20).

Algkristlased teadsid hästi, kui
lähedal meie Issand neile oli. Nad
õppisid tegema kõike Jumala auks,
nagu püha Paulus roomlastele
kirjutas: Kui me elame, siis me elame
Issandale, ja kui me sureme, siis
sureme Issandale. Kas me nüüd elame
või sureme – me oleme Issanda päralt.
(Rm 14:8-10; vrd 1Kr 10:31). Kuidas
meiegi nii kiire tempoga maailmas,
kus on nii palju asju teha ja nii palju
tähtaegu, nii palju kära ja
kiirustamist, saaksime „õppida Teda
tundma ja armastama ning osalema
taevases vestluses”? [3]



Õigel põhjusel

Mõned vestlused on vaikivad.
Näiteks kaks sõpra, kes kõnnivad
koos, või armastajad, kes vaatavad
üksteisele silma. Sõnu pole vaja, et
jagada seda, mis on nende südames.
Kuid ükski vestlus ei saa toimuda
ilma meie ees olevale inimesele
tähelepanu pööramata.

Dialoog Jumalaga, millele oleme
kutsutud, nõuab samuti Temale
tähelepanu pööramist. See on
tähelepanu, mis ei ole eksklusiivne,
sest me võime avastada Jumalat
paljudes olukordades ja tegevustes,
millel pealtnäha tundub olevat
Temaga vähe pistmist. Midagi
sarnast juhtus minevikus nende
kiviraiduritega, kes nägid oma
raiutavate kivide taga nii erinevad
asju nagu füüsilise töö orjus, toit,
mida nende pere vajas, või
katedraali hiilgus, mida nad aitasid
ehitada.



Püha Josemaría rõhutas vajadust
„kasutada maailmas teoloogilisi ja
inimlikke voorusi ning saada sel
viisil kontemplatiivseteks
hingedeks”. [4] Asi pole lihtsalt õigel
viisil tegutsemises, vaid ka õigel
põhjusel tegutsemises, milleks antud
juhul on Jumala otsimine,
armastamine ja teenimine. Just see
teeb võimalikuks Püha Vaimu
kohalolu meie hinges ja selle
elustamise teoloogiliste voorustega.
Seega, tehes iga päev palju erinevaid
valikuid, saame olla Jumala suhtes
tähelepanelikud ja hoida oma
vestlust Temaga elus.

Hommikul tööle või kooli minnes;
lapsi arsti vastuvõtule viies või
klienti teenindades võime endalt
küsida: Milleks ma seda teen? Miks
ma üritan seda hästi teha? Vastus
võib olla erinev ja olla enam või
vähem põhjalik, kuid see võib olla hea
võimalus, et lisada: Aitäh, Issand, et
minu peale loodad. Tahan Sind selle



tegevusega teenida ja aidata tuua
Sinu valgust ja rõõmu sellesse
maailma. Siis sünnib meie töö
tõeliselt armastusest; see näitab
armastust ja suundub armastuse
poole. [5]

Jumala silmadega vaatamine

„Praegu võiks loetleda nii palju
probleeme, mis tuleb lahendada,
kuid mitte ühtegi neist ei saa
lahendada, kui Jumal pole keskmesse
seatud, kui Jumal ei muutu
maailmale taas nähtavaks, kui
Temast ei saa otsustavat tegurit meie
elus ja kui Ta ei sisene meie kaudu ka
otsustaval viisil maailma.” [6] Olla
kontemplatiivne keset maailma
tähendab, et Jumal on meie
eksistentsi keskpunktis, millest kõik
muu sõltub. Teisisõnu, Ta peab
olema aare, millele meie süda on
alati suunatud, sest kõik muu
huvitab meid ainult siis, kui see
ühendab meid Temaga (vrd Mt 6:21).



Nii saab meie tööst palve, sest me
õpime selles nägema ülesannet, mille
Jumal on meile usaldanud, et
hoolitseda ja kaunistada tema loodut
ning teenida teisi mehi ja naisi. Meie
pereelust saab palve, sest me näeme
oma abikaasas ja lastes (või oma
vanemates) kingitust, mille Jumal on
meile andnud, et end neile anda,
tuletades neile alati meelde nende
endi lõputut väärtust ja aidates neil
kasvada. Lõppude lõpuks tegi Jeesus
just seda Naatsaretis. Kuidas Ta
vaatas oma igapäevatööle Joosepi
töökojas? Millise varjatud tähenduse
leidis Ta oma igapäevastes
ülesannetes? Ja tema koduse elu
paljudes väikestes tegevustes? Ja
kõiges, mida Ta tegi koos oma
ligimestega?

Kui vaatame sündmusi usu
silmadega ja avastame oma elus
Jumala armastust, siis ei tähenda see,
et vastuolud meid enam ei mõjuta:
väsimus, tagasilöögid, peavalu, kehv



kohtlemine, mida mõnikord teistelt
saame... Ei, see kõik ei kao. Aga kui
me elame Jumalale keskendudes, siis
teame, kuidas ühendada kõik need
tõsiasjad Kristuse ristiga, kus nad
leiavad oma tõelise tähenduse
lunastuse teenimises. Alandus võib
olla palve, kui see aitab meil end
Jeesusega ühendada ja seeläbi saab
see puhastumisvõimaluseks. Sama
kehtib ka haiguse või ametialase
ebaõnnestumise kohta. Kõiges võime
leida Jumala, kes on ajaloo Isand.
Kõiges saame olla kindlad, et Jumal
avab alati võimalusi tulevikuks, sest 
neile, kes Jumalat armastavad, laseb
Jumal kõik tulla heaks (Rm 8:28).
Isegi väike tagasilöök nagu
liiklusummik koduteel võib muutuda
palveks, kui kasutame seda selleks, et
anda oma aeg Jumala kätesse... ja
paluda Temalt nende eest, kes
jagavad meie enda „halba õnne”.

Tavaelus kontemplatsiooni
saavutamiseks ei pea me tegema



midagi erakordset. „Meil on sageli
kiusatus mõelda, et pühadus on
ainult nende jaoks, kes suudavad
tavaasjadest eemale tõmbuda, et
veeta palju aega palves. Nii see ei ole.
Me kõik oleme kutsutud olema
pühad, elades oma elu armastusega
ja andes tunnistust kõigest, mida
teeme, kus iganes me ka ei
viibiks.” [7] Usku täis maailmavaade
muudab armastuse kaudu kogu meie
elu pidevaks vestluseks Jumalaga. Ja
see võimaldab meil elada sügava
realismiga, kuna see ilmutab meile
igas reaalsuses esineva quid divinum-
i „neljanda mõõtme” – „jumaliku
elemendi”.

Boiler ja ühendus

„Kui inimene on täielikult haaratud
omaenda maailmast, materiaalsetest
asjadest, sellest, mida ta suudab teha,
kõigest, mis on teostatav ja toob talle
edu … siis tema võime Jumalat tajuda
nõrgeneb. Jumala nägemise „elund”



halveneb; see ei taju ega tunneta
enam. See ei taju enam Jumalikku,
sest vastav siseelund on närbunud,
on lakanud arenemast.” [8] Tõsi on
ka vastupidine: võimet reaalsust
ususilmadega vaadata saab
tugevdada. Esiteks, paludes valgust
nagu apostlid: Kavata meie usku! (Lk
17:5).Ja ka päeva jooksul peatudes, et
avada oma süda Jumalale. Kuigi kogu
meie päev võib olla palveaeg, „peab
meie palveelu tuginema mõnele
hetkele, mis on eranditult
pühendatud Jumalaga
suhtlemisele.” [9] Selleks, et hoida
oma tähelepanu pidevalt Jumalal,
peame pühendama mõne aja ainult
Temale.

Püha Josemaría selgitas seda
vajadust kunagi maja kütmisboileri
näitel: „Kui meil on radiaator, siis on
soojust. Kuid ruum soojeneb ainult
siis, kui boiler on sisse lülitatud.
Seega vajame soojuseks nii
radiaatorit kui ka boilerit. Eks ju?



Palveajad, mis on hästi tehtud, on
boiler. Ja me vajame ka radiaatorit
igal hetkel, igas toas, igas kohas, igas
töös: Jumala kohalolu.” [10] Vajame
nii radiaatoreid kui ka boilerit.
Selleks, et Jumala soojus täidaks kogu
meie päeva, peame võtma aega, et
süüdata ja toita oma südames tema
armastuse tuld.

Teine kujund, mis võib abiks olla, on
Interneti-ühendus. Inimesed
püüavad sageli tagada, et nende
mobiiltelefonid ühenduksid, kui nad
maal aega veedavad. Ja me võime
muretseda oma mobiiltelefoni Wi-Fi-
ühenduse pärast, lootes, et see töötab
niipea, kui see tuvastab teadaoleva
võrgu. Lihtne tõsiasi, et meie telefon
on signaali vastuvõtmiseks avatud, ei
tähenda, et see seda automaatselt
teeb. Signaal jõuab meieni, kui oleme
võrgule piisavalt lähedal, ja sõnumid
tulevad siis, kui keegi need saadab.
Anname oma osa, aktiveerides oma



telefoni, ja siis ootame sõnumite
saabumist.

Samamoodi, pühendades palvele
kindlaid aegu, aktiveerime oma
hinge „Wi-Fi”. Me ütleme Jumalale: 
Issand, räägi, sest su sulane kuulab
(1Sm 3:9).Mõnikord räägib Ta meiega
neil hetkedel; teinekord tunneme
tema hääle ära tuhandes ja ühes
pisiasjas oma igapäevaelus. Igal
juhul on need palveajad hea
võimalus anda tema kätesse kõik,
mida oleme teinud või kavatseme
teha, kuigi võib-olla pole me just selle
tegemise hetkel silmi Jumala poole
tõstnud. Lisaks on aja pühendamine
ainult Jumalale parim tõend selle
kohta, et meil on tõesti soov Teda
kuulata.

Erinevalt sellest, mis juhtub
mobiiltelefoniga, ei saa oma südame
avamist pidada
iseenesestmõistetavaks, et kui see on
tehtud, jääb see nii igaveseks. Peame



valmistama oma südant ette
kuulama Jumalat iga päev, sest
„olevikus kohtame Teda, mitte eile
ega homme, vaid täna: Täna, kui te
kuulete ta häält, ärge tehke kõvaks
oma südant! (Ps 95:7-8).” [11] Kui me
seda igapäevast kohustust täidame,
annab Jumal meile suurepärase
võimaluse elada päevast päeva tema
kohalolekul. Aeg-ajalt on see meie
jaoks keerulisem. Kuid igal juhul
ammutame neist hetkedest
külluslikult jõudu ja lootust, et
rõõmuga jätkata oma igapäevast
võitlust, igapäevast pingutust
süüdata tuld, avada „ühendust”.

Kõiges, mis meiega juhtub

Püha Josemaría sõnad Navarra
ülikooli kampuse jutluses on hästi
teada: „Mu lapsed, seal, kus on teie
vennad, inimesed, seal kus on teie
püüdlused, teie töö, teie armastused,
seal on ka teie igapäevane
kohtumispaik Kristusega. Seal,



maiste materiaalsete asjade keskel
peame end pühitsema, teenides
Jumalat ja kõiki inimesi.” [12] Ja ta
lisas: „Laboratooriumis, haigla
operatsioonisaalis, kasarmus,
ülikooli kateedris, tehases, töökojas,
põllul, perekonnas – tervel laial
tööpõllul ootab Jumal meid iga
päev.” [13] Paljudes erinevates
tegevustes, mis täidavad meie
igapäevaelu, ootab meid Jumal. Ta
tahab meiega pidada imelist vestlust,
et saaksime aidata Tal täita tema
missiooni maailmas. Aga kuidas me
saame sellest aru? Ja kuidas me
saame selle järgi elada?

Jumal ootab meid iga päev, et meiega
rahulikult vestelda meie elus
toimuvast, just nagu isa või ema, kes
kuulab oma väikese lapse
üksikasjalikku aruannet selle päeva
põnevatest sündmustest. Väikesed
lapsed räägivad koolis toimunust
peaaegu kohe koju jõudes. Näib,
nagu tahaksid nad täielikult ära



kasutada oma imelist võimet
meenutada ja väljendada just
kogetut, jutustades üksikasjalikult
isegi kõige väiksematest
sündmustest. Ja nende vanemad
kuulavad tähelepanelikult ja
küsivad, kuidas see juhtus ja mida
see teine laps ütles...

Samamoodi huvitab Jumalat kõik,
mis meiega juhtub, selle erinevusega,
et erinevalt vanematest siin maa peal
ei väsi Ta kunagi meid kuulamast. Ta
ei harju kunagi sellega, et me Temaga
räägime. Pigem oleme me need, kes
mõnikord väsivad Tema poole
pöördumisest, tema kohalolu
otsimisest. Kui aga selle poole
püüdleme, siis „kõik – inimesed,
sündmused, ülesanded – pakub meile
võimaluse ja teema pidevaks
vestluseks meie Issandaga.” [14] Me
saame Temaga jagada kõike oma
elus, absoluutselt kõike.



Jumal ootab meid meie töös, et me
jätkaksime lunastustöö teostamist
maailmas, aidates maailma Temale
lähemale tuua. Küsimus ei ole meie
igapäevatöösse „vagade tegevuste”
lisamises, vaid püüdes juhtida
Jumala poole meie maailma kõiki
sektoreid: perekonda, poliitikat,
kultuuri, sporti... Jumal tahab, et me
paneksime Ta igasse õilsasse
tegevusse. Selleks peame esmalt
avastama tema kohaloleku seal.
Lõppkokkuvõttes seisneb see selles,
et näeme oma tööd Jumala
kingitusena, kui konkreetset viisi,
kuidas me täidame tema mandaati
maailma eest hoolitsemisel ja selle
kasvatamisel, kuulutades head
sõnumit, et Jumal armastab meid ja
pakub meile oma armastust. Alates
selle avastamise hetkest püüame
muuta kõik oma teod teiste
teenimiseks sellise armastusega,
mida Jeesus meile iga päev pühal
Missal näitab ja annab. Sel viisil
elades, ühendades kõik oma teod



Kristuse ristiohvriga, aitame tõhusalt
täita missiooni, mille meie Issand
meile enne oma Isa juurde naasmist
edastas (vrd Jh 20:21).

***

Vahetult enne Guadalupe Ortiz de
Landázuri õndsakskuulutamist
antud intervjuus küsiti Opus Dei
prelaadilt, milline oli tema
„pühaduse valem”. Ta võttis selle
kokku sõnadega: „Pühadus ei
tähenda oma elu lõpuks täiuslikuks
saamist nagu ingel, vaid pigem
armastuse täiuse saavutamist. Nagu
püha Josemaría ütles, on see võitlus,
et muuta töö, tavaelu kohtumiseks
Kristusega ja teiste teenimise
viisiks.” [15] Pühaduse valem on siis
püüda kõiges, mida teeme, tegutseda
sama kavatsusega, sama eesmärgiga:
elada koos Kristusega keset maailma,
tuues maailm koos Temaga Isa
juurde. Ja see on võimalik, sest
Jeesus on meile väga lähedal.



[1] Õnnis Guadalupe Ortiz de
Landázuri, kiri pühale Josemaríale, 1.
aprill 1946.

[2] Püha Josemaría, kiri, 24.märts
1930.

[3] Püha Josemaría, Jumala sõbrad,
nr 300.

[4] Püha Josemaría, kiri, 8. detsember
1949, nr 26

[5] Vrd püha Josemaría, Kui Kristus
on möödumas, nr 48.

[6] Benedictus XVI, jutlus,7.
november 2006.

[7] Franciscus, Apostellik
ekshortatsioon Gaudete et Exsultate,
nr 14.

[8] Benedictus XVI, jutlus,7.
november 2006. Ta kasutab siin püha
Gregorius Suurelt laenatud kujundit.



[9] Püha Josemaría, Kui Kristus on
möödumas, nr 119.

[10] Püha Josemaría, märkmed tema
jutlustamisest, 28. september 1973.

[11] Katoliku kiriku katekismus, nr
2659.

[12] Püha Josemaría, „Armastada
kirglikult maailma”, Vestluses, nr
113.

[13] Ibid., nr 114.

[14] Püha Josemaría, kiri, 11.märts
1940, nr 15.

[15] Monsignor Fernando Ocáriz, 
intervjuu, 13. mai 2019.

Lucas Buch

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/et-ee/article/tunda-teda-ja-tunda-ennast-x-kui-lahedal-on-jeesus/


et-ee/article/tunda-teda-ja-tunda-ennast-
x-kui-lahedal-on-jeesus/ (16.01.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/tunda-teda-ja-tunda-ennast-x-kui-lahedal-on-jeesus/
https://opusdei.org/et-ee/article/tunda-teda-ja-tunda-ennast-x-kui-lahedal-on-jeesus/

	Tunda Teda ja tunda ennast (X): Kui lähedal on Jeesus
	Õigel põhjusel
	Jumala silmadega vaatamine
	Boiler ja ühendus


