
opusdei.org

Tunda Teda ja tunda
ennast (VI):
Rikkalikum keel

Jumal räägib vaikselt, kuid
pidevalt: Pühakirjas – eriti
Evangeeliumis – ja samuti meie
südametes

06.06.2022

Jumal räägib meiega pidevalt. Ta
räägib sõnadega ja ka tegudega.
Tema keel on palju rikkalikum kui
meil. See on võimeline vabastama
meie südames salaressursid,
kasutades meid ümbritsevaid inimesi



ja sündmusi. Jumal räägib meiega
Pühakirjas, liturgias, Kiriku
Õpetusameti kaudu… Kuna Ta vaatab
meie peale alati armastusega, otsib
Ta iga sündmuse puhul meiega
dialoogi ja kutsub meid alati olema
pühad. Seetõttu püüame selle
salapärase jumaliku keele
kuulmiseks alati oma palvet alustada
siira usuteoga.

Seestpoolt…

Jumal kõneleb meiega, avaldades
mõju meie hinge võimetele, mida Ta
saab seestpoolt liigutada: meie
mõistusele inspiratsiooni kaudu;
meie tunnetele emotsioonide kaudu;
meie tahtele meie kavatsuste kaudu.
Seega, nagu püha Josemaría meile
õpetas, võime oma palvet lõpetades
öelda: „Mu Jumal, ma tänan sind
nende heade kavatsuste,
meeleliigutuste ja sisenduste eest,
mida Sa oled vahendanud mulle
selles meditatsioonis.”



Kuid siin võib tekkida kahtlus:
„Kuidas ma saan olla kindel, et see
on tõesti Tema, kes minuga räägib?
Kuidas ma tean, et need kavatsused,
meeleliigutused ja sisendused ei ole
ainult minu enda soovid ja tunded?“
Sellele küsimusele pole lihtne
vastata. Palve on kunst, mida õpime
aja möödudes ja vaimse juhendamise
abil. Kuid võime olla kindlad, et kõik,
mis paneb meid Teda ja kaasmehi ja -
naisi rohkem armastama, tema tahet
täitma, ka siis, kui sellega kaasneb
ohverdus ja suuremeelsus, tuleb
Temalt. Paljud inimesed, kes sageli
palvetavad, võivad öelda: „Palves
mõtlen samadele asjadele, millele
mõtlen kogu päeva, kuid selle
erinevusega, et lõpetan alati sellega,
et ütlen oma südames: „sündigu sinu,
mitte minu tahtmine”, mida minuga
muul ajal ei juhtu.” [1]

Lisaks meie südame ja mõistusega
rääkimisele teeb Jumal seda ka meie
sisemiste meelte kaudu. Ta kõnetab



meie kujutlusvõimet, ärgitades
mingit lugu või kujutist; ja ka meie
mälu mälestuse või mõne sõna
kaudu, mis võib olla vastuseks meie
palvele või märgiks tema soovidest.
Nii juhtus näiteks püha Josemaríaga
8. septembril 1931. aastal. Ta püüdis
Haigete Sihtasutuse kirikus Pühima
Sakramendi ees palvetada, kuid tal
oli raskusi oma kujutlusvõime
kontrollimisega. „Märkasin, et
kordasin, seda kavatsemata,
ladinakeelseid sõnu, millele ma
polnud kunagi tähelepanu pööranud
ja mida mul polnud põhjust
meenutada. Isegi praegu pean ma
nende meenutamiseks neid lugema
paberilehelt, mida ma alati taskus
kannan, et kirjutada üles kõik, mida
Jumal tahab. (Otse seal pühakojas
kirjutasin selle fraasi instinktiivselt
sellele paberilehele, harjumusest,
ilma sellele mingit tähtsust
omistamata.) Pühakirja sõnad, mis
ma oma huulilt „leidsin”, olid: Et fui
tecum in omnibus



ubicumqueambulasti, firmans
regnumtuum in aeternum [„Ja ma
olen sinuga olnud kõikjal, kus sa oled
käinud; su aujärg on kinnitatud
igaveseks” (2 Sm 7:9,16).] Neid
aeglaselt korrates rakendasin oma
mõtted nende tähendusele. Ja hiljem,
eile õhtul ja täna uuesti, kui ma neid
uuesti lugesin (sest – ma kordan –
nagu oleks Jumal otsustanud mulle
kinnitada, et need on tema omad, ma
ei suuda neid meenutada kogu aeg),
sain ma hästi aru, et Kristus Jeesus
ütles mulle meie lohutuseks, et
„Jumala Töö [Opus Dei] on Temaga
kõikjal, kinnitades Jeesuse Kristuse
valitsemist igavesti.”” [2]

Meiega rääkimiseks võib Jumal
kasutada ka märkmeid, mida me
teeme rekollektsioonil või koolitusel,
eriti kui loeme neid oma palves
uuesti ja püüame lahti mõtestada
nende täielikku tähendust. Võib-olla
avastame sealt suunava valguse või



mustri, mis näitab, mida Jumal tahab
meile öelda.

Lakkamatu „sosin”

On tõsi, et Jumal võib otsustada
rääkida selgelt ja üleloomulikul viisil,
kuid tavaliselt see nii ei ole.
Tavaliselt räägib Jumal õrnalt ja
seetõttu ei suuda me mõnikord
hinnata väikseid ande – kavatsused,
meeleliigutused, sisendused –, mida
Ta meile meie lihtsas palves pakub.
See, mis juhtus Süüria kuninga
väepealiku, Naamaniga, võib juhtuda
ka meiega. Kui prohvet Eliisa
soovitas tal pidalitõvest terveks
saamiseks seitse korda jões supelda,
kurtis Naaman: Ma mõtlesin, et ta
tuleb kindlasti ise välja mu juurde ja
seisab siin ning hüüab Issanda, oma
Jumala nime, viipab oma käega tema
asupaiga poole ja parandab nõnda
pidalitõve (2Kn 5:11). Naaman läks
Iisraeli Jumala juurde, et saada
terveks, kuid ta ootas midagi



suurejoonelist, mis ärataks kõigi
tähelepanu. Õnneks õhutasid
teenijad teda järele mõtlema: Kui
prohvet oleks nõudnud sinult midagi
suurt, kas sa siis oleksid jätnud
tegemata? Seda enam siis nüüd, kui ta
sulle ütles: Pese ennast, siis sa saad
puhtaks (2Kn 5:13). Ta tegi, nagu
prohvet oli palunud, midagi näiliselt
nii tavalist ja nõnda puutus ta kokku
Jumala päästva väega. Oma palves
peame hindama väikeseid valgustusi,
mis on seotud sellega, mida me juba
teame, Püha Vaimu märguandeid
selle kohta, mis meid alati ees ootab,
vaikset kiindumust ja kergeid
otsuseid ning mitte jätma neid kahe
silma vahele, sest need on nii
tavalised, kuna see kõik võib samuti
olla Jumala kõneviis.

Vastates küsimusele palve kohta
ütles kardinal Ratzinger, et Jumal ei
räägi tavaliselt meiega valjult: „Ta ei
räägi meiega, nagu ma ütlesin, valju
häälega. Ometi räägib ta ikka ja jälle.



Kindlasti on oluline ka see, et
vastuvõtja oleks nii-öelda saatjale
häälestatud. Meie keskmine elu- ja
mõtteviis põhjustab liiga palju
segajaid, mis ei lase helil läbi tulla.
Pealegi oleme me tema häälest nii
võõrandunud, et me lihtsalt ei tunne
seda kohe tema omana ära. Aga ma
ütleks, et igaüks, kes on mõnes
mõttes tähelepanelik, võib ise kogeda
ja tajuda, et nüüd Ta räägib minuga.
Ja see on minu jaoks võimalus teda
tundma õppida. Just katastroofilistes
olukordades võib ta ootamatult sisse
murda, kui ma olen ärkvel ja kui
keegi aitab mul sõnumit lahti
mõtestada. Muidugi ei räägi ta kõva
häälega, vaid ta räägib märkide ja
sündmuste kaudu meie elus, meie
kaasinimeste kaudu. Kindlasti on
vaja ka pisut valvsust ning samuti on
vaja, et me ei jääks sellesse, mis
pinnapealne, täielikult kinni.” [3] See
valvsusvõime on tihedalt seotud
sisemise (mõnikord ka välise)
keskendumisega, mida meil tuleb



endas kasvatada. Jumala hääle
mõistmiseks peame eralduma mõne
minuti igapäevasest saginast ja
keskenduma Temaga kahekesi aja
veetmisele. Me vajame vaikust.

Kindlasti räägib Jumal meiega
tuhandel erineval viisil. Kuid võib
juhtuda, et me harjume tema
andidega nii ära, et me ei mõista
seda ega tunne Teda ära, nagu näeme
Jeesuse kaaslinlaste reaktsioonis: Eks
ta ole see puusepa poeg? Eks tema
ema hüüta Maarjaks ja ta vendi
Jaakobuseks ja Joosepiks ja Siimonaks
ja Juudaks? Ja eks ta õed ole kõik meie
juures? Kust siis talle see kõik on
tulnud? (Mt 13:55-56). Peame paluma
Pühal Vaimul avada meie silmad ja
kõrvad, puhastada meie süda ja
valgustada meie südametunnistust,
et ära tunda tema lakkamatu „sosin”
meie sees.



Jumal on meiega juba
rääkinud

Kui Jeesus vastab Ristija Johannese
jüngritele, loetledes Tema enda kohta
käivad märgid — pimedad näevad
jälle ja jalutud kõnnivad, pidalitõbised
saavad puhtaks ja kurdid kuulevad ja
surnud tõusevad üles ja vaestele
kuulutatakse evangeeliumi (Mt 11:5)
— kuulutab Ta iidsete ennustuste
täitumist Pühakirjas Messia kohta.
Sest Jumal on rääkinud meiega ja
räägib meist igaühega erilisel viisil
Pühakirja kaudu: „Sest pühades
raamatutes kohtab Isa, kes on taevas,
Oma lapsi suure armastusega ja
räägib nendega.” [4] Seetõttu „peaks
Pühakirja lugemist saatma palve, et
sellest saaks vestlus Jumala ja
inimese vahel; sest „Teda me
kõnetame, kui me palvetame, ja teda
kuuleme, kui loeme jumalikke sõnu
(püha Ambrosius, off. 1, 88).” [5]
Piibli sõnad pole mitte ainult



Jumalast inspireeritud; nad annavad
meile ka innustuse Jumala kohta.

Jumala häält kuuleme erilisel viisil
evangeeliumides, mis annavad meile
edasi meie Issanda Jeesuse Kristuse
sõnu ja tegusid. Nagu kirja
heebrealastele autor ütles: Jumal, kes
muiste palju kordi ja mitmel viisil
rääkis esivanematele prohvetite
kaudu, on nüüd päevade lõpul meile
rääkinud Poja kaudu, kelle ta on
seadnud kõigi asjade pärijaks, kelle
läbi ta on ka maailmad teinud (Hb
1:1-2). Püha Augustinus ütles, et
evangeelium on „Kristuse suu. Ta
istub taevas, kuid jätkab rääkimist
maa peal.” [6] Seetõttu toidab meie
palvet eelkõige evangeelium:
lugedes, mõtiskledes, uuesti lugedes
ja mällu graveerides, pöördudes ikka
ja jälle tagasi tema sõnade juurde.
Seal räägib Jumal meie südamega.

Kiriku traditsiooni järgides soovitas
püha Josemaría sageli meil



evangeeliumide üle mõtiskledes
kuulata Jumala häält: „Ma soovitan,
et palvetades sekkuksid ise ühe
tegelasena
evangeeliumisündmustesse.
Kõigepealt kujuta ette lugu või
müsteeriumi – see aitab sul
keskenduda ja mõtiskleda. Siis
kasuta oma mõistmisvõimet, et
arutleda selle juhtumi üle Issanda
elus – tema õrna südame, tema
alandlikkuse, puhtuse, Isa tahte
täitmise üle. Seejärel räägi talle,
kuidas sinul tavaliselt neis asjus
läheb, mis sinuga toimub, mis on
teoksil. Püsi valvas, sest võib-olla
tahab ta sulle midagi näidata – ja su
sisemuses hakkab midagi liikuma, sa
hakkad mõistma, tegema endale
etteheiteid.” [7] Meie pingutused
palves väljenduvad konkreetsetes
tegudes: sündmuse ettekujutamine,
sellest osavõtmine, Õpetaja elu
konkreetse aspekti üle arutlemine,
Temale rääkimine, mis meiega
toimub… Ja Jumal võib otsustada



vastata, näidates meile
midagi,liigutades meie sisemuses
midagi, pannes meid mõistma midagi.
Nii tekib vestlus Temaga.

Püha Josemaría julgustas meid
Kristuse üle mõtisklema ja Teda
jäljendama sel viisil: „Võta
evangeelium kätte iga päev. Saa
üheks inimeseks selles jumalikus
loos ja reageeri vastavalt. Mõtiskle
Kristuse imede üle, kuula Teda
ümbritseva rahvahulga hääli, vestle
sõbralikult apostlitega. Vaata meie
Issandale silma ja armu Temasse, et
sinust saaks teine Kristus.” [8]
Mõtisklemine, kuulamine,
vestlemine sõbralikult, vaatamine….
Need tegevused nõuavad meie
võimete ja meelte, kujutlusvõime ja
mõistuse rakendamist. Igaüks meist
on seal kohal, igal evangeeliumi
leheküljel. Iga sündmus, iga Jeesuse
tegevus annab minu elule tähenduse
ja valguse. Tema sõnad on mõeldud
mulle ja toetavad mu elu.



[1] Paavst Franciscus, apostellik
ekshortatsioon Christus vivit, 25.
märts 2019, nr 285.

[2] Püha Josemaría, Isiklikud
märkmed, nr 273; Andrés Vazquez de
Prada, raamatus The Founder of Opus
Dei, kd I, lk 291- 292.

[3] KardinalJoseph Ratzinger, Salt of
the Earth, Ignatius Press 1997.

[4] Vatikani 2. kirikukogu, Dogm.
Const. Dei Verbum, nr 21. Vrd
Katoliku kiriku katekismus, nr 27.

[5] Vatikani 2. kirikukogu, Dogm.
Const. Dei Verbum, no. 25. Vrd 
Katoliku kiriku katekismus, nr 2653.

[6] Püha Augustinus, Jutlus 85, 1.

[7] Püha Josemaría,Jumala sõbrad, nr
253.



[8] Püha Josemaría, Meditatsioonis
tehtud märkmed,12. oktoober 1947;
raamatusWhile He Spoke to Us on
theWay, lk 25-26.

José Brage

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

et-ee/article/tunda-teda-ja-tunda-ennast-
vi-rikkalikum-keel/ (17.01.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/tunda-teda-ja-tunda-ennast-vi-rikkalikum-keel/
https://opusdei.org/et-ee/article/tunda-teda-ja-tunda-ennast-vi-rikkalikum-keel/
https://opusdei.org/et-ee/article/tunda-teda-ja-tunda-ennast-vi-rikkalikum-keel/

	Tunda Teda ja tunda ennast (VI): Rikkalikum keel
	Seestpoolt…
	Lakkamatu „sosin”
	Jumal on meiega juba rääkinud


