opusdei.org

Taieliku inimeseni
joudmine:
emotsioonide roll

Kristlikus elus peavad maistus,
tahe ja emotsioonid koos
kasvama, aidates uksteisel edasi
areneda. Seetdttu on meie
tunnete juhtimine oluline.

11.05.2024

Jeesus Kristus on kindlasti meie elu
armastus: mitte suurim teiste seas,
vaid see, kes annab tdhenduse koigile
meie teistele armastustele ning
huvidele, unistustele,



ambitsioonidele, to0dele ja
algatustele, mis tdidavad meie paevi
ja sidant. Seetdttu peame oma
vaimses elus hoidma Jeesus Kristuse
isiku keskset tahtsust. [1] Ta on tee,
mille kaudu astume osadusse Isaga
Piithas Vaimus. Temas paljastub
saladus, kes on inimene [2] ja milleks
me oleme kutsutud. Kristusega koos
kdondimine tdhendab dppida ennast
paremini tundma ja siveneda
rohkem oma isiklikku saladusse. Kui
laseme Jeesusel olla meie elu
keskpunkt, siis muu hulgas avastame
taas erinevate askeetlike vahendite
antropoloogilise ja kristliku vaartuse
uues valguses; jouame inimeseni
kogu tema taielikkuses — moistuse,
tahte, siidame ja suhete tihtsuses. [3]

Inimene, kelleni meil tuleb jouda,
oleme ennekdike meie ise ja seejarel
koik need, kellega me oma sdpruses
ja apostolaadi kaudu kokku
puutume. Kujunemine, mille osaks
me saame ja mida me edasi anname,



peab jdbudma maoistuse, tahte ja
emotsioonideni, ilma et tikski neist
elementidest jaaks tahelepanuta voi
oleks pelgalt allutatud teistele. Siin
keskendume eelkdige iga inimese
tundeelu kujunemisele, pidades
iseenesest moistetavaks tugeva
intellektuaalse kujunemise vajadust
kui vundamenti. Tervikliku
kujunemise olulisusega arvestamine
laseb meil taasavastadapiiha
Josemaria suurt tdde truuduse ja
onne samastamise kohta. [4]

Kujunemine koos Kristuse
sudamega

Moned inimesed kipuvad
kujunemisele mdeldes seda
teadmisteks pidama. Seetdttu
loetakse hasti kujunenud inimeseks
seda, kes on saanud head
opetuslikku, askeetlikku ja erialast
informatsiooni. Kuid vaja on
rohkemat. Inimeseni joudmiseks
kogu tema terviklikkuses, tuleb



suhtuda kujunemisse kui olemisviisi.
Head spetsialistid teavad oma erialal
noutavat infot ja meetode, kuid nad
on omandanud ka midagi muud. Neil
on vdlja kujunenud harjumused -
olemisviisid —, mille tottu nad saavad
neid teadmisi ja tehnikaid edukalt
rakendada: harjumus poorata
teistele tdhelepanu, keskenduda
toole, olla tapne, toime tulla
onnestumiste ja ebadnnestumistega,
olla sihikindel jne.

Samamoodi ei tahenda heaks
kristlaseks olemine lihtsalt Kiriku
Opetuse tundmist — sellisel tasemel,
mis vastab inimese seisusele kirikus
ja ihiskonnas — sakramentidest voi
palvest voi uldistest ja ametialastest
moraalinormidest. Eesmark on palju
korgem - sukelduda Kristuse
musteeriumi, et mdista seda kogu
laiuses ja stugavuses (vrd Ef 3:18),
lasta Tema elul tulla meie omasse ja
saada Oelda koos puiha Paulusega, et
ei ela enam mina, vaid Kristus elab



minus (Gl 2:20). See tahendab olla
alter Christus, ipse Christus [5], mis
laseb armul meid jark-jargult muuta,
et kohandada meid Temaga.

Armul tegutseda laskmine pole
midagi ainult passiivset; see el
tdhenda lihtsalt takistuste mitte
seadmist, sest Puiha Vaim ei muuda
meid Kristuseks ilma meie vaba ja
teadliku koostoota. Kuid ka sellest el
piisa. Anda end oma Issandale, anda
Talle oma elu, ei tihenda lihtsalt oma
otsuste ja tegude andmist Talle; see
tdhendab ka oma siidame, tunnete ja
spontaansuse andmist Talle. Selleks
peab meil olema hea intellektuaalne
ja opetuslik ettevalmistus, mis
vormib meie meelt ja mojutab meie
otsuseid, ent see dpetus peab ka
sugavale imbuma ja jdbudma meie
sidamesse. Ja see nduab voitlust, see
nouab aega. Teisisonu nduab see
vooruste omandamist, milles
kujunemine just seisnebki.



Tihti voib kohata inimesi, kes
kardavad, et vooruste rohutamine
vOib viia voluntarismini, inimese
tahtejoule esikoha andmiseni. Miski
ei saa olla toest kaugemal. Vdib-olla
on selle valearusaama pdhjuseks
ekslik idee vooruslikkusest, mida
peetakse lihtsalt tahtejou
tiienduseks, mis laseb vooruslikul
inimesel tdita moraaliseadust isegi
siis, kui see laheb vastuollu tema
enda kalduvustega. See on uisna laialt
levinud idee ja tuleneb tegelikult
volutarismist. Voorust peetakse seega
vOimeKks seista vastu oma
kalduvustele, kui moraaliseadus seda
nouab.

Selles on muidugi omajagu tott. Kuid
see on mittetdielik ndgemus, milles
voorused muudetakse kilmadeks
omadusteks, mis viivad praktikas
oma kalduvuste, huvide ja
kiindumuste tagasilikkamiseni ja
selle tulemuseks on paratamatult
ukskodiksuse muutumine ideaaliks,



justkui seisneks siseelu ja
eneseandmine joudmises punkti, kus
inimest ei koida miski, mis voiks
takistada tema tulevasi otsuseid.

Sellise kujunemise puhul on vdoimatu
jouda inimese kui tervikuni. Moistus,
tahe ja emotsioonid ei kasva siis koos
ega aita uksteisel areneda. Pigem
domineerib iiks neist voimetest ja
lammatab teised. Siseelu dige areng
nouab seevastu integreerimist ega
too kindlasti kaasa meie huvide ja
emotsioonide vihenemist voi
kadumist. Siseelu arengu eesmargiks
ei ole see, et juhtumised meid ei
mojutaks, et me ei hooliks olulisest,
et me ei saaks haiget, kui miski teeb
haiget, et me ei muretseks selle
pdrast, mis meid puudutab, et meid
ei koidaks see, mis on ligitdmbav.
Otse vastupidi. Siseelu avardab
sudant ja taidab selle suure
armastusega, aidates meil vaadelda
oma emotsioone laiemas kontekstis,
mis annab vahendid, et toime tulla



tunnetega, mis pohjustavad raskusi,
ning aitab tabada meeldivate tunnete
positiivset ja transtsendentset
tdhendust.

Evangeeliumid néitavad meile
Issanda siirast muret oma juingrite
puhkuse parast. Ja ta ttles neile:
Tulge omaette iiksildasse paika ja
puhake pisut! (Mk 6:31) Samuti
naeme, kuidas tema suda reageerib
oma soprade, nagu Marta ja Maarja,
kannatustele (vrd Jh 11:1-44). Me ei
saa oletada, et Jeesus neil hetkedel
lihtsaltnaditles, justkui oleks koik tema
umber toimuv - ithenduse tottu oma
Isaga — tema jaoks stigaval sisimas
ukskoik. Piiha Josemaria raakis
sageli maailma kirglikust
armastamisest. [6] Ta julgustas
inimesi andma oma suidant Jumalale
ja Tema kaudu Kka teistele inimestele
ja tegevustele ja pingutustele
apostolaadis. Issand ei taha, et
oleksime kuivad, jdigad nagu inertne
aine. [7]



Abivalmidus, naiteks, ei ole omane
inimesele, kellel on ukskoik, kas ta
teeb seda v0i toda, sest tal on
onnestunud kaotada huvi kdige vastu
— voib-olla selleks, et valtida
kannatusi, kui temalt soovitakse
midagi, mis talle ei meeldi. Pigem on
abivalmidus sellise inimese ullas
hoiak, kes suudab konkreetsel hetkel
toime tulla ilma millegi hea ja
meeldivata, et keskenduda millelegi
muule, milles Jumal meid ootab, sest
Jumalale elamine on meie stigavaim
soov. Sellisel inimesel on suur suda,
tais huvisid ja haid ambitsioone,
mida tuleb vajadusel korvale jatta,
mitte selleparast, et me neid tagasi
likkame voi putiame valtida nende
moju, vaid sellepdrast, et meie huvi
Jumala armastamise ja teenimise
vastu on veelgi suurem. Ja see pole
mitte ainult suurem, vaid see on see
—see on muutunud selleks —, mis
annab koikidele muudele huvidele
tdhenduse ja holmab neid koiki.



ROOmM vooruste
praktiseerimisest

Vooruste kujunemine nduab vaoitlust,
oma kalduvusest lile saamist, kui see
vastandub headele tegudele. See on
osa tdest, mis sisaldub
reduktsionistlikus, voluntaristlikus
vooruse kontseptsioonis, millele
eespool viidati. Kuid voorus ei seisne
voimes kalduvustele vastu seista,
vaid pigem meie kalduvuste
kujundamises. Seetdttu ei ole
eesmargiks meie suutlikkus oma
tundeid harjumuspdraselt korvale
jatta, et lasta end juhtida vélisel
reeglil, vaid pigem tunnete
kujundamine nii, et suudaksime
saavutatud hea tile rodmustada.
Voorus seisneb just hea ule
roomustamises, voiks oelda, et hea
maitse kujunemises: [Onnis on
inimene, ] kel on hea meel Issanda
Seadusest ja kes uurib ta Seadust 66d
ja paevad (Ps 1:2). Nonda seisneb
voorus meie tunnete kujundamises,



mitte harjumuses neile
sustemaatiliselt vastanduda.

Nii kaua kuni voorus on valja
kujunemata, vdoivad meie tunded ja
emotsioonid vastu panna heale teole
ning neist tuleb tle saada. Kuid
eesmargiks ei ole lihtsalt vastupanust
ule saada, vaid pigem arendada
voorusliku tegutsemise maitset. Kui
meil on voorus, siis vdib hea tegu
siiski raske olla, kuid me teeme seda
rodomuga. Toome uihe néite.
Hommikune 6igel ajal tiles tbusmine
— kangelaslik minut [8] — on ilmselt
alati raske, voib-olla ei tule kunagi
pdeva, mil me ei soovi dratuskella
kuuldes veidi rohkem aega voodis
olla. Aga kui me harjume saama
laiskusest jagu armastusest Jumala
vastu, siis saabub hetk, mil see teeb
meile rodmu, samas kui mugavusele
jareleandmine ei meeldi meile ja
jatab suhu halva maitse. Samamoodi
ei ole ausa inimese jaoks mitte ainult
keelatud votta supermarketist kaupa



ilma selle eest maksmata; see on ka
inetu ja ebameeldiv, selle inimese
meelelaadi, tema stiidame vastu.
Tunnete kujunemine, nii et kogeme
roomu heast ja pahameelt kurja tle,
ei ole vooruse kaasnev tagajarg, vaid
pigem oluline komponent. Seetdttu
laseb voorus meil nautida head.

See ei ole pelgalt teoreetiline idee.
Kui me voitleme, siis on meie jaoks
praktiliselt viga oluline teada, et me
ei harju lihtsalt tattustega leppima,
vaid 0pime nautima head, isegi kui
see mingil hetkel tdhendab, et peame
tegutsema vastupidi oma
kalduvusele.

Vooruste kujundamine paneb
voimed ja kiilndumused keskenduma
sellele, mis meie stiigavaimaid
puudlusi tdeliselt rahuldab,
omistades samal ajal teisejargulise
tahtsuse — alati allutatud koige
tdhtsamale — asjadele, mis on lihtsalt
vahendid eesméargi saavutamiseks.



Loppkokkuvdttes tdhendab vooruste
kujundamine 6ppimist, kuidas olla
onnelik, r6dmustada selle tle ja
sellega koos, mis on toeliselt
suurepdrane, lihidalt deldes on see
ettevalmistus Taeva jaoks.

Kui kujunemine tdhendab vooruste
kasvatamist, ja voorused tahendavad
kindlat korrastatust meie
afektiivsuses — meie tunnetes ja
emotsioonides —, siis voime
jareldada, et kogu kujunemine on
afektiivsuse (tundmuslikkuse)
kujunemine. Seda lugedes voib keegi
esitada vastuvaite, et vooruste
arendamisel on eesmark pigem
seotud tegude kui tunnetega, voib-
olla isegi lisades, et me kasutame
vooruste nimetust just
tegutsemisharjumuste kohta. See on
tosi. Aga kui voorused aitavad meil
head teha, siis sellepérast, et need
aitavad meil end Gigesti tunda.
Inimene liigub alati hea poole.
Moraalne probleem seisneb ju 16puks



selles, et miks see, mis ei ole hea,
naib meile — esitleb end meie
silmadele — konkreetses olukorras
heana. P6hjuseks on meie kalduvuste
korrastamatus, mis paneb meid
ulehindama selle huive vaartust,
mille poole ks neist kalduvustest on
suunatud, nii et seda hiuive peetakse
konkreetses olukorras paremaks kui
monda teist huve, millega see on
vastuolus, kuid millel on tegelikult
suurem objektiivne vaartus, kuna see
vastab inimese tildisele hiivele.

Naiteks teatud olukorras voime
kahelda, kas raakida tott voi mitte.
Meie loomulik kalduvus tde poole
naitab seda meile heana. Kuid meil
on ka loomulik kalduvus soovida
teiste lugupidamist, mis sel
konkreetsel juhul, kui arvame, et
tode nditab meid 16puks halvas
valguses, nditab valetamist kui
sobivat. Need kaks kalduvust on
vastuolus. Milline neist véidab? Koik
soltub sellest, milline kahest huivest



on meie jaoks olulisem ja hinnangus
mangib meie afektiivsus otsustavat
rolli. Kui see on hasti korrastatud,
aitab see moistusel ndha, et tdde on
véga kallis ja teiste lugupidamine
pole soovitav, kui see paneb meid
tode hiilgama. Armastus tde vastu
teiste huvede ees, mis meid samuti
koidavad, on just see, mida me
nimetame aususeks. Ent kui soov hea
vélja ndha on tugevam kui t6e
kulgetdmme, siis on moistust lihtne
petta ja kuigi ta teab, et see pole hea,
otsustab ta, et valetada on kohane.
Kuigi me teame suurepéraselt, et
valetada on halb, leiame siiski, et
antud konkreetses olukorras on seda
sobilik teha.

Korrastatud tundeelu aitab meil head
teha, sest see aitab meil seda juba
eelnevalt heana mdista. Seepéarast on
oluline oma emotsioone digesti
kujundada. Kuidas seda teha? Enne
kui proovime sellele kiisimusele
vastata, tasub valja tuua moned



huvitavad asjaolud, mis on vajalikud
selle teema asjakohaseks
kasitlemiseks.

Tahe ja meie tunded

Me just vaitsime, et hasti korrastatud
afektiivsus aitab meil hasti
tegutseda. Ka vastupidine on tosi:
hésti tegutsemine aitab meil oma
afektiivsust korrastada.

Kogemustest teame (ja seda tasub
mitte unustada, kui tahame valtida
langemist kergesti frustratsiooni ja
heidutusse), et me ei suuda oma
tundeid otseselt kontrollida. Kui
oleme heidutuse ohvrid, siis ei saa
me probleemi lahendada lihtsalt
sellega, et otsustame end dnnelikuna
tunda. Sama kehtib ka siis, kui me
tahame end teatud hetkel tunda
julgemalt voi vahem arglikult voi kui
me ei taha tunda hirmu voi habi ega
tunda tajutavat killgetdmmet millegi
vastu, mida me peame



ebakorrapéaraseks. Teinekord
tahaksime ladusalt 1abi saada
kellegagi, keda peame ebameeldivaks
pOhjustel, mis meie arvates on
tuhised, kuid millest me ei suuda tle
saada, ja me moistame, et lihtsalt
putue kohelda seda inimest
loomulikul viisil ei lahenda meie
kitsikust.

Luhidalt, teadlikust otsusest el piisa,
et muuta tunded oma soovidele
vastavaks. Kuid tosiasi, et tahe ei
kontrolli otseselt meie tundeid, ei
tdhenda, et see ei mojuta neid.

Eetikas nimetatakse kontrolli, mis
tahtel saab olla tunnete tle,
poliitiliseks, kuna see sarnaneb
valitseja omaga alamate tule. Ta ei saa
neid otseselt kontrollida, sest nad on
vabad. Kuid ta voib kasutada teatud
meetmeid, nditeks vahendada
makse, lootuses, et need toovad
kodanike vabal tahtel konkreetseid
tulemusi, naiteks tarbimise voi



investeeringute kasvu. Ka meie
saame teha teatud tegusid, mis
loodetavasti tekitavad konkreetseid
tundeid. Naiteks, et tunda end
julgemalt, kui kiisime apostelliku
ettevotmise alustamiseks annetust,
voime moelda sellele heale, mida
teeb see apostellik ettevotmine, mille
jaoks me abi otsime. Voime moelda
oma Jumala lapse seisusele lootuses,
et professionaalne tagasilook
mojutab meid tunnete tasandil
vahem. Veelgi, me teame, et teatud
koguse alkoholi joomine vdib esile
kutsuda mooduva eufooriaseisundi;
ja et kui me meelega laseme oma
motetel peatuda monel halval
kohtlemisel, mida oleme kogenud,
siis kutsume esile vihareaktsioonid.
Need on moned naited mojust —igal
juhul kaudsest —, mida tahe vdib
ldhiajaliselt meie tunnetele
avaldada.

Palju olulisem on aga pikaajaline
moju, mida tahe meie afektiivsusele



avaldab, kuna just see m6ju annab
sellele vormi, kujundab seda. Siin
radgime mojust, mis avaldub isegi
ilma, et inimene seda ootaks. See
tuleneb tdsiasjast, et vabad ja
teadlikud teod vdivad pohjustada
muutusi mitte ainult meid
umbritsevas maailmas, vaid samuti
ja eelkdige meis endis. Need teod
aitavad tekitada loomupaérast
afektiivset vastuvotlikkust heale,
mida tahe soovib. Tapne selgitamine,
kuidas see toimub, ei kuulu selle
artikli alla, kuid tahame siin esile
tosta kahte pdhipunkti.

Hiive soovimine

Esiteks tuleb markida, et huve, mille
poole tahe kaldub - ja mille kaudu
tekib loomupdrane vastuvotlikkus —,
vOib olla vaga erinev sellest, mida
tajutakse valjastpoolt. Kaks inimest,
kes taidavad sama uilesannet, voivad
teha kahte véiga erinevat asja. Uks
vOib olla taiesti stivenenud sellesse,



et ta ei naeks talle iilesande andnud
inimese silmis halb véalja, samas kui
teine tahab tOesti teenida. See teine
inimene kujundab voorust, samas
kui esimene mitte, sest tema soovitud
hiive seisneb 16puks selles, et mitte
ndha halb valja kellegi autoriteetse
ees. Toesti see vOib olla parem samm
kui lihtsalt tilesande taitmisest
keeldumine. Kuid kui sellele ei
jargne rida tdiendavaid samme, ei
kasva selle inimese voorus,
sOltumata kui mitu korda ta tegevust
kordab. Seet6ttu on viga oluline oma
kavatsust parandada, pidevalt
puhastada, et vihehaaval votta
omaks pohjused, mille tottu tasub
midagi ette votta ja seeldabi oma
emotsioone kujundada.

Meil koigil on enda voi teiste
kogemusest teada, kuidas enda
piiramine kindlate reeglite
jargimisega muutub kergesti
koormaks. Vanema poja naide
tdhendamissdonas hoiatab meid selle



ohu eest (vrd Lk 15:29-30).
Vastupidiselt toob selle huve, mille
edendamiseks need reeglid on
moeldud, siiras otsimine vabadust ja
roomu. Loppkokkuvottes voime
Oelda, et peame kujundama mitte
niivord oma tegemisi, kuivord soove.
Tahtis pole mitte ainult see, mida ma
teen, vaid ka see, mida ma seda tehes
tahan. [9] Vabadus on seega otsustav
tegur. Millegi tegemisest ei piisa, me
peame tahtma seda teha. Peame seda
tegema, sest me tahame, mis on koige
tileloomulikum pohjus, [10] sest ainult
nii kasvab meie vooruslikkus, see
tdhendab, et me dpime nautima seda,
mis on tdeliselt hea. Pelgalt tilesande
taitmine, mis viib cumplo y miento,
taitmise ja valetamiseni, [11] ei vii
vabaduse, armastuse ega ré0muni.
Kui aga moistame, miks selline
tegutsemisviis on toeliselt
suurepdrane ja vaart, ning
juhindume oma tegudes neist
pohjustest, siis kasvatame oma



vabadust ning tugevdame armastust
ja rodmu.

Pikaajaline kujunemine

Teine punkt, mida tuleb arvesse
vOtta, on see, et joudmine oma
emotsioonides loomupdrase
vastuvotlikkuseni heale on sageli
aeglane protsess. Kui voorus seisneks
uksnes voimes uletada tunnete
vastupanu sellele, mis on dige,
saaksime selle omandada palju
lihema ajaga. Kuid me teame, et
voorus ei ole veel kindlalt valja
kujunenud seni, kuni otsitaval htuivel
pole positiivset vastukaja meie
emotsioonides. [12] Seetdttu peame
oma voitluses olema kannatlikud,
sest teatud vaart eesmarkide
saavutamiseks voib kuluda kaua
aega, isegi aastaid. Raskusi, mida
voime sel ajal kogeda hea poole
puudlemisel, ei tohi tdlgendada
ebadnnestumisena ega margina, et
meie voitlus pole piisavalt siiras ega



otsustav. Meil on siin tegemist
arenguga, kus iga samm voib olla nii
vaike, et edusamme ei ole lihtne
margata. Alles aja moodudes voime
tagasi vaadata ja moista, et oleme
reisinud kaugemale, kui arvasime.

Kui tahame néaiteks oma vihastest
reaktsioonidest ule saada, alustame
sellega, et puliame véliseid ilminguid
piirata. Alguses voib tunduda, et me
ei joua kuhugi. Aga kui jaame
kindlaks, muutuvad korrad, mil me
end kontrollime — alguses voib-olla
vaga vahesed —, aina sagedamaks ja
mone aja parast — voib-olla pika aja
pdrast — saavutame harjumusparase
enesekontrolli. Sellest aga ei piisa,
sest meie eesmargiks ei ole valiseid
ilminguid maha suruda, vaid
kujundada oma sisemist reaktsiooni,
muutuda leebemaks ja
rahumeelsemaks. Ja siis kinnistub
see rahulikum reaktsioon meie
olemisviisi. Voitlus voib seetdttu olla
pikem, kuid kes saaks eitada, et see



on ligitbmbavam, vabastavam ja
ponevam? Selle eesmark on
saavutada sisemine rahu Jumala
tahte otsimisel ja taitmisel, mitte
pelgalt emotsionaalsete
reaktsioonide vdgivaldne
allasurumine.

Paavst Franciscus juhib oma
pohimotteaeg on suurem kui ruum
[13] selgitamisel tahelepanu sellele,
et gjale prioriteedi andmine tihendab
muret pigem protsesside algatamise
pdrast, mitte ruumide omamise pdrast
[14]. Siseelus tasub alustada
realistlikke ja suuremeelseid
protsesse. Ja me peame olema valmis
ootama nii kaua, kuni nad vilja
hakkavad kandma.See pohimate
laseb meil tootada aeglaselt, kuid
kindlalt, ilma et oleksime liialt kinni
vahetute tulemuste saavutamises. See
aitab meil kannatlikult taluda
keerulisi ja ebasoodsaid olukordi voi
valtimatuid muutusi oma plaanides.
See kutsub meid leppima pingega



tdiuse ja piiratuse vahel. [15] Peame
puudma, et meie piirangute
teadvustamine ei halvaks meie soovi
saavutada taius, mida Jumal meile
pakub. Samamoodi tahame valtida,
et see ullas ambitsioon paneks meid
naiivselt unustama, et oleme
piiratud.

Korged sihid oma kujunemisel,
puudlus mitte ainult teha haid
tegusid, vaid olla hea ja omada head
sudant aitab meil eristada
vooruslikku tegu sellest, mida voime
nimetada teoks, mis vastab
voorusele. Viimane on tegu, mis
vastab voorusele ja aitab samm-
sammult kaasa selle saavutamisele,
kuid kuna see ei tulene veel kiipsest
harjumusest, siis nduab see sageli
ikkagi nende tunnete uletamist, mis
tdmbavad vastupidises suunas.
Seevastu vooruslik tegu on see, mis
toob rodmu hea tegemisest isegi siis,
kui see nduab pingutust. See ongi
eesmark.



Terviklik kujunemine, mis vormib
meie emotsionaalseid reaktsioone,
on aeglane protsess. Need, kes seda
otsivad, ei takerdu naiivsesse
katsesse allutada oma tunded tahtele,
surudes alla emotsioonid, mis neie ei
meeldi, ega pulides 6hutada neid,
mida nad soovivad. Me moistame, et
meie voitlus peaks keskenduma
pigem vabadele otsustele, mille abil
me Jumala tahet tdita putdes
reageerime tunnetele, aktsepteerides
vOi lukates tagasi kditumise, mida
need meile soovitavad.Sest just need
otsused viivad — kaudselt ja pikemas
perspektiivis — meie sees intiimse
maailma kujunemiseni, millest need
tunded tulenevad.

Sisemaailm

Kui muutume vooruslikumaks, ei tee
me mitte ainult head tegu suurema
loomulikkuse ja r66muga, vaid
suudame ka paremini tuvastada, mis
see hea tegu on. Selleks, et ,katsuda



labi, mis on Jumala tahtmine, mis on
hea ja meelepdrane ja tdiuslik“ (Rm
12:2), on Jumala seaduse tundmine
uldiselt vajalik, kuid sellest ei piisa.
Oluline on omamoodi ,loomupdrasus*
inimese ja toelise htive vahel (vrd
Pitha Thomas Aquino, Summa
Theologiae, II-11, q. 45, a. 2). Selline
loomupdrasus on juurdunud ja areneb
indiviidi enda vooruslikes hoiakutes.
[16]

See on suuresti tingitud asjaolust, et
meie emotsionaalne reaktsioon on
esimene haal, mida kuuleme
konkreetse tegutsemisviisi sobivuse
hindamisel. Isegi enne, kui meie
moistus kaalub, kas on dige voi mitte
teha midagi meeldivat, oleme juba
tajunud selle veetlust. Voorus,
muutes hea meie tunnetele
atraktiivseks, toetab meie afektiivse
vastuse haalt selle teo moraalse
hinnanguga (st viitega inimese
uldisele hiivele). Seega, kuigi meid
koidab naiteks voimalus teise



inimese silmis hea véalja nédha,
moistame, kui ebameeldiv on
valetada.

Kaudsel, kuid selgel viisil valjendub
see vaga lihikeses Tee punktis: Miks
peaksid vaatama tiimberringi, kui
»Sinu maailm* on sinu enda sees? [17]
Piiha Josemaria vastandab selle,
kuidas me ndeme valismaailma,
inimese sisemaailmaga. Ja just see
suhe mdaarab valisilmas nahtu
vaartuse, mida peetakse sobivaks voi
mitte vastavalt oma sisemaailmale.
Seetdttu pole vaja valismaailmas
nahtut ebasobivana alla suruda, sest
sisemaailm — minu maailm - likkab
selle kohe algusest peale tagasi. Piiha
Josemaria Utleb meile, et kui meie
sisemaailm on rikas, siis me mitte
ainult ei valdi seda, mis voib meile
halba teha, vaid see ei ole isegi oht,
sest see on meile vastumeelne. Me
naeme seda mitte ainult halvana,
vaid ka - ja isegi ennekdike —
koledana, ebameeldivana,



sobimatuna, kohatuna ... Muidugi
vOib see olla mingil moel atraktiivne,
kuid seda killgetdmmet on lihtne
tagasi lukata, sest see hdvitab meie
sisemaailma ilu ja harmoonia.
Seevastu kui meil oma maailma enda
sees ei ole, nduab véaljaspool nahtu
valtimine markimisvaarseid
joupingutusi.

Realism

Koik see ndaitab, kuidas vooruste
areng muudab meid oma
elukésitluses tiha realistlikumaks.
Moned inimesed motlevad —
tavaliselt seda valja ei Oelda —, et
vooruste jargi elamine tdhendab
reaalsuse ees silmade sulgemist. Ja
seda vaga ullal pohjusel, sest nii
tegutsedes poorame selja osale sellest
maailmast, lootes jargmises tasu
saada. Vastupidi, elades nii, nagu elas
Kristus, jaljendades tema voorusi,
avame end tegelikule maailmale ega
lase oma tunnetel end petta, kui



hindame ja otsustame, kuidas
maailmas toimuvale reageerida.

Naiteks ei tahenda vaesus
materiaalsete htivede vaartuse mitte
hindamist igavese elu valguses.
Pigem hindab materiaalseid huvesid
Oigel viisil vaid inimene, kes elab
loobumises. Materiaalseid huivesid el
peeta kurjadeks ega omistata neile
tahtsust, mida neil pole. Teisest
kiiljest annab inimene, kes ei pinguta
sellisel viisil elamiseks, neile
suurema vaartuse kui see, mis neil
tegelikult on, ja see mojutab selle
inimese otsuseid. Temast ei saa
realist, kuigi ta voib teistele tunduda
ehtsa maailmainimesena, kes teab,
kuidas maistes olukordades
kaituda.Moodukas inimene teab,
kuidas nautida head so0ki, samas kui
inimene, kellel see voorus puudub,
annab sellele naudingule tdhtsuse,
mis sellel objektiivselt puudub.
Midagi sarnast voiks delda ka iga
teise vooruse kohta. Nagu Jeesus



utles Nikodeemusele: Aga kes teeb
tott, see tuleb valguse juurde. (Jh 3:21)

,vooruslik“ ring

Lopuks viib oma tunnete suunamine
vooruste arendamise kaudu meie
vaatevdlja puhastamiseni. See on
nagu prillide vétmine ja
puhastamine plekkidest, mille
pdrispatt ja meie isiklikud patud on
neile jatnud ja mis raskendavad
maailma nigemist sellisena, nagu see
tegelikult on. Oelgem otse: maailma
lunastamata olek seisneb just
suutmatuses moista loodu tidhendust,
suutmatuses dra tunda tode; selle
tulemusena kehtestatakse
pragmatismi reegel, mille jargi
voimsate tugevast kdest saab selle
maailma jumal. [18]

Korrastatud afektiivsus aitab meie
moistusel moista loodut, dra tunda
tode, tuvastada, mis on meile toeliselt
hea. Oige otsus meie mdistuse poolt



holbustab vaba valikut. Sellest
valikust tulenev hea tegu aitab meid
kohaneda selle heaga, mida me
otsime, ja sellest tulenevalt
korrastada meie emotsionaalseid
reaktsioone. See loob ehtsa
voorusliku ringi, mis laseb meil aru
saada, et oleme jark-jargult
vabamad, oma tegude valdajad ja
seega voimelised end toeliselt
Jumalale andma, sest ennast saab
anda ainult inimene, kes on iseenda
oma.

Kujunemine on terviklik ainult siis,
kui see saavutab kdik need tasemed.
Teisisonu, tdeline kujunemine
toimub ainult siis, kui erinevad
voimed — moistus, tahe, emotsioonid
—, mis osalevad inimese tegudes, on
integreeritud. Need voimed ei tohi
omavahel voistelda, vaid peavad
pigem koostdod tegema. Kui me ei
suuda oma tundeid digesti
kujundada, st kui voorusi
moistetakse ainult meie tahte



lisajouna, mis voimaldab tahtel
tundeid alistada, siis on
moraalinormid ja véitlus nende
jargimise nimel repressiivsed ega vii
tOelise elutihtsuseni. Sest alati
tunneksime enda sees voimsaid
joude, mis putiavad meid tdmmata
vastupidises suunas ja tekitavad
ebastabiilsust. Tunneme seda
ebastabiilsust hasti, sest just sealt me
alustame. Kuid me suudame sellest
vahehaaval ule saada, kui juhime
neid joude jark-jargult harmoonia
poole. Siis saabub hetk, mil sest ma
tahan, mis on koige tileloomulikum
pohjus, hakkab tdhendama seda, et
see meeldib mulle, kuna see tombab
mind, kuna see on kooskdlas minu
olemisviisiga, kuna see sobib
sisemaailmaga, mille olen endale
kujundanud. Ja 16puks sellepéarast, et
olen dppinud muutma Kristuse
Jeesuse tunded enda omaks.

Nii liigume edasi selle atraktiivse ja
korge eesmérgi poole, mille pitha



Paulus meile seab: Motelge iseenestes
sedasama, mida Kristuses Jeesuses (F1
2:5). Ja me moistame, et ndonda me
roivastume Issanda Jeesuse
Kristusega (vrd Rm 13:14). Kristuse
elu on meie elu ... kristlane peaks
elama nii, nagu elas Kristus, muutes
Kristuse kiindumused enda omaks, et
ta saaks koos ptiha Paulusega hiitida:
»Non vivo ego, vivit vero in me
Christus“ (Gl 2:20), enam ei ela mina,
vaid Kristus elab minus. [19] Truudus
seisneb just selles — Kristusega
koosk®dlas elamises, tahtmises ja
tundmises — mitte seepdrast, et me
maskeerime end Kristuseks, vaid
sellest saab meie enda olemisviis.
Seega jargides Jumala tahet, olles
ustavad, oleme stigavalt vabad, sest
teeme seda, mida tahame, mis meile
meeldib, mida me tahame teha.
Stugavalt vabad ja sugavalt ustavad.
Stuigavalt ustavad ja stigavalt
onnelikud.




[1] Fernando Ocariz, pastoraalkiri,
14. veebruar 2017, 8.

[2] Vrd Vatikani IT kirikukogu,
konstitutsioon Gaudium et spes (7.
detsember 1965), 22.

[3] Fernando Ocariz, pastoraalkiri,
14. veebruar 2017, 8.

[4] Hispaania keeles fidelidad ja
felicidad. Vrd Saint Josemaria, Vagu,
84: ,,Sinu Onn siin maa peal on
vordvaarne sinu truudusega usule,
puhtusele ja teele, mille Jumal sulle
madras.“ Vrd. ka nditeks Instruction,
mai 1935/14. september 1950, 60;
Instruction, 8. detsember 1941,61;
Piiha Josemaria, Jumala sébrad, 189.

[5] Puha Josemaria, Kui Kristus on
moodumas, 96.

[6] Piisab, kui mainida naiteks jutluse
,Kirglikult armastada maailma*
pealkirja, Vestlused, 113-123..



[7] Puha Josemaria, Jumala sébrad,
183.

[8] Piha Josemaria, Tee, 206.

[9] Tegelikult on moraalsest
seisukohast see, mida ma teen, tapselt
see, mida ma tahan, kui ma seda teen.
Kuid siin pole vaja selgitada, miks
see nii on.

[10] Piha Josemaria, Kui Kristus on
moodumas, 17.

[11] Vrd Don Alvaro, kiri, september
1995, kirjad I, 8.

[12] Eelnevalt 6eldu pohjal peaks
olema selge, et see ei tdhenda, nagu
hea ei nduaks pingutust voi, mis
tdhendab sama, et kurjus ei tdmbaks
enam ligi.

[13] Vrd Apostellik ekshortatsioon
Evangelium gaudium, 222-225.

[14] Ibid., 223. Kursiiv originaalis.



[15] Ibid.

[16] Puha Johannes Paulus II,
entsiuklika Veritatis Splendor, 6.
august 1993, 64. Viidatud tekst on
puha Aquino Thomase Summary of
Theology, 11-11, q. 45, a. 2.

[17] Piha Josemaria, Tee, 184.

[18] Joseph Ratzinger - Benedictus
XVI, Jesus of Nazareth, kd 11, 7, 3.

[19] Piha Josemaria, Kui Kristus on
moodumas, 103.

Julio Dieguez

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
et-ee/article/taieliku-inimeseni-
joudmine-emotsioonide-roll/
(04.02.2026)


https://opusdei.org/et-ee/article/taieliku-inimeseni-joudmine-emotsioonide-roll/
https://opusdei.org/et-ee/article/taieliku-inimeseni-joudmine-emotsioonide-roll/
https://opusdei.org/et-ee/article/taieliku-inimeseni-joudmine-emotsioonide-roll/

	Täieliku inimeseni jõudmine: emotsioonide roll
	Kujunemine koos Kristuse südamega
	Rõõm vooruste praktiseerimisest
	Tahe ja meie tunded
	Hüve soovimine
	Pikaajaline kujunemine
	Sisemaailm
	Realism
	„Vooruslik“ ring


