
opusdei.org

Täieliku inimeseni
jõudmine:
emotsioonide roll

Kristlikus elus peavad mõistus,
tahe ja emotsioonid koos
kasvama, aidates üksteisel edasi
areneda. Seetõttu on meie
tunnete juhtimine oluline.

11.05.2024

Jeesus Kristus on kindlasti meie elu
armastus: mitte suurim teiste seas,
vaid see, kes annab tähenduse kõigile
meie teistele armastustele ning
huvidele, unistustele,



ambitsioonidele, töödele ja
algatustele, mis täidavad meie päevi
ja südant. Seetõttu peame oma
vaimses elus hoidma Jeesus Kristuse
isiku keskset tähtsust. [1] Ta on tee,
mille kaudu astume osadusse Isaga
Pühas Vaimus. Temas paljastub
saladus, kes on inimene [2] ja milleks
me oleme kutsutud. Kristusega koos
kõndimine tähendab õppida ennast
paremini tundma ja süveneda
rohkem oma isiklikku saladusse. Kui
laseme Jeesusel olla meie elu
keskpunkt, siis muu hulgas avastame
taas erinevate askeetlike vahendite
antropoloogilise ja kristliku väärtuse
uues valguses; jõuame inimeseni
kogu tema täielikkuses – mõistuse,
tahte, südame ja suhete ühtsuses. [3]

Inimene, kelleni meil tuleb jõuda,
oleme ennekõike meie ise ja seejärel
kõik need, kellega me oma sõpruses
ja apostolaadi kaudu kokku
puutume. Kujunemine, mille osaks
me saame ja mida me edasi anname,



peab jõudma mõistuse, tahte ja
emotsioonideni, ilma et ükski neist
elementidest jääks tähelepanuta või
oleks pelgalt allutatud teistele. Siin
keskendume eelkõige iga inimese
tundeelu kujunemisele, pidades
iseenesest mõistetavaks tugeva
intellektuaalse kujunemise vajadust
kui vundamenti. Tervikliku
kujunemise olulisusega arvestamine
laseb meil taasavastadapüha
Josemaría suurt tõde truuduse ja 
õnne samastamise kohta. [4]

Kujunemine koos Kristuse
südamega

Mõned inimesed kipuvad
kujunemisele mõeldes seda
teadmisteks pidama. Seetõttu
loetakse hästi kujunenud inimeseks
seda, kes on saanud head
õpetuslikku, askeetlikku ja erialast
informatsiooni. Kuid vaja on
rohkemat. Inimeseni jõudmiseks
kogu tema terviklikkuses, tuleb



suhtuda kujunemisse kui olemisviisi.
Head spetsialistid teavad oma erialal
nõutavat infot ja meetode, kuid nad
on omandanud ka midagi muud. Neil
on välja kujunenud harjumused –
olemisviisid –, mille tõttu nad saavad
neid teadmisi ja tehnikaid edukalt
rakendada: harjumus pöörata
teistele tähelepanu, keskenduda
tööle, olla täpne, toime tulla
õnnestumiste ja ebaõnnestumistega,
olla sihikindel jne.

Samamoodi ei tähenda heaks
kristlaseks olemine lihtsalt Kiriku
õpetuse tundmist – sellisel tasemel,
mis vastab inimese seisusele kirikus
ja ühiskonnas – sakramentidest või
palvest või üldistest ja ametialastest
moraalinormidest. Eesmärk on palju
kõrgem – sukelduda Kristuse
müsteeriumi, et mõista seda kogu
laiuses ja sügavuses (vrd Ef 3:18),
lasta Tema elul tulla meie omasse ja
saada öelda koos püha Paulusega, et
ei ela enam mina, vaid Kristus elab



minus (Gl 2:20). See tähendab olla 
alter Christus, ipse Christus [5], mis
laseb armul meid järk-järgult muuta,
et kohandada meid Temaga.

Armul tegutseda laskmine pole
midagi ainult passiivset; see ei
tähenda lihtsalt takistuste mitte
seadmist, sest Püha Vaim ei muuda
meid Kristuseks ilma meie vaba ja
teadliku koostööta. Kuid ka sellest ei
piisa. Anda end oma Issandale, anda
Talle oma elu, ei tähenda lihtsalt oma
otsuste ja tegude andmist Talle; see
tähendab ka oma südame, tunnete ja
spontaansuse andmist Talle. Selleks
peab meil olema hea intellektuaalne
ja õpetuslik ettevalmistus, mis
vormib meie meelt ja mõjutab meie
otsuseid, ent see õpetus peab ka
sügavale imbuma ja jõudma meie
südamesse. Ja see nõuab võitlust, see
nõuab aega. Teisisõnu nõuab see
vooruste omandamist, milles
kujunemine just seisnebki.



Tihti võib kohata inimesi, kes
kardavad, et vooruste rõhutamine
võib viia voluntarismini, inimese
tahtejõule esikoha andmiseni. Miski
ei saa olla tõest kaugemal. Võib-olla
on selle valearusaama põhjuseks
ekslik idee vooruslikkusest, mida
peetakse lihtsalt tahtejõu
täienduseks, mis laseb vooruslikul
inimesel täita moraaliseadust isegi
siis, kui see läheb vastuollu tema
enda kalduvustega. See on üsna laialt
levinud idee ja tuleneb tegelikult
volutarismist. Voorust peetakse seega
võimeks seista vastu oma
kalduvustele, kui moraaliseadus seda
nõuab.

Selles on muidugi omajagu tõtt. Kuid
see on mittetäielik nägemus, milles
voorused muudetakse külmadeks
omadusteks, mis viivad praktikas
oma kalduvuste, huvide ja
kiindumuste tagasilükkamiseni ja
selle tulemuseks on paratamatult
ükskõiksuse muutumine ideaaliks,



justkui seisneks siseelu ja
eneseandmine jõudmises punkti, kus
inimest ei köida miski, mis võiks
takistada tema tulevasi otsuseid.

Sellise kujunemise puhul on võimatu
jõuda inimese kui tervikuni. Mõistus,
tahe ja emotsioonid ei kasva siis koos
ega aita üksteisel areneda. Pigem
domineerib üks neist võimetest ja
lämmatab teised. Siseelu õige areng
nõuab seevastu integreerimist ega
too kindlasti kaasa meie huvide ja
emotsioonide vähenemist või
kadumist. Siseelu arengu eesmärgiks
ei ole see, et juhtumised meid ei
mõjutaks, et me ei hooliks olulisest,
et me ei saaks haiget, kui miski teeb
haiget, et me ei muretseks selle
pärast, mis meid puudutab, et meid
ei köidaks see, mis on ligitõmbav.
Otse vastupidi. Siseelu avardab
südant ja täidab selle suure
armastusega, aidates meil vaadelda
oma emotsioone laiemas kontekstis,
mis annab vahendid, et toime tulla



tunnetega, mis põhjustavad raskusi,
ning aitab tabada meeldivate tunnete
positiivset ja transtsendentset
tähendust.

Evangeeliumid näitavad meile
Issanda siirast muret oma jüngrite
puhkuse pärast. Ja ta ütles neile: 
Tulge omaette üksildasse paika ja
puhake pisut! (Mk 6:31) Samuti
näeme, kuidas tema süda reageerib
oma sõprade, nagu Marta ja Maarja,
kannatustele (vrd Jh 11:1-44). Me ei
saa oletada, et Jeesus neil hetkedel
lihtsaltnäitles, justkui oleks kõik tema
ümber toimuv – ühenduse tõttu oma
Isaga – tema jaoks sügaval sisimas
ükskõik. Püha Josemaría rääkis
sageli maailma kirglikust
armastamisest. [6] Ta julgustas
inimesi andma oma südant Jumalale
ja Tema kaudu ka teistele inimestele
ja tegevustele ja pingutustele
apostolaadis. Issand ei taha, et
oleksime kuivad, jäigad nagu inertne
aine. [7]



Abivalmidus, näiteks, ei ole omane
inimesele, kellel on ükskõik, kas ta
teeb seda või toda, sest tal on
õnnestunud kaotada huvi kõige vastu
– võib-olla selleks, et vältida
kannatusi, kui temalt soovitakse
midagi, mis talle ei meeldi. Pigem on
abivalmidus sellise inimese üllas
hoiak, kes suudab konkreetsel hetkel
toime tulla ilma millegi hea ja
meeldivata, et keskenduda millelegi
muule, milles Jumal meid ootab, sest
Jumalale elamine on meie sügavaim
soov. Sellisel inimesel on suur süda,
täis huvisid ja häid ambitsioone,
mida tuleb vajadusel kõrvale jätta,
mitte sellepärast, et me neid tagasi
lükkame või püüame vältida nende
mõju, vaid sellepärast, et meie huvi
Jumala armastamise ja teenimise
vastu on veelgi suurem. Ja see pole
mitte ainult suurem, vaid see on see
– see on muutunud selleks –, mis
annab kõikidele muudele huvidele
tähenduse ja hõlmab neid kõiki.



Rõõm vooruste
praktiseerimisest

Vooruste kujunemine nõuab võitlust,
oma kalduvusest üle saamist, kui see
vastandub headele tegudele. See on
osa tõest, mis sisaldub
reduktsionistlikus, voluntaristlikus
vooruse kontseptsioonis, millele
eespool viidati. Kuid voorus ei seisne
võimes kalduvustele vastu seista,
vaid pigem meie kalduvuste
kujundamises. Seetõttu ei ole
eesmärgiks meie suutlikkus oma
tundeid harjumuspäraselt kõrvale
jätta, et lasta end juhtida välisel
reeglil, vaid pigem tunnete
kujundamine nii, et suudaksime
saavutatud hea üle rõõmustada.
Voorus seisneb just hea üle
rõõmustamises, võiks öelda, et hea
maitse kujunemises: [Õnnis on
inimene, ] kel on hea meel Issanda
Seadusest ja kes uurib ta Seadust ööd
ja päevad (Ps 1:2). Nõnda seisneb
voorus meie tunnete kujundamises,



mitte harjumuses neile
süstemaatiliselt vastanduda.

Nii kaua kuni voorus on välja
kujunemata, võivad meie tunded ja
emotsioonid vastu panna heale teole
ning neist tuleb üle saada. Kuid
eesmärgiks ei ole lihtsalt vastupanust
üle saada, vaid pigem arendada
voorusliku tegutsemise maitset. Kui
meil on voorus, siis võib hea tegu
siiski raske olla, kuid me teeme seda
rõõmuga. Toome ühe näite.
Hommikune õigel ajal üles tõusmine
– kangelaslik minut [8] – on ilmselt
alati raske, võib-olla ei tule kunagi
päeva, mil me ei soovi äratuskella
kuuldes veidi rohkem aega voodis
olla. Aga kui me harjume saama
laiskusest jagu armastusest Jumala
vastu, siis saabub hetk, mil see teeb
meile rõõmu, samas kui mugavusele
järeleandmine ei meeldi meile ja
jätab suhu halva maitse. Samamoodi
ei ole ausa inimese jaoks mitte ainult
keelatud võtta supermarketist kaupa



ilma selle eest maksmata; see on ka
inetu ja ebameeldiv, selle inimese
meelelaadi, tema südame vastu.
Tunnete kujunemine, nii et kogeme
rõõmu heast ja pahameelt kurja üle,
ei ole vooruse kaasnev tagajärg, vaid
pigem oluline komponent. Seetõttu
laseb voorus meil nautida head.

See ei ole pelgalt teoreetiline idee.
Kui me võitleme, siis on meie jaoks
praktiliselt väga oluline teada, et me
ei harju lihtsalt tüütustega leppima,
vaid õpime nautima head, isegi kui
see mingil hetkel tähendab, et peame
tegutsema vastupidi oma
kalduvusele.

Vooruste kujundamine paneb
võimed ja kiindumused keskenduma
sellele, mis meie sügavaimaid
püüdlusi tõeliselt rahuldab,
omistades samal ajal teisejärgulise
tähtsuse – alati allutatud kõige
tähtsamale – asjadele, mis on lihtsalt
vahendid eesmärgi saavutamiseks.



Lõppkokkuvõttes tähendab vooruste
kujundamine õppimist, kuidas olla
õnnelik, rõõmustada selle üle ja
sellega koos, mis on tõeliselt
suurepärane, lühidalt öeldes on see
ettevalmistus Taeva jaoks.

Kui kujunemine tähendab vooruste
kasvatamist, ja voorused tähendavad
kindlat korrastatust meie
afektiivsuses – meie tunnetes ja
emotsioonides –, siis võime
järeldada, et kogu kujunemine on
afektiivsuse (tundmuslikkuse)
kujunemine. Seda lugedes võib keegi
esitada vastuväite, et vooruste
arendamisel on eesmärk pigem
seotud tegude kui tunnetega, võib-
olla isegi lisades, et me kasutame
vooruste nimetust just
tegutsemisharjumuste kohta. See on
tõsi. Aga kui voorused aitavad meil
head teha, siis sellepärast, et need
aitavad meil end õigesti tunda.
Inimene liigub alati hea poole.
Moraalne probleem seisneb ju lõpuks



selles, et miks see, mis ei ole hea,
näib meile – esitleb end meie
silmadele – konkreetses olukorras
heana. Põhjuseks on meie kalduvuste
korrastamatus, mis paneb meid
ülehindama selle hüve väärtust,
mille poole üks neist kalduvustest on
suunatud, nii et seda hüve peetakse
konkreetses olukorras paremaks kui
mõnda teist hüve, millega see on
vastuolus, kuid millel on tegelikult
suurem objektiivne väärtus, kuna see
vastab inimese üldisele hüvele.

Näiteks teatud olukorras võime
kahelda, kas rääkida tõtt või mitte.
Meie loomulik kalduvus tõe poole
näitab seda meile heana. Kuid meil
on ka loomulik kalduvus soovida
teiste lugupidamist, mis sel
konkreetsel juhul, kui arvame, et
tõde näitab meid lõpuks halvas
valguses, näitab valetamist kui
sobivat. Need kaks kalduvust on
vastuolus. Milline neist võidab? Kõik
sõltub sellest, milline kahest hüvest



on meie jaoks olulisem ja hinnangus
mängib meie afektiivsus otsustavat
rolli. Kui see on hästi korrastatud,
aitab see mõistusel näha, et tõde on
väga kallis ja teiste lugupidamine
pole soovitav, kui see paneb meid
tõde hülgama. Armastus tõe vastu
teiste hüvede ees, mis meid samuti
köidavad, on just see, mida me
nimetame aususeks. Ent kui soov hea
välja näha on tugevam kui tõe
külgetõmme, siis on mõistust lihtne
petta ja kuigi ta teab, et see pole hea,
otsustab ta, et valetada on kohane.
Kuigi me teame suurepäraselt, et
valetada on halb, leiame siiski, et
antud konkreetses olukorras on seda
sobilik teha.

Korrastatud tundeelu aitab meil head
teha, sest see aitab meil seda juba
eelnevalt heana mõista. Seepärast on
oluline oma emotsioone õigesti
kujundada. Kuidas seda teha? Enne
kui proovime sellele küsimusele
vastata, tasub välja tuua mõned



huvitavad asjaolud, mis on vajalikud
selle teema asjakohaseks
käsitlemiseks.

Tahe ja meie tunded

Me just väitsime, et hästi korrastatud
afektiivsus aitab meil hästi
tegutseda. Ka vastupidine on tõsi:
hästi tegutsemine aitab meil oma
afektiivsust korrastada.

Kogemustest teame (ja seda tasub
mitte unustada, kui tahame vältida
langemist kergesti frustratsiooni ja
heidutusse), et me ei suuda oma
tundeid otseselt kontrollida. Kui
oleme heidutuse ohvrid, siis ei saa
me probleemi lahendada lihtsalt
sellega, et otsustame end õnnelikuna
tunda. Sama kehtib ka siis, kui me
tahame end teatud hetkel tunda
julgemalt või vähem arglikult või kui
me ei taha tunda hirmu või häbi ega
tunda tajutavat külgetõmmet millegi
vastu, mida me peame



ebakorrapäraseks. Teinekord
tahaksime ladusalt läbi saada
kellegagi, keda peame ebameeldivaks
põhjustel, mis meie arvates on
tühised, kuid millest me ei suuda üle
saada, ja me mõistame, et lihtsalt
püüe kohelda seda inimest
loomulikul viisil ei lahenda meie
kitsikust.

Lühidalt, teadlikust otsusest ei piisa,
et muuta tunded oma soovidele
vastavaks. Kuid tõsiasi, et tahe ei
kontrolli otseselt meie tundeid, ei
tähenda, et see ei mõjuta neid.

Eetikas nimetatakse kontrolli, mis
tahtel saab olla tunnete üle, 
poliitiliseks, kuna see sarnaneb
valitseja omaga alamate üle. Ta ei saa
neid otseselt kontrollida, sest nad on
vabad. Kuid ta võib kasutada teatud
meetmeid, näiteks vähendada
makse, lootuses, et need toovad
kodanike vabal tahtel konkreetseid
tulemusi, näiteks tarbimise või



investeeringute kasvu. Ka meie
saame teha teatud tegusid, mis
loodetavasti tekitavad konkreetseid
tundeid. Näiteks, et tunda end
julgemalt, kui küsime apostelliku
ettevõtmise alustamiseks annetust,
võime mõelda sellele heale, mida
teeb see apostellik ettevõtmine, mille
jaoks me abi otsime. Võime mõelda
oma Jumala lapse seisusele lootuses,
et professionaalne tagasilöök
mõjutab meid tunnete tasandil
vähem. Veelgi, me teame, et teatud
koguse alkoholi joomine võib esile
kutsuda mööduva eufooriaseisundi;
ja et kui me meelega laseme oma
mõtetel peatuda mõnel halval
kohtlemisel, mida oleme kogenud,
siis kutsume esile vihareaktsioonid.
Need on mõned näited mõjust – igal
juhul kaudsest –, mida tahe võib
lühiajaliselt meie tunnetele
avaldada.

Palju olulisem on aga pikaajaline
mõju, mida tahe meie afektiivsusele



avaldab, kuna just see mõju annab
sellele vormi, kujundab seda. Siin
räägime mõjust, mis avaldub isegi
ilma, et inimene seda ootaks. See
tuleneb tõsiasjast, et vabad ja
teadlikud teod võivad põhjustada
muutusi mitte ainult meid
ümbritsevas maailmas, vaid samuti
ja eelkõige meis endis. Need teod
aitavad tekitada loomupärast
afektiivset vastuvõtlikkust heale,
mida tahe soovib. Täpne selgitamine,
kuidas see toimub, ei kuulu selle
artikli alla, kuid tahame siin esile
tõsta kahte põhipunkti.

Hüve soovimine

Esiteks tuleb märkida, et hüve, mille
poole tahe kaldub – ja mille kaudu
tekib loomupärane vastuvõtlikkus –,
võib olla väga erinev sellest, mida
tajutakse väljastpoolt. Kaks inimest,
kes täidavad sama ülesannet, võivad
teha kahte väga erinevat asja. Üks
võib olla täiesti süvenenud sellesse,



et ta ei näeks talle ülesande andnud
inimese silmis halb välja, samas kui
teine tahab tõesti teenida. See teine
inimene kujundab voorust, samas
kui esimene mitte, sest tema soovitud
hüve seisneb lõpuks selles, et mitte
näha halb välja kellegi autoriteetse
ees. Tõesti see võib olla parem samm
kui lihtsalt ülesande täitmisest
keeldumine. Kuid kui sellele ei
järgne rida täiendavaid samme, ei
kasva selle inimese voorus,
sõltumata kui mitu korda ta tegevust
kordab. Seetõttu on väga oluline oma
kavatsust parandada, pidevalt
puhastada, et vähehaaval võtta
omaks põhjused, mille tõttu tasub
midagi ette võtta ja seeläbi oma
emotsioone kujundada.

Meil kõigil on enda või teiste
kogemusest teada, kuidas enda
piiramine kindlate reeglite
järgimisega muutub kergesti
koormaks. Vanema poja näide
tähendamissõnas hoiatab meid selle



ohu eest (vrd Lk 15:29-30).
Vastupidiselt toob selle hüve, mille
edendamiseks need reeglid on
mõeldud, siiras otsimine vabadust ja
rõõmu. Lõppkokkuvõttes võime
öelda, et peame kujundama mitte
niivõrd oma tegemisi, kuivõrd soove.
Tähtis pole mitte ainult see, mida ma
teen, vaid ka see, mida ma seda tehes
tahan. [9] Vabadus on seega otsustav
tegur. Millegi tegemisest ei piisa, me
peame tahtma seda teha. Peame seda
tegema, sest me tahame, mis on kõige
üleloomulikum põhjus, [10] sest ainult
nii kasvab meie vooruslikkus, see
tähendab, et me õpime nautima seda,
mis on tõeliselt hea. Pelgalt ülesande
täitmine, mis viib cumplo y miento,
täitmise ja valetamiseni, [11] ei vii
vabaduse, armastuse ega rõõmuni.
Kui aga mõistame, miks selline
tegutsemisviis on tõeliselt
suurepärane ja väärt, ning
juhindume oma tegudes neist
põhjustest, siis kasvatame oma



vabadust ning tugevdame armastust
ja rõõmu.

Pikaajaline kujunemine

Teine punkt, mida tuleb arvesse
võtta, on see, et jõudmine oma
emotsioonides loomupärase
vastuvõtlikkuseni heale on sageli
aeglane protsess. Kui voorus seisneks
üksnes võimes ületada tunnete
vastupanu sellele, mis on õige,
saaksime selle omandada palju
lühema ajaga. Kuid me teame, et
voorus ei ole veel kindlalt välja
kujunenud seni, kuni otsitaval hüvel
pole positiivset vastukaja meie
emotsioonides. [12] Seetõttu peame
oma võitluses olema kannatlikud,
sest teatud väärt eesmärkide
saavutamiseks võib kuluda kaua
aega, isegi aastaid. Raskusi, mida
võime sel ajal kogeda hea poole
püüdlemisel, ei tohi tõlgendada
ebaõnnestumisena ega märgina, et
meie võitlus pole piisavalt siiras ega



otsustav. Meil on siin tegemist
arenguga, kus iga samm võib olla nii
väike, et edusamme ei ole lihtne
märgata. Alles aja möödudes võime
tagasi vaadata ja mõista, et oleme
reisinud kaugemale, kui arvasime.

Kui tahame näiteks oma vihastest
reaktsioonidest üle saada, alustame
sellega, et püüame väliseid ilminguid
piirata. Alguses võib tunduda, et me
ei jõua kuhugi. Aga kui jääme
kindlaks, muutuvad korrad, mil me
end kontrollime – alguses võib-olla
väga vähesed –, aina sagedamaks ja
mõne aja pärast – võib-olla pika aja
pärast – saavutame harjumuspärase
enesekontrolli. Sellest aga ei piisa,
sest meie eesmärgiks ei ole väliseid
ilminguid maha suruda, vaid
kujundada oma sisemist reaktsiooni,
muutuda leebemaks ja
rahumeelsemaks. Ja siis kinnistub
see rahulikum reaktsioon meie
olemisviisi. Võitlus võib seetõttu olla
pikem, kuid kes saaks eitada, et see



on ligitõmbavam, vabastavam ja
põnevam? Selle eesmärk on
saavutada sisemine rahu Jumala
tahte otsimisel ja täitmisel, mitte
pelgalt emotsionaalsete
reaktsioonide vägivaldne
allasurumine.

Paavst Franciscus juhib oma
põhimõtteaeg on suurem kui ruum
[13] selgitamisel tähelepanu sellele,
et ajale prioriteedi andmine tähendab
muret pigem protsesside algatamise
pärast, mitte ruumide omamise pärast
[14]. Siseelus tasub alustada
realistlikke ja suuremeelseid
protsesse. Ja me peame olema valmis
ootama nii kaua, kuni nad vilja
hakkavad kandma.See põhimõte
laseb meil töötada aeglaselt, kuid
kindlalt, ilma et oleksime liialt kinni
vahetute tulemuste saavutamises. See
aitab meil kannatlikult taluda
keerulisi ja ebasoodsaid olukordi või
vältimatuid muutusi oma plaanides.
See kutsub meid leppima pingega



täiuse ja piiratuse vahel. [15] Peame
püüdma, et meie piirangute
teadvustamine ei halvaks meie soovi
saavutada täius, mida Jumal meile
pakub. Samamoodi tahame vältida,
et see üllas ambitsioon paneks meid
naiivselt unustama, et oleme
piiratud.

Kõrged sihid oma kujunemisel,
püüdlus mitte ainult teha häid
tegusid, vaid olla hea ja omada head
südant aitab meil eristada
vooruslikku tegu sellest, mida võime
nimetada teoks, mis vastab
voorusele. Viimane on tegu, mis
vastab voorusele ja aitab samm-
sammult kaasa selle saavutamisele,
kuid kuna see ei tulene veel küpsest
harjumusest, siis nõuab see sageli
ikkagi nende tunnete ületamist, mis
tõmbavad vastupidises suunas.
Seevastu vooruslik tegu on see, mis
toob rõõmu hea tegemisest isegi siis,
kui see nõuab pingutust. See ongi
eesmärk.



Terviklik kujunemine, mis vormib
meie emotsionaalseid reaktsioone,
on aeglane protsess. Need, kes seda
otsivad, ei takerdu naiivsesse
katsesse allutada oma tunded tahtele,
surudes alla emotsioonid, mis neie ei
meeldi, ega püüdes õhutada neid,
mida nad soovivad. Me mõistame, et
meie võitlus peaks keskenduma
pigem vabadele otsustele, mille abil
me Jumala tahet täita püüdes
reageerime tunnetele, aktsepteerides
või lükates tagasi käitumise, mida
need meile soovitavad.Sest just need
otsused viivad – kaudselt ja pikemas
perspektiivis – meie sees intiimse
maailma kujunemiseni, millest need
tunded tulenevad.

Sisemaailm

Kui muutume vooruslikumaks, ei tee
me mitte ainult head tegu suurema
loomulikkuse ja rõõmuga, vaid
suudame ka paremini tuvastada, mis
see hea tegu on. Selleks, et „katsuda



läbi, mis on Jumala tahtmine, mis on
hea ja meelepärane ja täiuslik“ (Rm
12:2), on Jumala seaduse tundmine
üldiselt vajalik, kuid sellest ei piisa.
Oluline on omamoodi „loomupärasus“
inimese ja tõelise hüve vahel (vrd
Püha Thomas Aquino, Summa
Theologiae, II-II, q. 45, a. 2). Selline
loomupärasus on juurdunud ja areneb
indiviidi enda vooruslikes hoiakutes.
[16]

See on suuresti tingitud asjaolust, et
meie emotsionaalne reaktsioon on
esimene hääl, mida kuuleme
konkreetse tegutsemisviisi sobivuse
hindamisel. Isegi enne, kui meie
mõistus kaalub, kas on õige või mitte
teha midagi meeldivat, oleme juba
tajunud selle veetlust. Voorus,
muutes hea meie tunnetele
atraktiivseks, toetab meie afektiivse
vastuse häält selle teo moraalse
hinnanguga (st viitega inimese
üldisele hüvele). Seega, kuigi meid
köidab näiteks võimalus teise



inimese silmis hea välja näha,
mõistame, kui ebameeldiv on
valetada.

Kaudsel, kuid selgel viisil väljendub
see väga lühikeses Tee punktis: Miks
peaksid vaatama ümberringi, kui
„sinu maailm“ on sinu enda sees? [17]
Püha Josemaría vastandab selle,
kuidas me näeme välismaailma,
inimese sisemaailmaga. Ja just see
suhe määrab välisilmas nähtu
väärtuse, mida peetakse sobivaks või
mitte vastavalt oma sisemaailmale.
Seetõttu pole vaja välismaailmas
nähtut ebasobivana alla suruda, sest
sisemaailm – minu maailm – lükkab
selle kohe algusest peale tagasi. Püha
Josemaría ütleb meile, et kui meie
sisemaailm on rikas, siis me mitte
ainult ei väldi seda, mis võib meile
halba teha, vaid see ei ole isegi oht,
sest see on meile vastumeelne. Me
näeme seda mitte ainult halvana,
vaid ka – ja isegi ennekõike –
koledana, ebameeldivana,



sobimatuna, kohatuna ... Muidugi
võib see olla mingil moel atraktiivne,
kuid seda külgetõmmet on lihtne
tagasi lükata, sest see hävitab meie
sisemaailma ilu ja harmoonia.
Seevastu kui meil oma maailma enda
sees ei ole, nõuab väljaspool nähtu
vältimine märkimisväärseid
jõupingutusi.

Realism

Kõik see näitab, kuidas vooruste
areng muudab meid oma
elukäsitluses üha realistlikumaks.
Mõned inimesed mõtlevad –
tavaliselt seda välja ei öelda –, et
vooruste järgi elamine tähendab
reaalsuse ees silmade sulgemist. Ja
seda väga üllal põhjusel, sest nii
tegutsedes pöörame selja osale sellest
maailmast, lootes järgmises tasu
saada. Vastupidi, elades nii, nagu elas
Kristus, jäljendades tema voorusi,
avame end tegelikule maailmale ega
lase oma tunnetel end petta, kui



hindame ja otsustame, kuidas
maailmas toimuvale reageerida.

Näiteks ei tähenda vaesus
materiaalsete hüvede väärtuse mitte
hindamist igavese elu valguses.
Pigem hindab materiaalseid hüvesid
õigel viisil vaid inimene, kes elab
loobumises. Materiaalseid hüvesid ei
peeta kurjadeks ega omistata neile
tähtsust, mida neil pole. Teisest
küljest annab inimene, kes ei pinguta
sellisel viisil elamiseks, neile
suurema väärtuse kui see, mis neil
tegelikult on, ja see mõjutab selle
inimese otsuseid. Temast ei saa
realist, kuigi ta võib teistele tunduda
ehtsa maailmainimesena, kes teab,
kuidas maistes olukordades
käituda.Mõõdukas inimene teab,
kuidas nautida head sööki, samas kui
inimene, kellel see voorus puudub,
annab sellele naudingule tähtsuse,
mis sellel objektiivselt puudub.
Midagi sarnast võiks öelda ka iga
teise vooruse kohta. Nagu Jeesus



ütles Nikodeemusele: Aga kes teeb
tõtt, see tuleb valguse juurde. (Jh 3:21)

„Vooruslik“ ring

Lõpuks viib oma tunnete suunamine
vooruste arendamise kaudu meie
vaatevälja puhastamiseni. See on
nagu prillide võtmine ja
puhastamine plekkidest, mille
pärispatt ja meie isiklikud patud on
neile jätnud ja mis raskendavad
maailma nägemist sellisena, nagu see
tegelikult on. Öelgem otse: maailma
lunastamata olek seisneb just
suutmatuses mõista loodu tähendust,
suutmatuses ära tunda tõde; selle
tulemusena kehtestatakse
pragmatismi reegel, mille järgi
võimsate tugevast käest saab selle
maailma jumal. [18]

Korrastatud afektiivsus aitab meie
mõistusel mõista loodut, ära tunda
tõde, tuvastada, mis on meile tõeliselt
hea. Õige otsus meie mõistuse poolt



hõlbustab vaba valikut. Sellest
valikust tulenev hea tegu aitab meid 
kohaneda selle heaga, mida me
otsime, ja sellest tulenevalt
korrastada meie emotsionaalseid
reaktsioone. See loob ehtsa 
voorusliku ringi, mis laseb meil aru
saada, et oleme järk-järgult
vabamad, oma tegude valdajad ja
seega võimelised end tõeliselt
Jumalale andma, sest ennast saab
anda ainult inimene, kes on iseenda
oma.

Kujunemine on terviklik ainult siis,
kui see saavutab kõik need tasemed.
Teisisõnu, tõeline kujunemine
toimub ainult siis, kui erinevad
võimed – mõistus, tahe, emotsioonid
–, mis osalevad inimese tegudes, on
integreeritud. Need võimed ei tohi
omavahel võistelda, vaid peavad
pigem koostööd tegema. Kui me ei
suuda oma tundeid õigesti
kujundada, st kui voorusi
mõistetakse ainult meie tahte



lisajõuna, mis võimaldab tahtel
tundeid alistada, siis on
moraalinormid ja võitlus nende
järgimise nimel repressiivsed ega vii
tõelise eluühtsuseni. Sest alati
tunneksime enda sees võimsaid
jõude, mis püüavad meid tõmmata
vastupidises suunas ja tekitavad
ebastabiilsust. Tunneme seda
ebastabiilsust hästi, sest just sealt me
alustame. Kuid me suudame sellest
vähehaaval üle saada, kui juhime
neid jõude järk-järgult harmoonia
poole. Siis saabub hetk, mil sest ma
tahan, mis on kõige üleloomulikum
põhjus, hakkab tähendama seda, et
see meeldib mulle, kuna see tõmbab
mind, kuna see on kooskõlas minu
olemisviisiga, kuna see sobib
sisemaailmaga, mille olen endale
kujundanud. Ja lõpuks sellepärast, et
olen õppinud muutma Kristuse
Jeesuse tunded enda omaks.

Nii liigume edasi selle atraktiivse ja
kõrge eesmärgi poole, mille püha



Paulus meile seab: Mõtelge iseenestes
sedasama, mida Kristuses Jeesuses (Fl
2:5). Ja me mõistame, et nõnda me
rõivastume Issanda Jeesuse
Kristusega (vrd Rm 13:14). Kristuse
elu on meie elu ... kristlane peaks
elama nii, nagu elas Kristus, muutes
Kristuse kiindumused enda omaks, et
ta saaks koos püha Paulusega hüüda:
„Non vivo ego, vivit vero in me
Christus“ (Gl 2:20), enam ei ela mina,
vaid Kristus elab minus. [19] Truudus
seisneb just selles – Kristusega
kooskõlas elamises, tahtmises ja
tundmises – mitte seepärast, et me 
maskeerime end Kristuseks, vaid
sellest saab meie enda olemisviis.
Seega järgides Jumala tahet, olles
ustavad, oleme sügavalt vabad, sest
teeme seda, mida tahame, mis meile
meeldib, mida me tahame teha.
Sügavalt vabad ja sügavalt ustavad.
Sügavalt ustavad ja sügavalt
õnnelikud.



[1] Fernando Ocáriz, pastoraalkiri,
14. veebruar 2017, 8.

[2] Vrd Vatikani II kirikukogu,
konstitutsioon Gaudium et spes (7.
detsember 1965), 22.

[3] Fernando Ocáriz, pastoraalkiri,
14. veebruar 2017, 8.

[4] Hispaania keeles fidelidad ja 
felicidad. Vrd Saint Josemaría, Vagu,
84: „Sinu õnn siin maa peal on
võrdväärne sinu truudusega usule,
puhtusele ja teele, mille Jumal sulle
määras.“ Vrd. ka näiteks Instruction,
mai 1935/14. september 1950, 60; 
Instruction, 8. detsember 1941,61;
Püha Josemaría, Jumala sõbrad, 189.

[5] Püha Josemaría, Kui Kristus on
möödumas, 96.

[6] Piisab, kui mainida näiteks jutluse
„Kirglikult armastada maailma“
pealkirja, Vestlused, 113-123..



[7] Püha Josemaría, Jumala sõbrad,
183.

[8] Püha Josemaría, Tee, 206.

[9] Tegelikult on moraalsest
seisukohast see, mida ma teen, täpselt
see, mida ma tahan, kui ma seda teen.
Kuid siin pole vaja selgitada, miks
see nii on.

[10] Püha Josemaría, Kui Kristus on
möödumas, 17.

[11] Vrd Don Alvaro, kiri, september
1995, kirjad I, 8.

[12] Eelnevalt öeldu põhjal peaks
olema selge, et see ei tähenda, nagu
hea ei nõuaks pingutust või, mis
tähendab sama, et kurjus ei tõmbaks
enam ligi.

[13] Vrd Apostellik ekshortatsioon 
Evangelium gaudium, 222-225.

[14] Ibid., 223. Kursiiv originaalis.



[15] Ibid.

[16] Püha Johannes Paulus II,
entsüklika Veritatis Splendor, 6.
august 1993, 64. Viidatud tekst on
püha Aquino Thomase Summary of
Theology, II-II, q. 45, a. 2.

[17] Püha Josemaría, Tee, 184.

[18] Joseph Ratzinger - Benedictus
XVI, Jesus of Nazareth, kd II, 7, 3.

[19] Püha Josemaría, Kui Kristus on
möödumas, 103.

Julio Dieguez

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

et-ee/article/taieliku-inimeseni-
joudmine-emotsioonide-roll/

(04.02.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/taieliku-inimeseni-joudmine-emotsioonide-roll/
https://opusdei.org/et-ee/article/taieliku-inimeseni-joudmine-emotsioonide-roll/
https://opusdei.org/et-ee/article/taieliku-inimeseni-joudmine-emotsioonide-roll/

	Täieliku inimeseni jõudmine: emotsioonide roll
	Kujunemine koos Kristuse südamega
	Rõõm vooruste praktiseerimisest
	Tahe ja meie tunded
	Hüve soovimine
	Pikaajaline kujunemine
	Sisemaailm
	Realism
	„Vooruslik“ ring


