
opusdei.org

Prelaadi
pastoraalkiri (10.
veebruar 2024)

Opus Dei prelaat, Mons.
Fernando Ocáriz kutsub meid
mõtisklema kuulekuse vooruse
mõningate aspektide üle, mis
on meie ususaladustes nii
kesksed ja samal ajal iga
inimese elus nii kohal.

13.03.2024

Mu armsad lapsed, valvaku Jeesus
minu eest mu tütarde ja poegade üle!



1. Mitu aastat tagasi kirjutasin teile
kirja, mis oli pühendatud
vabadusele. Me kõik oleme
proovinud vabaduse üle mõtiskleda
ja seda oma igapäevaellu tuua. Ma
tuletasin teile siis meelde, et oleme
kutsutud tegema asju armastusest,
mitte lihtsalt kohustusest. Me tahame
oma Issandat tähelepanelikult
järgida, täites tema tahet, ajendatuna
soovist vastata tema armastusele.
Nüüd kirjutan teile kuulekusest, mis
esmapilgul võib tunduda vabadusele
vastandliku voorusena. Ometi teame
väga hästi, et tegelikkuses on tõeline
kuulekus vabaduse tagajärg. Pealegi
vastupidiselt sellele, mida võiksime
oodata pelgalt inimlikust
vaatenurgast, viib kristlik kuulekus
üha suurema vabaduseni.

Mõnikümmend aastat tagasi osutas
üks väljapaistev intellektuaal, kes
uuris püha Josemaría teoseid süvitsi,
meie asutaja olulisele panusele,
nimelt rõhutamisele, et kristlikus



elus on vabadusel teatud prioriteet
kuulekuse ees. [1] Me kuuletume
sellepärast, et meile meeldib täita
Jumala tahet, sest see on meie hinge
sügavaim soov. Tegelikult ei ole
kuulekus ilma vabaduseta inimese
ega seega ka Jumala poja või tütre
vääriline.

Armastus, nagu me hästi teame, on
palju enamat kui vaid mööduvad
tunded. Armastusega kaasneb
valmisolek anda kellegi eest oma elu
(vrd Jh 15:13). Seepärast on selle üks
sügavamaid ilminguid oma tahte
samastamine selle omaga, keda me
armastame. „Ma tahan seda, mida Sa
tahad, ma tahan, sest Sina tahad, ma
tahan, kuidas Sina tahad, ma tahan,
kui Sa tahad.“ [2]

2. Me kõik oleme sageli rohkemal või
vähemal määral mõelnud Jumala
armastavale plaanile maailma jaoks.
See plaan hõlmab nii loomist kui ka
üleloomulikku ülendamist puhtast



armastusest, et jagada Pühima
Kolmainsuse õnne iga mehe ja
naisega ning kinkida meile selline
elu, mis täidab iga meie südame
igatsuse. Kuid algusest peale andis
patt end maailmas tunda, meie
esivanemate patt, mis oli
põhimõtteliselt sõnakuulmatus.

Sellegipoolest ei tohi me kunagi
väsida mõtisklemast tänulikult selle
üle, et Jumal ei tahtnud meid saatuse
hooleks jätta. Otsusega, mis sündis
kõigest vabamast armastusest –
millest me aru ei saa, kuna see ületab
meie kehva mõistmise – saatis ta oma
ainusündinud Poja meie sõprust
taastama. Kui Jeesus sureb ristil kogu
inimkonna eest – sinu ja minu eest –
annab ta oma elu täielikus
kuulekuses oma Isa tahtele. Vabadus
ja kuulekus on päästmisloos tihedalt
läbi põimunud. Inimese
sõnakuulmatuse kahetsusväärsed
tagajärjed lunastab Kristuse
kuulekus. Tema arm annab meile



võimaluse elada koos Jumala laste
vabadusega.

3. Nendel lehekülgedel tahaksin
kutsuda teid mõtisklema koos
minuga kuulekuse vooruse
mõningate aspektide üle, mis on
meie ususaladustes nii kesksel kohal
ja samal ajal iga inimese elus
sedavõrd olemas. Vajadus kuuletuda
on osa inimese elust mitmel tasandil,
kuna kehtivad kohustuslikud
seadused ja reeglid: loomuseaduses
sisalduvast kodanike
kooseksisteerimise seadusteni;
kuulekusest, mida lapsed võlgnevad
oma vanematele, kuni nende
inimeste kuulekuseni, kes on
vabatahtlikult võtnud enda kanda
tõsise pühendumise teistele isikutele
või institutsioonidele. Sarnaselt võib
ka seda, et inimene järgib oma
südametunnistust, käsitleda kui
kuulekust. Ja veelgi laiemas mõttes
võib konkreetsete vaimsete



nõuannete järgimist nimetada ka
kuulekuseks.

Olles tänapäeva kultuurist täielikult
läbiimbunud, teame kõik, et
kuulekust peetakse harva millekski
positiivseks. Pigem nähakse seda
kohati vältimatu vajadusena, millest
püütakse võimalikult palju kõrvale
hiilida, kuna see näib olevat
vastuolus vabaduse suure
väärtusega. Lisaks valitseb paljudes
kohtades autoriteetide kriis ja
igasugust sõltuvust nähakse kui
midagi negatiivset, kui vältimatut
erandit võimes iseseisvalt hinnata ja
otsustada. Nii võib näiteks tänapäeva
kõrgendatud tundlikkus igasuguse
võimu kuritarvitamise suhtes – kuigi
iseenesest väga positiivne ja vajalik –
seada mõnikord ebaõiglaselt
kahtluse alla kõik autoriteedivormid.
Tegelikult on meil kaasasündinud
kalduvus mitte kuuletuda, mis on
pärispatu pärand, kui „kuradist
kiusatud inimene lasi oma südames



surra usaldusel oma Looja vastu (vrd
1Ms 3:1–11) ja, kuritarvitades oma
vabadust, eiras Jumala käsku“. [3]

Et mõista kuulekuse kõrgeimat
väärtust ja selle eksistentsiaalset
seost vabadusega, peame tõusma
inimühiskonnas vajalikest kuulekuse
tasemetest kõrgemale ja mõtisklema
Jeesuse Kristuse üle. See on veel üks
aspekt tema kesksest tähtsusest, mis
on meie elu eesmärk: et Kristus
valitseks meie südames ja juhiks
kogu meie olemasolu.

„Õppigem Jeesuselt kuulekalt
elamist. Ta soovis, et evangelist
kirjutab selle imelise eluloo, milles
ladina keeles on vaid kolm sõna: erat
subditus illis (Lk 2:51), ta oli neile
allaheitlik. Vaadake, kui vajalik on
kuulekus Jumala lapsele! Jumal ise
tuli kuuletuma kahele loodud
olendile, väga täiuslikule loodud
olendile, kuid siiski loodud
olenditele: Pühale Maarjale, kellest



suurem on ainult Jumal, ja pühale
Joosepile. Ja Jeesus kuuletus
neile.“ [4]

Jumala Poeg tahtis olla täielikult
inimene ja, nagu iga hea poeg,
kuuletuda Maarjale ja Joosepile, sest
ta teadis, et nii toimides kuuletub ta
Jumal-Isale. Ja see kuulekus tähistas
kogu tema elu maa peal, kuni tema
kuulekuseni ristil (vrd Fl 2:8).

Jumalale kuuletumine

4. Ranges mõttes on ainult Jumal
alati ja igal ajal kuulekust väärt, sest
ainult Tema tunneb täielikult teed,
mis meist igaühe õnneni viib. „Kui sa
kuulad Issanda, oma Jumala häält ja
pead hoolsasti kõiki tema käske, mis
ma täna sulle annan, siis tõstab sind
Issand, su Jumal, kõrgemaks kõigist
rahvaist maa peal.“ (5Ms 28:1)
Seejärel kirjeldab Mooses kõiki
õnnistusi, mida inimeste kuulekus
nendele tooks.



Mingil moel on kogu piibellik ilmutus
pedagoogika, mis viib kõige
intelligentsema ja vabama
kuulekuseni. Just kuulekus viib meid
täieliku eneseteostuse
saavutamiseni, samastades
tingimusteta oma tahte Jumala
omaga. Seega ütleb Jumal prohvetite
kaudu ja hoolimata oma rahva
paljudest reetmistest jätkuvalt:
„Kuulake mu häält, siis ma olen teie
Jumal ja teie olete minu rahvas; ja
käige kõigiti seda teed, mida ma teid
käsin, et teil oleks hea põli.“ (Jr 7:23)
Meie väikesed plaanid muutuvad
suureks, kui need on integreeritud
Tema plaanidesse; asjad pole meie
jaoks kunagi paremad kui siis, mil
käime Jumala teedel.

Kristus näitab end meile kuuleka
pojana. Sõnakuulelik ennekõike
Maarjale ja Joosepile, sugulastele ja
võimudele. Aga ennekõike kuulekas
Jumal-Isale. Jeesus leiab oma toidu
Isa tahte täitmisest: „Minu roog on



see, et ma teen selle tahtmist, kes mu
on läkitanud, ja lõpetan tema töö“ (Jh
4:34). Isegi kõige raskematel hetkedel
teeb Poeg Isa tahte enda omaks,
hoolimata sellest, et ta on sügavalt
teadlik sellest, milliseid kannatusi
see endaga kaasa toob: „Isa, kui sa
tahad, võta see karikas minult ära!
Ometi ärgu sündigu minu tahtmine,
vaid sinu oma!“ (Lk 22:42). Püha
Paulus kirjutab, et „saades inimese
sarnaseks alandas ta end ja sai
kuulekaks surmani, isegi
ristisurmani“ (vrd Fl 2:7-8).

Kuid mitte ainult Kristuse surm
iseenesest ei ole meile päästet
toonud, vaid tema vaba ja armastav
kuulekus Isale, et saada üheks meist
ja anda oma elu igaühe eest: „Ühe
inimese kuulekuse läbi saavad paljud
õigeks“ (Rm 5:19). Tema kuulekus ei
piirdu konkreetsete hetkede või
juhtumitega, vaid on tegutsemisviis
igal ajal, kuulekalt „lõpuni“ (Jh 13:1).



5. Kui riiklikud ja religioossed
võimud keelasid pühal Peetrusel
Jeesuse nimel jutlustada, vastas ta:
„Jumala sõna tuleb enam kuulata kui
inimese sõna.“ (Ap 5:29) Kuid nagu
Benedictus XVI märkis: „See
tähendab, et me tõesti tunneme
Jumalat ja tahame talle tõesti
kuuletuda. Jumal ei ole ettekääne
inimese isiklikule tahtele, vaid on
tõesti See, kes kutsub meid, kui vaja,
isegi märtrisurma. Seetõttu, et olla
samaväärne selle sõnaga, mis
juhatab sisse uue vabadusloo
maailmas, palvetagem ennekõike
selle nimel, et tunneksime Jumalat, et
tunneksime Jumalat alandlikult ja
tõeliselt ning et Jumala tundmise
kaudu õpiksime tõelist kuulekust,
mis on inimese vabaduse alus.“ [5]

Need, kes tahavad Jumalat tundma
õppida, võtavad selle pideva otsingu
ette suure lootuse ja usaldusega, sest
Temalt ei saa me oodata muud kui
õnnistusi, isegi kui need on kohati



hägusad või raskesti mõistetavad või
panevad meid kannatama. Selles
mõttes kaasneb ka isikliku palvega
kuulekus. „Issand,“ palvetas püha
Josemaría, „oleme valmis kuulama
kõike, mida sa tahad meile öelda.
Räägi meiega, me allume Sinu
häälele. Kõnelus sinuga süüdaku
meie tahe, nii et see hakkab innukalt
Sinule kuuletuma.“ [6]

Jumala tahe inimeste
vahendusel

6. See, mida Jumal meile soovib,
esitatakse meile sageli teiste
vahendusel. Esiteks tuleb see Kiriku,
Kristuse müstilise ihu kaudu.
„Kuulekus on fundamentaalne otsus
võtta vastu see, mida meilt nõutakse,
ja teha seda konkreetse märgina
universaalsest päästesakramendist,
milleks on Kirik.“ [7] Jumal võib
panna meid nägema tema tahet ka
meid ümbritsevate inimeste kaudu,
kellele on antud suurem või väiksem



autoriteet, olenevalt täpsemast
kontekstist. Kuna me teame, et Jumal
võib meiega rääkida teiste inimeste
või tavaliste sündmuste kaudu,
tekitab veendumus, et kuuleme neis
tema häält, meis kuuleka suhtumise
tema plaanidesse, mis võivad peituda
ka nende sõnades, kes meid teel
saadavad.

Püha Josemaría, olles teadlik sellise
vahendamise õrnast olemusest
(Jumala kuulamine, kuid tavaliste
meeste ja naiste kaudu), soovitas
edendada alandlikkust, siirust ja
sisemist vaikust. „Mõnikord sisendab
Issand oma tahtmist sosinal, meie
südame sügavustes; ja me peame
Teda tähelepanelikult kuulama, et
seda häält ära tunda ja olla sellele
ustav. Paljudel juhtudel räägib Ta
meiega teiste inimeste kaudu, ja võib
juhtuda, et nähes nende inimeste
puudusi või mõeldes, et nad ei tea
kõike, et nad ei ole mõistnud
probleemi kõiki külgi, tekib meil



kiusatus mitte olla kuulekas. Kõigel
sellel võib olla jumalik tähendus, sest
Jumal ei sunni meid olema pimedalt
kuulekas, vaid mõistuspäraselt
kuulekas, ja me peame tundma
vastutust, me peame aitama oma
mõistuse valgusega teisi. Kuid olgem
enda vastu ausad – uurigem iga kord,
kas see on tõearmastus, mis meid
tegutsema paneb, või on see isekus ja
tahtmine ise kohut mõista.“ [8]

7. Veelgi enam, peame meeles
pidama, et need, kes on erinevatel
tasanditel autoriteetsetel kohtadel, ei
ole kutsutud seda tegema, sest nad
on täiuslikud. Me ei pööra
tähelepanu autoriteetsetele
inimestele nende isiklike omaduste
tõttu. „Kui kahju, et juhendaja ei ole
sulle eeskujuks! Kuid kas sa kuuletud
talle vaid tema isiklike omaduste
pärast? Või tõlgitsed sa püha Pauluse 
obedite praepositis vestris – olge
kuulekad oma juhendajaile ... ,
omapoolse täiendiga – alati kui



juhendajal on omadused, mis mulle
meeldivad?“ [9]

See ei tähenda ka seda, et need, kes
suuniseid või nõuandeid annavad, ei
saa vigu teha. Nad on sellest hästi
teadlikud ja vajadusel paluvad
andestust. Arukalt ja siiralt ning
üleloomuliku usu ja usalduse
kontekstis saame alati sellele
eksimisvõimalusele ühel või teisel
viisil vastu astuda, olenevalt asja
olemusest ja kõnealusest
valdkonnast. Ja me teeme seda
alandlikult, sest on mõistlik oma
otsustusvõimes vähemalt natukenegi
kahelda ja autoriteetidega
usalduslikult dialoogi pidada, kui
meile tundub, et on tehtud viga.

Püha Thomas selgitab, et kuulekus
on voorus, mis kallutab meid täitma
võimukandjate õiguspäraseid
juhiseid, kuna see kuulekus on
Jumala tahte ilming. [10]
Loomulikult ei ole iga õiguspärane



direktiiv tingimata parim võimalik.
Sellegipoolest on kuulekus tee
viljakandvuseni, sest mõnikord
annab Jumal alandlikkusele ja
ühtsusele rohkem üleloomulikku
väärtust kui faktile, kas kellelgi on
rohkem või vähem õigus. Sellest
tuleneb üleloomuliku vaate tähtsus,
et mitte piirduda saadud juhistele
üksnes inimliku hinnanguga.

Igal juhul peavad võimukandjad
olema äärmisel peenetundelised, et
mitte kehtestada tarbetult oma
kriteeriume ja et vältida nende
näpunäidete või nõuannete
tõlgendamist nii, nagu need oleksid
Jumala tahte kristallselge väljendus.
Nagu ma kirjutasin teile oma 9.
jaanuari 2018 kirjas: „Juhiste
andmine hingi austades tähendab
ennekõike seda, et austatakse
delikaatselt südametunnistuse
privaatsust, ilma et ajaksime segi
valitsemise ja vaimse juhendamise.
Teiseks paneb see austus eristama



juhiseid sellest, mis on vaid kohased
manitsused, nõuanded või
soovitused. Ja kolmandaks (ja mitte
sellepärast vähem oluline) on
vajadus valitseda niivõrd suure
usaldusega teiste vastu, et alati
püütakse võimaluse piires arvestada
asjaosaliste arvamusega.“ (nr 13)

Mõtelgem eelkõige Kristuse
eeskujule. „Jeesus kuuletub Joosepile
ja Maarjale. Jumal on tulnud maa
peale kuuletuma, kuuletuma loodud
olenditele.“ [11] On väga oluline
märgata, et pärast ütleb Jeesus oma
vanematele templis: „Ma pean olema
oma Isa paigus,“ püha Luukas lisab,
et Jeesus erat subditus illis, „oli neile
allaheitlik“ (vrd Lk2:49–51). Jumala
tahte järgimine, mida me peame alati
ja kõiges täitma, seisneb sageli teatud
inimeste usalduslikus järgimises.



Kuulekus ja vabadus

8. Kogu inimkonna ajaloo jooksul
pole ükski tegu olnud nii sügavalt
vaba kui meie Issanda eneseandmine
ristil (vrd Jh 10:17–18). „Issand elas
oma vabaduse krooniks ristil kui
armastuse tipus. Kui nad hüüdsid
talle Kolgatal: „Kui sa oled Jumala
Poeg, tule ristilt alla“, näitas ta oma
vabadust Pojana just sellega, et jäi
tapalavale, et täita Isa armulist tahet
lõpuni.“ [12]

Püha Josemaría kirjutas, et rist „ei
ole valu ega tüütus ega kibedus. See
on püha puit, millel Jeesus Kristus
võidutseb, ja kus ka meie
võidutseme, kui me võtame rõõmsalt
ja suuremeelselt vastu selle, mida Ta
meile saadab“. [13] Rist näitab meile
kõige selgemalt, mida ma selle kirja
alguses mainisin, nimelt, et vabadus
ja kuulekus ei ole vastandlikud, sest
tegelikult saab kuuletuda
armastusest ja armastada saab ainult



vabaduses. Täpsemalt öeldes, kristlik
kuulekus mitte ainult ei ole vastuolus
vabadusega, vaid see on ka vabaduse
teostamine. „Olen suur vabaduse
sõber, ja just sellepärast armastan nii
väga seda kristlikku voorust,“ [14]
kirjutas meie Isa, viidates
kuulekusele.

On alati võimalik teha seda, mida
peaksime tegema, „sest me tahame
seda teha“ – st, armastusest. Ja kui
see on armastusest Jumala vastu, on
see „sest ma tahan seda teha“ „kõige
üleloomulikum põhjus“, nagu ütles
ka püha Josemaría. Seega „on
äärmiselt vale vastandada vabadus
eneseandmisele, sest eneseandmine
on vabaduse tagajärg“.[15]

9. „Armasta ja tee, mida sa
tahad“ [16] Püha Augustinuse kuulus
avaldus, nagu ta ise kirjutas,
tähendab, et need, kes teevad head
ajendatuna armastusest, ei tegutse
ainult vajadusest või kohustusest,



sest libertas est caritatis, „vabadus
kuulub armastusele“. [17] Nii saame
aru, miks Kristuse seadus on „täiuslik
vabaduse seadus“ (Jk 1:25), kuna kõik
see on „kokku võetud“ armastuses
(vrd Rm 13:8–9).

Kui võtame armastusest omaks selle,
mida meile öeldakse, siis saame
kõiges tegutseda vabalt nagu Kristus.
Seega „kuuletudes peame kuulama,
sest me ei ole inertsed ega passiivsed
instrumendid, ilma vastutuse ja
mõtlemiseta. Ja siis paneme loovuse,
initsiatiivi ja spontaansusega kogu
oma mõistuse ja tahte energia
sellesse, millele osutatakse, ja
kõigesse, millele osutatakse, ja ainult
sellesse, millele osutatakse. Kõik muu
oleks anarhia. Kuulekus Opus Deis
soodustab kõigi isiklike väärtuste
kujunemist ja aitab elada, kasvada ja
saada küpsemaks ilma isiksust
kaotamata. Te olete kaheaastaselt
samad inimesed, mis kaheksakümne
kahe aastaselt“ [18] See algatus ei



piirdu loomulikult nende
juhtumitega, mil meil on vaja
kuuletuda. Saame alati teha
ettepanekuid ja panustada oma
loovusega kõikjal, kus me ka poleks,
ootamata märguandeid, kuid alati
ühtsuses koos autoriteetsete
isikutega.

Püha Basil Suur ütles, et lastele on
omane kuuletuda armastusest: „Me
kas pöördume karistuse kartuses
kurjast eemale ja oleme
orjaseisundis, või otsime stiimulit
tasu saamiseks ja sarnaneme
palgasõduritega, või pigem
kuuletume armastusest selle vastu,
kes käsib ... ja siis on meie suhtumine
nagu lastel.“ [19] Armastusest
kuuletumine ei ole voluntarismi
vorm, mis loobub meie mõistusest.
Pigem tähendab see kõigi meie
hingejõudude mängutoomist,
kasutades oma mõistuse parimat osa,
kui otsime aruteludes head, ja oma



tahte parimat osa, kui soovime seda
ellu viia.

Tegelikult pole mõistuse ja
vabaduseta – eelkõige sisemise
vabaduseta – täiesti inimlik kuulekus
võimalik. Ja veel vähem on selline
kuulekus sarnane Jeesuse omaga.
Nagu meie Isa ütles: „Ma ei arva, et
tõeliselt kristlik kuulekus saab olla
ilma vabatahtlikkuse ja
vastutustundlikkuseta. Jumala lapsed
ei ole kivid ega surnukehad. Nad on
intelligentsed ja vabad olendid, kes
kõik on tõstetud samasse
üleloomulikku seisusesse.“ [20]

10. Kuid võime endalt küsida: kas on
võimalik kuuletuda ilma mõistmiseta
või koguni erineval arvamusel olles?
On küll. Ja ka siis – võib-olla veelgi
enam – saab seda, mida meilt
nõutakse, teha armastusest ja seega
vabadusega. Siin tuleb koos
armastusega sageli mängu ka usk.
Ma kuuletun mõistmiseta või



olemata samal arvamusel siis, kui ma
nõustun, et suunis tuleb mõistlikelt
inimestelt, kes oskavad hinnata
paremini kui mina; või kui ma
nõustun sellega, et asjad on hoolikalt
läbi mõeldud ja et tuleb teha otsus ja
see langeb mõne konkreetse inimese
õlule. Kuulekusest saab usutegu, kui
me näeme selles otsuses ja meie
valmisolekus seda vastu võtta Püha
Vaimu armu.

Nagu püha Thomas Aristotelest
järgides õpetas, on tahe võime, mis
inimest õigesti juhib, kuigi tahtele
objektide valimine vajab arusaamist.
[21] Südamest tuleb kõik hea ja kõik,
mis on halb (vrd Lk 6:45); inimene
võib otsustada, et ta ei taha aru
saada või ei taha dialoogi pidada, et
küsimust paremini mõista. Tahe –
nagu kogemus näitab – võib mõistuse
üle nii domineerida, et võib isegi
sundida seda midagi objektiivselt
ilmset eitama. Kuid meie vaba tahe
võib ka innustada meie mõistust



asuma uutele radadele, ilma et
oleksime antud hetkel kõigest aru
saanud.

Kui oleme raskuste ja kannatustega
silmitsi seistes segaduses ega suuda
mõista, siis on kasulik mõelda
Jeesusele, kes oma inimloomuses
tahtis samuti sedalaadi kannatusi
kogeda. Palvetades „mu Jumal, mu
Jumal, miks sa mu maha jätsid“ (Mt
27:46), täidab ta prohvetlikke sõnu
psalmis 22. Tema vastust, mida
saadab tulihingeline vabadus keset
oma kannatusi, toidavad ka psalmid:
„Isa, sinu kätte ma annan oma
vaimu“ (Lk 23:46, vrd Ps 31:6).
Jeesuse kuulekus hüvitab Aadama
sõnakuulmatuse (vrd Rm 5:19). Kogu
tema elu ja surm on kuulekus Jumal-
Isale ja meie pääste põhjuseks (vrd Fl
2:6–11).



Kuulekus ja usaldus

11. Ka kuulekus ja usaldus vajavad
teineteist, ja kui need on ehtsad, siis
me läheme loomulikult ühelt teisele
üle. Kui usaldus on olemas, on teise
inimesega konsulteerimine ja
vajadusel tema arvamuse
omaksvõtmine normaalne ilming
soovist valida parim. Vastupidi, kui
usaldus on nõrgenenud, on oht, et
kuulekusest saab midagi puhtalt
välist, formaalset ja kauget. Seetõttu
on eluterve kuulekuse
soodustamiseks oluline kiindumuse
ja hea tahte õhkkond. Et inimesed
teaksid, et neid armastatakse ja neid
ei kontrollita, et neid kuulatakse
tähelepanelikult, et nad näeksid, et
nende arvamust hinnatakse – kõik
need hoiakud suurendavad vabadust
ja samal ajal kuulekust.

Püha Josemaría rõhutas, et usaldus
on vanemate ja laste vahelise
sõpruse loomise võti: „Kui neil pole



vabadust, kui nad näevad, et keegi
neid ei usalda, kipuvad lapsed alati
oma vanemaid petma.“ [22] Usalduse
puudumisel tekib kiiresti distants ja
läbipaistvus kaob kergesti, sest
intiimsus on delikaatne valdkond,
mis vajab õitsenguks turvalist
keskkonda. Püüe tagada pelgalt välist
kuulekust ilma ühise tahteta on nagu
maja ehitamine liivale (vrd Mt 7:26).

Usaldusliku õhkkonna loomise
ülesandes on suurem vastutus
nendel, kes on peres või rühmas
autoriteetsetel positsioonidel.
Tegelikult võib nende esimene
teenimistegu olla sellise
usaldusruumi aktiivne edendamine
kõigiga, juhatades samal ajal teed
Jumala tahte otsimisel nende ja
nende missiooni jaoks. Niimoodi
üksteisele toetudes otsivad ja leiavad
ka teised Jumala tahet. Isegi vajaliku
organiseerituse korral (mis on
hädavajalik, kuna Opus Dei on
„organiseerimata



organisatsioon“ [23]) peaks igaüks
teadma ja tundma, et ta on „vaba kui
lind“, [24] nagu ütles meie Isa.

Just vajadus usalduse ja peresoojuse
järele pani püha Josemaría ütlema, et
Opus Deis on tugevaim käsk „palun“.
See ei olnud lihtsalt terminoloogia
küsimus, vaid märk intelligentsete ja
vabade täiskasvanute loomulikust
ellusuhtumisest perekondlikus
keskkonnas. Veelgi enam, asjaolu, et
Opus Dei on üleloomulik perekond,
tähendab, et usk ja armastus koos
usaldusega on nii autoriteediks
olemise kui ka kuulekuse tõelised
alused.

Kuulekus ja apostellik
viljakus

12. Meie Issand „õppis kuulekust läbi
selle, mida ta kannatas; ja kui ta oli
saanud täiuslikuks, sai ta igavese
pääste toojaks kõigile, kes on talle
kuulekad“ (Hb 5:8–9). Meie pääste



kui Kristuse kuulekuse vili
ristisurmani valgustab ka suhet
kuulekuse ja meie elu apostelliku
viljakuse vahel.

Oleme sageli mõtisklenud selle
stseeni üle, kus Peetrus kuuletus
meie Issandale, kuigi inimlikust
seisukohast ei olnud kuigi mõistlik
järgida tema juhist „Sõua sügavale
kohale ja laske oma võrgud vette“ (Lk
5:4). Mõelgem sellele aegamööda. Kui
palju head järgnes Peetruse
kuulekusele meie Issanda sõnadele 
Duc in altum! „Kuulekuse võim!
Geneetsareti järv ei andnud kalu
Peetruse võrkudesse. Terve öö läks
kaduma. Siis heitsid nad kuulekalt
võrgud uuesti vette ja püüdsid 
piscium multitudinem copiosam,
suure hulga kalu. Usu mind: ime
kordub iga päev.“ [25]

13. Apostellikul missioonil saame ja
peame võtma laiaulatusliku isikliku
initsiatiivi, mille annab meile



armastus Jumala ja teiste inimeste
vastu. Ja samal ajal, järgides inimest,
kes neid juhib, peame edasi viima nii
paljusid Opus Dei keskustes
korraldatavaid tegevusi, pidades
kinni vahenditest, mille meie Isa
meile edastas. Teeme seda kõike,
unustamata, et meie peamine
vahend on alati palve. „Palve, see on
meie tugevus: meil pole kunagi olnud
ühtegi teist relva.“ [26]

Opus Dei juhtimisel ja selle
apostolaatide korraldamisel
kuuletutakse selliselt, nagu on
omane perekonnale, inimeste
osadusele. Mõelda inimeste
osadusest tähendab mõelda
vabaduste osadusest, isiklike
algatuste osadusest – mis on samuti
„Opus Dei tegemine“ – ja
põlvkondade osadusest. Veendumus,
et Jumal tegutseb kõigi südames ja et
me kõik oleme tähelepanelikud
jumaliku tahte suhtes, tekitab
perekonnale omase kuulekuse, kus



iga liige püüab aktiivselt kaasa
aidata, et viia ellu ühist projekti. Sel
viisil mõistetuna ja selle järgi elatuna
on kuulekus ühtsuse väljendus,
sellise ühtsuse väljendus, mis on just
apostelliku viljakuse tingimus: ut
omnes unum sint ...ut mundus credat,
et kõik oleksid üks, et maailm usuks
(Jh 17:21).

Kui me austame rangelt vaimse
juhendamise ja inimeste üle
valitsemise lahusust, peame alati
elama ja töötama suure tänuga oma
kristliku kutsumuse eest Opus Deis,
edendades iga inimese rikkust, et
saaksime kõik koos töötada nii
meeskonna kui ka perekonnana.

Kuulekuse autentse vooruse
kasvatamine kaitseb meid nii
kuulamisvõimetuse eest kui ka
orjalikkuse eest, mis ei kasuta
sisemist rikkust, mille Jumal on igale
inimesele andnud. Püha Josemaría
hoiatas meid nende võimaluste eest.



Ta ütles, et ühelt poolt „enamik
sõnakuulmatuid tegusid tuleb
teadmatusest, kuidas kuulata, mida
teha palutakse, ja tegelikult on see
alandlikkuse või huvi puudumine
teenimises“. [27] Teisest küljest, just
tänu soovile kuulata
teenimishoiakuga, ütles ta, et „Opus
Deis kuuletume oma pea ja tahtega;
mitte nagu surnukehad. Ma ei saa
laipadega kuhugi minna; ma matan
nad vagalt“. [28] Järelikult ei tähenda
kuuletumine lihtsalt teise inimese
tahte elluviimist, vaid koostöösoovi
selle inimesega tahtmise ja
mõtlemise liidus.

Püha Joosepi intelligentne
kuulekus

14. Oma kirjas Püha Joosepi kohta
kirjeldas paavst Franciscus, kuidas
„igas olukorras kuulutas Joosep oma 
fiat'i, nagu Maarja tegi kuulutamise
ajal ja Jeesus tegi Ketsemanis“. [29]
Kui püha Josemaría rääkis



kuulekusest, viitas ta sageli pühale
Joosepile, sest ta nägi patriarhis
südant, mis ihkas kuulata, südant,
mis oli tähelepanelik Jumala suhtes
ning samuti tähelepanelik olude ja
teda ümbritsevate inimeste suhtes.
Näiteks Egiptusest naasmisest
rääkides toob ta välja, kuidas
„Joosepi usk ei kõigu, tema kuulekus
on alati täpne ja kiire. Et seda Püha
patriarhi õppetundi paremini mõista,
peaksime meeles pidama, et Joosepi
usk on aktiivne, et tema kiire
kuulekus ei ole sündmuste käigule
passiivne allumine“. [30]

Sellega seoses hindas meie asutaja
tõsiasja, et püha Joosep, olles
palvemees, rakendas oma mõistuse
olukorrale, millega ta silmitsi seisis:
„Elu erinevates olukordades ei loobu
Joosep mõtlemast ega jäta maha
vastutustunnet. Vastupidi – ta paneb
kogu oma inimliku kogemuse usu
teenistusse ... Selline oli püha Joosepi
usk: täielik, usaldav, terviklik ning



väljendub tegusas allumises Jumala
tahtele ja mõistuspärases
kuulekuses.“ [31]

Me mõistame, miks püha Josemaría
rõhutab, eriti nende jaoks, kes on
kutsutud pühaks saama selle
maailma muutuvates ja keerulistes
olukordades, vajadust õppida
intelligentset kuulekust, mis on
integreeritud meie isiklikku
vabadusse.

Maarja kuulekus

15. Viimastel aastatel on üle kogu
maailma levinud Maarja Sõlmede
Lahtisõlmija pühendumus. Sellel
pühendumisel on väga iidsed juured,
sest juba kolmanda sajandi alguses
kirjutas Lyoni püha Ireneus: „Eeva
sidus oma sõnakuulmatusega
inimkonnale ebaõnnesõlme, aga
Maarja harutas selle oma
kuulekusega lahti.“ [32] Kui palju
sõlmi, mida maailmas ja meie elus



tundub võimatuna lahti harutada,
tehakse lahti, kui me elame sarnaselt
Jumalaemaga Jumala plaanide järgi!

Meie Isa ütles: „Kui järgime tema
eeskuju kuulekuses Jumalale, siis
võime õppida teenima täielikus
vabaduses. Maarjas ei ole midagi
nende rumalate neitsite hoiakust, kes
kuuletuvad, kuid mõtlematult. Meie
Ema kuulab tähelepanelikult, mida
Jumal soovib, mõtiskleb selle üle,
mida ta ei mõista ja küsib, mida ta ei
tea. Seejärel allutab ta end täiesti
Jumala tahte täitmisele: „Vaata, siin
on Issanda teenija, sündigu mulle
sinu sõna järgi!“ Kas pole imeline?
Püha Maarja, meie õpetaja kõiges,
näitab nüüd, et kuulekus Jumalale ei
ole orjus ega südametunnistuse
allutamine, vaid see paneb meid
sisemiselt avastama jumalalaste
vabadust.“ [33]

Kui mingil hetkel tundub, et meie
kuulekus läheb vastuollu meie



vabadusega, pöördugem Maarja
poole. Jumalaema annab meile armu,
et leiaksime tõelises kuulelikkuses
jumalalaste vabaduse. Ja koos
vabadusega ka rõõmu.

Teie Isa õnnistab teid kogu oma
armastusega

Roomas 10. veebruaril 2024

[1] Vrd Cornelio Fabro, A Teacher of
Christian Freedom,– L’Osservatore
Romano, 2. juuli 1977. Vt ka https://
opusdei.org/en/article...

[2] Saint Josemaría, Prayer to the
Holy Spirit, aprill 1934.

[3] Katoliku kiriku katekismus, nr
397.

https://opusdei.org/en/article/the-primacy-of-freedom/
https://opusdei.org/en/article/the-primacy-of-freedom/
https://opusdei.org/en/article/the-primacy-of-freedom/


[4] Püha Josemaría, kiri 38, nr 41.
Tsitaadid allpool, kus autorit ei
mainita, on pärit püha Josemaríalt.

[5] Benedictus XVI, jutlus, 15. aprill
2010.

[6] Püha Roosipärg, 4. Valguse
saladus.

[7] Franciscus, kõne, 17. veebruar
2022.

[8] Kui Kristus on möödumas, nr 17.

[9] Tee, nr 621.

[10] Vrd püha Thomas Aquinas,
Summa Theologica, II-II, q. 104 a. 1.

[11] Kui Kristus on möödumas, nr 17.

[12] Benedictus XVI, Angelus, 1. juuli
2007.

[13] Sepikoda, nr 788.

[14] Kui Kristus on möödumas, nr 17.



[15] Jumala sõbrad, nr 30.

[16] Püha Augustinus, In Epist.
Ioannis ad parthos, VII, 8 (PL 35,
2033).

[17] Püha Augustinus, De natura et
gratia, 65, 78 (PL 44, 286).

[18] Kiri 11, nr 39.

[19] Püha Basil, Regulae fusius
tractatae, prol. 3 (PG 31, 895).

[20] Vestlused, nr 2.

[21] Vrd püha Thomas Aquinas,
Quaest. disp. De malo,q. VI: Intelligo
enim quia volo; et similiter utor
omnibus potentiis et habitibus quia
volo.

[22] Vestlused, nr 100.

[23] Vrd Vestlused, nr 63.

[24] Kiri 18, nr 38.



[25] Tee,nr 629.

[26] Kiri, 17. juuni 1973, nr 35.

[27] Vagu, nr 379.

[28] Märkmed kokkutulekult 9.
novembril 1964, Vázquez de Prada,
Opus Dei asutaja (III), lk. 407. 

[29] Franciscus, apostellik kiri Patris
corde, 8. detsember 2020, nr 3.

[30] Kui Kristus on möödumas, nr 42.

[31] Ibid.

[32] Püha Ireneus, Adversus hæreses,
III, 22, 4 (PG 7-I, 959-960).

[33] Kui Kristus on möödumas , nr
173.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-pastoraalkiri-10-november-2024/


et-ee/article/prelaadi-pastoraalkiri-10-
november-2024/ (15.01.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-pastoraalkiri-10-november-2024/
https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-pastoraalkiri-10-november-2024/

	Prelaadi pastoraalkiri (10. veebruar 2024)
	Jumalale kuuletumine
	Jumala tahe inimeste vahendusel
	Kuulekus ja vabadus
	Kuulekus ja usaldus
	Kuulekus ja apostellik viljakus
	Püha Joosepi intelligentne kuulekus
	Maarja kuulekus


