
opusdei.org

Prelaadi kiri
(oktoober 2011)

Seoses järjekordse Opus Dei
asutamise aastapäevaga
mõtiskleb prelaat selle
tänulikkuse ja nende tunnete
üle, mis valdasid Püha
Josemaria hinge 2. oktoobril
1928.

06.10.2011

Armsaimad: hoidku Jeesus minu
tütreid ja poegi!

Homme tähistame me jälle selle
momendi aastapäeva, mil Jumala



valgus paistis selgelt, nagu keskpäeva
päike, meie Asutaja hinges. Domine,
ut videam!, Domina, ut sit!, oli ta
hüüdnud visa järjekindlusega juba
noorukieast alates. Ja vastuse,
Pühima Neitsi eestkostel, sai ta 2.
oktoobril 1928. Tuletagem meelde
seda stseeni, mil püha Josemaria
selle oma märkmetesse üles kirjutas,
selleks, et välja töötada vajalik
õpetus igapäevaseks eluks. Tänagem
Jumalat ja Pühimat Kolmainsust, et
meile on kingitud armastus Opus Dei
vastu.

Meie Isa sai selle sisenduse – nagu
kõik juba teavad – mõtiskluspäevade
ajal. Kolmanda päeva hommikul,
pärast Missa pühitsemist palvetas ta
kaua, vaatas veelkord üle märkmed,
mida ta oli teinud viimase kuu ja
isegi aasta jooksul: need sisendused,
mida ta Issandalt oli saanud, mis
tema peas keerlesid ja mille eest ta
oli alati palvetanud. Selle hetkeni
olid tema peas ainud fragmendid



sellest, mida Jumal temalt ootas,
üksikud valguse laigud, mida ta ei
osanud täpselt seletada.Tema
südames oli küpsenud soov, täita
seda jumalikku tahet, mida ta veel ei
mõistnud. Ja järsku ootamatult, need
üksikud valguskiired, oletused
sellest, mida Jumal temalt soovis
selginesid.” « Neid pabereid
lugedes, tekkis mul järsku
ettekujutus Opus Deist. Laskusin
sügavast liigutusest põlvili – olin
üksi oma toas ja vestlesin
Jumalaga ning tänasin teda. Minu
kõrvus kajas Inglite Neitsi kiriku
kellade helin » [1] .

Nagu võime lugeda
autobiograafilistest tekstidest, oli
püha Josemaria esimene reaktsioon –
kuigi see vapustas kogu tema
olemust – väga konkreetne: ta laskus
põlvili ja palvetas selle jumaliku
plaani eest, sest – nagu ütles
Benediktus XVI – “palve tüüpiline
väljendus on põlvitamine”[2]. Selle



kehaasendiga loodu tunnistab, et ta
vajab Jumalat, ilma kelleta ta ei ole
keegi, ega suuda midagi. Seda võib
kogeda inimene, kes annab ennast
täielikult Jumalale, ”kes juhib kogu
tema olemust; juhatab tema hinge
selle Müsteeriumi juurde, mis täidab
tema sügavaimad soovid ning aitab
võidelda oma isiklike
puudustega.”[3]

See täieliku kuulekuse akt, mis
võimaldas meie Isal ära tunda oma
tee Opus Deis, oli alandlikkusest läbi
imbunud. Palju-palju kordi, ma
mäletan neid momente, mis näitasid
tema sügavat veendumust, et Jumal
kasutab teda, viletsat tööriista
sellepärast, et näidata, et Opus Dei
lähtub Jumalast ja ei ole inimese
väljamõeldis!” See on, nagu keegi
tahaks võtta lauajala ja kirjutada
sellega tillukeste tähtedega imeilusa
käekirjaga.”[4] Pidades silmas seda
jumalikku sisendust oma hinges,
kommenteeris ta: ”Jeesus ei küsinud



luba selleks, et minu ellu siseneda. Ta
tuli ja rajas sinna aseme: sa teed
minu jaoks seda ja seda ja mina…
olen nagu vana eesel. Jeesus on kogu
loodu Issand.

”Sul on täielik õigus kõikige hingede
asjadesse sekkuda selleks, et aidata
neil paremad olla, respekteerides
igaühe vabadust. Võibolla ei võeta
teid alati just hästi vastu, kuid mõni
teine kord tulevad nad teid ise
otsima. Niisiis: see ei ole mitte ainult
kristlase õigus, vaid see on

kohustus: Minge siis ja tehke
Jüngriteks kõik rahvad ( Mt 28, 19)”[5]

Ei oleks midagi iseäralikku, kui
Jeesuse õpetuslapsed, seda jumaliku
usalduse suurust ja meie väiksust
silmas pidades, meilt vahel küsivad:
kuidas on see võimalik, et Jumal on
valinud minu selle ülesande
sooritamiseks? Kuidas on võimalik,
et ta kutsub mind, kes ma ei ole mitte
keegi, kellel puuduvad võimad ja



vahendid? Siis avas püha Josemaria
Johannese Evangeeliumi ja
mõtiskles: ” Edasi minnes nägi Jeesus
ühte sündimisest saadik pimedat
inimest. Jeesus sülitas maha ja tegi
süljest muda ning võidis mudaga ta
silmi. Pime läks ja pesi ja tuli tagasi
nägijana ( Jh 9,6) Issand kasutab
väikest peotäit pori
silmatilkadena”[6]. Ta jätkas
sõnadega, mis olid adresseeritud
tema tütardele ja poegadele, kuid
need sobivad suurepäraselt kõigile
kristlastele: ”Tunnistades meile
iseloomulikku nõrkust, et me ei ole
midagi väärt, võime Issanda armu
abil ja oma hea tahte korral, olla
ravimiks, valguseks; tundes täielikult
oma inimlikku väiksust, oleme me
jumalikuks kindluseks teistele.”[7]

Eriti Missal ja palvehetke ajal, kui
oleme Jumala ees, varjamata oma
armetust, tahtes olla tema
armsaimad lapsed, siis saab meie
jõuetuse porist ravim nii paljudele



inimestele. Olles selles põlevas ahjus,
mis on Kristuse süda, muutub meie
süda Püha Vaimu abiga enam ja
enam Jeesuse sarnaseks. ”Siiras ja
südamlik palve Jumala poole
võimaldab meil temaga isiklikult
suhelda. Kui aga inimene unustab
oma Looja, elava ja tõelise Jumala,
loobub ta võimalusest, müstilisest
kohtumisest palves.”[8] Kas me
peame täpselt kinni sellest
pooletunnisest mõtiskluspalvest, et
rääkida silm silma vastu Jumalaga?
Milliseid jõupingutusi teeme selleks,
et

mitte ühtegi minutit sellest ajast
tuulde lasta?

Eelmises kuus tuletasin ma teile
meelde, kui tähtsad on need
igapäevased meditatsiooni hetked.
Ma ei väsi seda rõhutamast, sest
järgides meie Isa õpetusi, mis
haakuvad väga hästi kiriku
traditsiooniga – olen veendunud,



nagu teiegi, et see on unikaalne relv ,
mis on kristlaste käsutuses selleks, et
suurematest ja väiksematest
probleemidest üle saada, Jumala
auks, kes on iga päev meie käsutuses.

Benediktus XVI selgitab seda aspekti
ühes katehheesis üldaudientsil. See
räägib palvest. Vaadeldes Patriarh
Jaakobi müstilist öist tundmatuga
võitluse episoodi, enne, kui ta sattus
koolmesse, mis juhatas ta venna
Eesavi juurde.[9] Paavst meenutab
meile Katoliku Kiriku Katekismuse
sõnadega – et ”Katoliku Kiriku
vaimulik traditsioon on näinud selles
jutustuses palvet kui usuvõitluse
sümbolit ja püsivuse võitu.”[10] Ja ta
kommenteerib: ” Piiblitekst räägib
meile pikast ööst, Jumala otsimisest,
võitlusest teada saada ta nimi ja näha
teda palgest palgesse; see on palvele
pühendatud öö, mil palutakse
kangekaelselt ja visalt Jumala käest
õnnistust ja uut nime, uut reaalsust,



mis on pöördumise ja andeksandmise
vili” [11]

Ma tahan teile rõhutada: jäägem 
palvevõitlusele truuks, ärgem mingil
põhjusel lühendagem, ega tehkem
hooletult neid vestluse hetki Jumal
Isaga; olgem dialoogis Jeesuse
Kristusega, meie suurema vennaga,
kes õpetab ja juhatab meid Taevase
Isa juurde; lubagem oma hinge
Parakletos, Lohutaja Vaim, kes tahab
tahab süüdata meie südametes
Jumala armastuse, palugem
eestkostet Pühimalt Neitsilt,
Jumalaemalt ja meie Emalt, kes on
palve meister; ja pöördugem püha
Joosepi poole, inglite ja pühakute,
eriti püha Josemaria poole, kes oma
õpetuse ja eeskujuga näitas, kuidas
on võimalik elada kontemplatiivselt
maailma keskel.

Mõtisklegem nende sõnade üle,
milles meie Isa kirjeldas seda, mis
toimus tema hingas 2. oktoobril 1928.



Ta langes põlvili ja palus, et Jumal
näitaks seda jumalikku, mis temale
oli usaldatud - ning tema südant
valdas sügav tänutunne: ”Ma tänasin
Issandat ja ma meenutan, kuidas
mind liigutas Meie Inglite Neitsi
kiriku kellade helin.”[12]

Inimese jaoks, kes teab, et kõik hea
tuleb Jumalast ja mitte midagi ei
sünni temast enesest, avaldub
tänulikkus nagu palve tagakülg: mis
on kokku liidetud, nagu mündi kaks
poolt. Seepärast soovis meie Isa, et
nii 2. oktoobril kui 14.veebruaril –
mil on teiste Issanda sekkumiste
aastapäev Opus Dei ajaloos –
toimuksid sügavad ja lakkamatud
tänuaktsioonid. Kas te teate, kuidas
oma tänulikkust väljendada?:
rikkalike heastamistegudega.

Ülendagem niisiis oma südamed
tänutundes Issanda poole. 6.
oktoober on ka väga sobiv päev
nende tunnete avaldamiseks, sest siis



toimus püha Josemaria
kanoniseerimine, mis näitab, et on
võimalik pühadust saavutada, nagu
meie Isa, kes kulges usu ja lootusega
päevast päeva pühaduse teel, tavalise
normaalse elu keskel.

Kahtlemata, see järjekindlus nõuab
pidevat võitlust kõige vastu, mis
meid Jumala armastusest lahutab:
võitlust, mis annab elujõu ja energia
neil hetkedel, mil me lävime
isiklikult Jumalaga. Jaakobi öine
võitlus ”aitab mõista, milline on meie
suhe Jumalaga…Palve nõuab
usaldust, lähedust, käsi-käes suhet,
mis ei sümboliseeri Jumalat, kui
vaenlast, rivaali, vaid õnnistajat alati
saladuslikku Issandat (…) Seepärast
Pühakirja autor kasutab sümbolina
võitlust, mis väljendab hinge
tugevust, püsivust, kangekaelsust,
oma eesmärkide saavutamisel. Ja kui
selleks sooviobjektiks on läbikäimine
Jumalaga, tema õnnistus ja tema
armastus, niiniis kulmineerub



võitlus enese andmisega Jumalale,
omaenda viletsuse tunnistamisega,
mis saab võimalikuks ainult siis, kui
me ennast Jumala armulikesse
kätesse anname.”[13]

Sel suurepärasel momendil, mil püha
Josemaria 2. oktoobril 1928 nägi
Opus Deid, kuuldes samal ajal Meie
Inglite Neitsi kiriku kellade kaja, mis
helisesid om kaitsepatrooni auks. See
hääl ei vaibu mu kõrvus
kunagi.”[14], ütles meie Isa. Isegi elu
lõpul ühes kirjas, mille nimi on
”campanadas”manitseb ta meid
olema ärkvel armastuses Jumala
vastu: ”Ma tahaksin, et need kellad
heliseksid alati teie südames,
seesama rõõm ja vaimuerksus, mis
valdas minu hinge, kui kuulsin neid
Inglite Neitsi kellasid, nüüd juba
rorkem kui pool sajandit tagasi.”[15]

Augustis pidin käima Pamplonas, et
viia lõpule meditsiiniline kontroll
mis alustati enne Aafrika reisi; 23.



kuupäeval ”tegin kõrvalpõike”
Torreciudadi. Seal on säilitatud üks
Inglite Neitsi kiriku kell, mida hoiti
seal sõja purustuste eest varjul.
Tahtsin olla kabelis niipalju kui
võimalik ja palvetada õhtuse
meditatsiooni Santo Cristo kabelis.
Igaüks teist oli seal koos minuga. Ma
palusin Issandat, (nagu soovitas meie
Isa), et ta õpetaks meid vaatlema
seda eneseandmist Ristil, et ka meie
andumus võiks suureneda. Olgem
kindlad, veendunud, et see on
võimalik!

Pühim Neitsi on olnud kõigi Opus Dei
teede ristumiskohas. Seepärast on
loogiline, et kõik meie tänuavaldused
Jumalale kulgeksid tema
kaudu.Tuletagem meelde, kuidas ta
on sekkunud igal hetkel, eriti aga
temale omistatud pühadel. Selles
kuus on neid mitu: Püha Roosipärja
Neitsi 7. oktoobril; 12. oktoobril on
Pilari Neitsi tähtpäev, kelle poole
palvetas meie Asutaja juba



lapsepõlvest saadik ning kelle poole
pöördus ta ka siis, kui valmistus
saama preestriks. Ta palus - Domina,
ut sit! Neitsi, kas see on tõesti tõsi! –
et teostuksid need märgid, mis olid
tema hinges. Ärgem unustagem ka
seda, et 11. oktoobril 1943. aastal –
maarjalikul pidupäeval (Maarja
jumalik Ema), andis Püha Tool
esimese kirjaliku heakskiidu Opus
Deile.

Meenutades õndsat Johannes Paulus
II.-st – sel aastal esmakordselt saame
me tähistada tema

liturgilist mälestupäeva – öelgem
meie Neitsile kindlas lootuses totus
tuus; Tahan olla kogunisti sinu, nii,
nagu oli see püha Pontifik ja nagu oli
ka meie armastatud Isa. Kasutagem
seda pidupäeva ja palvetagem
Johannes Paulus II eestkostel Kiriku
ja Opus Dei eest, Paavsti eest. Palun
edastage talle ka minu intensioonid.

Kogu armastusega ma õnnistan teid



teie Isa

+Javier

Rooma, 1. oktoober 2011

______________________________________________________________________________

[1] Püha Josemaria, Apuntes Intimos,
nr 306 (Oktoober 1928), A.Vazquez de
Prada, Opus Dei asutaja, 1. köide, lk
220

[2] Benediktus XVI, Jutlus
üldaudientsil, 11.mai 2011.

[3] Sama

[4] Püha Josemaria,Ühe perekondliku
kohtumise märkmed, 31.detsember
1973.

[5] Püha Josemaria, Perekondliku
kohtumise märkmed, 18. mai, 1970.

[6] Püha Josemaria, Kiri, 29.
septembril, 1947, nr.16



[7] Sama

[8] Benediktus XVI, Jutlus
üldaudientsil, 11.mai 2011

[9] Ms 32, 22-32

[10] Katoliku Kiriku Katekismus , nr.
2573

[11] Benediktus XVI, Jutlus
üldaudientsil, 25.mai 2011

[12] Püha Josemaria, Apuntes
Intimos, nr 306 (Oktoober 1928),
A.Vazquez de Prade, Opus Dei
asutaja, 1. köide, lk 220

[13] Benediktus XVI, Jutlus
üldaudientsil, 25.mai 2011

[14] Püha Josemaria, Instruktsioon,
19. märts, 1934, märge 9

[15] Püha Josemaria, Kiri,
14.veebruar, 1974, nr.1.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

et-ee/article/prelaadi-kiri-
oktoober-2011/ (02.02.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-oktoober-2011/
https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-oktoober-2011/
https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-oktoober-2011/

	Prelaadi kiri (oktoober 2011)

