
opusdei.org

Prelaadi kiri
(oktoober 2009)

Prelaat arutleb oma kirjas,
milline väärtus on töö
pühitsemisel ja lähtudes
majanduskriisist, kutsub ta
meid ”puhastama oma usku,
kasvatama lootust ja
suurendama armastust”.

12.10.2009

Minu armsaimad! Hoidku Jeesus
minu tütreid ja poegi!

Homme, 2. oktoobril on meil jälle
põhjust tänada Jumalat järjekordse



Opus Dei asutamise aastapäeva
puhul ja neli päeva hiljem, 6.
oktoobril on meie asutaja
kanoniseerimise seitsmes aastapäev..
Nende kahe sündmuse puhul
tahaksin öelda, et peaksime palju
mõtisklema selle üle, kuidas
iseloomustas Johannes Paulus II meie
asutaja üleloomulikku institutsiooni :
pühitseda oma tööd igapäevaelu
keskel, vajadust, kasutada ära
igapäevaelu sündmused, et igaüks
meist võiks paremini vastata Jumala
kutsele” Võime hästi mõista, miks
meie Isa ”armastusest hulluks
muutus”, kui ta kuulis Prohvetite
sõnu: meus es tu. [2]

Me kõik teame, et töö on
universaalne ja lahutamatu tõsiasi,
mis inimest tema teel saadab. See on
vahend enda ja oma perekonna
elatamiseks, side, mis meid
kaasinimestega seob ja võimalus
eneseteostuseks. ”Tööl on kristlase
jaoks veel sügavam tähendus, sest



see tähendab osalemist Jumala
loomistöös. Jumal lõi inimese,
õnnistas neid ja Jumal ütles neile: ” 
Olge viljakad ja teid saagu palju,
täitke maa ja alistage see enestele;
valitsege kalade üle meres, lindude üle
taeva all ja kõigi loomade üle, kes
maapeal liiguvad!”( Ms 1, 28) Peale
selle, kuna Kristus töö enese peale
võttis, on see nagu lunastatud ja
lunastav tegelikkus ja mitte ainult
inimlikul tasandil, vaid see on
vahend ja tee pühadusele, midagi
sellist, mis võib meid pühitseda ja
mida meie võime pühitseda.”[3]

Meie asutaja pühakskuulutamise
tseremoonial kirjeldas Johannes
Paulus II seda õpetust kui jutustust
Inimese Loomisest: ” Ja Issand Jumal
võttis inimese ja pani ta Eedeni aeda
harima ja hoidma.” Mooses Raamat
meenutab meile, ütles püha Isa, ”et
Looja usaldas maailma inimestele, et
ta seda ”hariks ja hoiaks.” Usklikud
on selles kõikehõlmavas projektis



kaasosalised – nad tegutsevad
maailmas erinevatel aladel. Töö ja
kõik muud tegemised muutuvad
armu abil igapäevase pühitsemise
vahenditeks.”[5]

Juba õndsakskuulutamisel, 17. mail
1992 ütles ta, et püha Josemaria
”rääkis väsimatult universaalsest
kutsumusest pühadusele ja
apostolaadile. Kristus kutsub kõiki,
ennast igapäevakohustuste kaudu
pühitsema; töö on enesepühitsemise
ja apostolaadi vahendiks, kui
elatakse läbikäimises Kristusega, sest
Ta sai Jumala pojana inimeseks ning
seeläbi on Ta inimese tegelikkuse ja
kogu looduga ühendatud”[6] Kuid
kindlasti ei oleks liigne, veelkord
neid Opus Dei vaimsuse aspekte
meelde tuletada, sest nii võime me
aina rohkem ja rohkem, Jumala
abiga ja meie Isa eestkostel, selle
vaimsetest rikkustest ammutada ja
eelkõige truult seda teostada.
”Niikaua, kui on mehi ja naisi, kellel



on see kutsumus, armastas püha
Josemaria sageli öelda, on olemas
inimesi, kes sellest vaimsusest
lähtudes oma sõpradele ja kollegidele
näitavad, et on võimalik saavutada
kristlikku täiust – pühadust –
kutsetöö pühitsemise kaudu, olles nii
Jumala kaastööline loometöö
täideviimisel ja Kristuse kaastööline
lunastustöös.

Kuulakem veelkord, mis ütleb püha
Josemaria: ”Oleme inimesed
maapeal, tavalised kristlased
ühiskonna vereringes. Issand tahab
meid justnimelt meie kutsetöö keskel
pühaks ja apostoolselt aktiivseks
teha. Ta tahab, et me endid ise töös
pühitseksime, et me oma töö
pühitseksime ja et me aitaksime
teistel ennast töö kaudu pühitseda.
Olgem veendunud, et Jumal ootab
teid teie ümbruses, nagu armastav
isa, nagu armastav sõber ja teeb teile
selgeks teie vastutustundega
sooritatud töö tähenduse: see ei ole



ainult vahend elatuse hankimiseks,
vaid ka vahetu osavõtt ühiskonna
edusammudest, osavõtt teiste
raskustest ja võimalus kohalikke ja
ülemaailmseid initsiatiive toetada, et
need üksikutele inimestele või
vaesuses elavatele rahvastele
pühendada.”[7] Peaksime rohkem
mõtlema inimestele, kes on meie
ümber.Kas me teeme seda? Kas
nende kaudu ärkab meis apostli-ind?
Kutsetöö ja suhted, mis sellest
lähtuvad on parim võimalus teostada
üleüldist preesterlust, mille saime
ristimise kaudu. Seda peaksime eriti
nüüd Preestrite-aastal silmas
pidama.

Meie Isa sõnadel on praegusel ajal
eriline tähendus, sest paljusid maid
ja tööturgu on puudutanud sügav
majanduskriis. Samal ajal pidagem
silmas, et töö on tööristaks kõigis
selle vormides.Ta rõhutas alati, et
”selle maailma hüved ei ole
iseenesest halvad. Ometigi viivad



nad inimese kurjale, kui ta neist
ebajumala teeb ja ennast nende
orjaks muudab. Kui aga suhtume
neisse, kui hea tööriistadesse,
õigluses ja armastuses – muutuvad
need hea tööriistadeks.Me ei pea
materiaalseid hüvesid taga ajama,
nagu mõni aaretekütt. Meie aare on
siin ja lamab sõimes. See on Kristus
ja temale peame suunama kogu oma
armastuse, sest seal, kus on sinu
aare, seal on ka sinu süda. (Mt.6,
21)”[8]

Kui kutsetöösse suhtutakse nagu
eesmärki ja mitte kui inimese igavese
eesmärgi saavutamise vahendisse –
koos Jumalaga ja Jumalas koos
teistega – muutub selle loomus ja see
kaotab oma kõrgeima väärtuse,
muutudes mingiks suletud
tegevuseks, milles loodu peagi
Jumala koha endale võtab. Nii tehtud
töö ei saa ka olla vahendiks, et olla
Kristuse kaastöölisteks lunastustöös,
mida ta Naatsaretis käsitöölisena



alustas ja Ristil lõpetas, andes oma
elu inimeste pühaduse eest.

Neidsamu mõtteid toob oma
Entsüklikas Caritas in veritate
lühidalt esile ka Benediktus XVI., kus
ta selgitab kiriku sotsiaaldoktriini
ühiskonna globaliseerumise
aktuaalses kontekstis. Sealjuures
toonitab ta, et ka tänapäeval on
vajalik kaitsta inimest kui isikut
tervikuna.[9] Paavst toob esile ka
Vatikani II Kirikukogu sõnumi, et
”inimene on kogu majanduse
initsiaator, keskpunkt ja
eesmärk”[10] Nii asetab Püha Isa
inimisiku, kes on loodud Jumala
sarnaseks ja kes Kristuse kaudu
Jumalalapse seisusesse tõusis, tänase
arutelu keskpunktiks. Sealjuures
astub ta rangelt välja determinismi
vastu, mis paljudes poliitilist,
majanduslikku ja ühiskondlikku elu
puudutavates arvamustes ilmsiks
tulevad. Samalajal rõhutab Paavst,
milline kõikvõimas jõud tuleb



ühiskonnas sellest, kui mõistame
õieti vabadust, st. vabadust, mis
põhineb tõele. Pidades silmas
rahvaste arengut, kirjutab ta:
”Tegelikult ei piisa ainult
intuitsioonidest, täiuslik inimese
areng on eelkõige kutsumus ja
põhineb eelkõige vabatahtlikul ja
solidaarsel vastutusel. Selline areng
nõuab ja vajab peale isiku
transsendentse vaatepunkti Jumalat:
ilma temata areng kas pidurdub, või
jääb ainult inimese hooleks, kujuneb
enesepäästmiseks, muutudes lõpuks
ebainimlikuks.”[11]

Kriisiajal, nagu praegu, mis mõjutab
konkreetselt nii paljusid inimesi, on
kahekordne oht. Üheltpoolt, usume
naiivselt, et tehniliste lahenduste
kaudu on võimalik kõik probleemid
lahendada; ja teiseltpoolt, on oht
langeda pessimismi ja resignatsiooni
ohvriks, nagu oleks kõik vältimatu,
majanduslike seaduste konsekvets, ja
midagi ei saa teha. Nii üks kui ka



teine hoiak on vale ja ohtlik. Mehed
ja naised peaksid nüüd seda
olukorda ära kasutama ja isiklikul
tasandil erinevaid voorusi paremini
elama: eneseandmine, siiras
kavatsus, ülevoolavast heaolust
lahtiütlemine ja veel paljud asjad.
Selline inimene teab, et oleme igal
hetkel Jumala kätes., kes on meie Isa.
Ja kui Jumalik ettehoolgus need
raskused kõrvaldab, tegutseb ta,
tuues kurjast välja hea ja Jumal
joonistab kõverused sirgeks. Meie
eluaeg on mõedud selleks, et usku
suurendada , lootust tugevdada ja
armastust kasvatada ja meie töö –
ükskõik, milline - mis on teostatud
professionaalselt ja siira kavatsusga,
millesse on pandud kõik, et
ühiskonnas tõeline vastutustunne ja
solidaarsus kasvaks.Kas me
palvetame selle eest, et see suur
töötuse probleem laheneks?

Teisest küljest soodustavad rasked
olukorrad varjatud ressursside



aktiviseerumist iga inimese
sisemuses. Üks tähtaim soovitus
viimases Entsüklikas on konkreetne
väljakutse, puhastada õiglus
täielikult ligimesearmastusega,
arendades neid voorusi teineteisest
lahutamata. See on praeguse ajastu
suur väljakutse, ütleb Paavst, me
mitte ei pea oma mõtete ja tegudega
ainult näitama, et ei saa kõrvale jätta,
ega välja lülitada selliseid
traditsioonilisi sotsiaaleetilisi
printsiipe, nagu õiglus, ausus,
vastutustunne, vaid ka seda, et
majanduslikes suhetes võib valtseda
ja koha leida andmise printsiip,
kinkimise loogika, kui vennalikkuse
väljendus. Sellise kutse esitab
tänapäev inimesele, see on eelduseks
kogu majandusele. Samal ajal on see
kutse armastusele ja tõele.[12]

Seda kõike kokku võttes tuleb mulle
meelde üks mõte, mida püha
Josemaria tihti oma kirjades ja
kohtumistel väga erinevate



inimestega kordas.Ühes jutluses ütles
ta oma publikule, mis oli tookord
väga kirju: ”Olgem veendunud, et
ainuüksi õiglusega ei suuda te ise
inimkonna suuri probleeme
lahendada. Ärge imestage, kui
inimesed, kes ainult kuiva õiglust
kogevad, ennast haavatuna
tunnevad, sest inimese, kui Jumala
lapse loomus igatseb palju enamat.
Armastus peab kõik seestpoolt
elustama ja väljaspoolt saatma, siis
leevendab see kõik ja muudab kõik
jumalikuks: Jumal on armastus (1.Joh
4, 16). Jumalaarmastus peab alati
olema meie liikumapanevaks jõuks,
siis on ka lihtsam ligimest armastada
ja maine armastus muutub
puhtamaks ja mõttekamaks.”[13]

Ja ühel teisel kohtumisel vastas ta
kahtluseta, kui esitati küsimus
tähtsaima vooruse kohta: Ainult
õiglusega ei jõua ligimesearmastuses
eriti kaugele (…) Kohtle inimesi alati
õiglaselt, kui kuule natuke ka oma



südame häält (…) Tee teiste heaks
oma tööga, mida sa suudad. Ja pea
kõikjal õigluse kõrval silmas ka
armastust. Õiglus üksi on kuiv ja
palju häid asju jääb tegemata.”[14]

Suur õiglusearmastus, mis on
põimunud ligimesearmastusega –
see, koos isiklike professionaalsete
oskustega – on kristlase relv, et
tõhusalt ühiskondlike probleemide
lahendamisele kaasa aidata.

”Andke kõigile loomulikele
tegemistele üleloomulik motiiv”,
ütles püha Josemaria; ”ja siis”, jätkas
ta, ” viige see ligimesearmastuse,
vennalikkuse, mõistmise, armastuse
ja kristliku vaimsuse püüe kõigi
maailma rahvasteni”.[15] Ta hoiatas
ideoloogide eest, kes ühiskondlike
probleemide lahendamiseks valesid,
nimelt materialistlikke lahendusi
pakuvad.”Kõikide inimestevaheliste
konfliktide lahendamiseks piisab



kristliku õigluse ja
ligimesearmastuse panusest.”[16]

See kõik ei vabasta kristlasi
vajadusest, majandusseadusi hästi
tunda. Eriti kehtib see nende kohta,
kes, kas avalikus elus või ühiskonnas
vastutust kannavad. ”Armastus ei
välista kunagi teadust,” ütleb
Benediktus XVI, ”jah, see nõuab,
annab jõudu ja elustab seda
sisemiselt”. Teadus ei ole kunagi
ainult intelligentsi töö. Võime küll
kalkuleerida ja redutseerida ja
eksperimenteerida, kuid kui tahame,
et oleks tegemist tarkusega, mis
vastaks inimese põhiprintsiipidele
tema igavesele eesmärgile
orienteerudes, siis peaks see olema
”armastuse soolaga maitsestatud.
Tegu ilma teadmiseta on pime ja
teadmine ilma armastuseta steriilne.
Sest tõeline armastus aitab leida
vaesuse põhjused ja vahendid selle
kõrvaldamiseks ja vältimiseks.



(Paulus VI, Entsüklika Populorum
progressio, nr 75) [17]

Püüdkem sellest õpetusest
sügavamini aru saada ja seda teistele
seletada, sest sellest peab meie
mõtlemine ja tegutsemine lähtuma.
Ja nagu alati, tuletan teile meelde, et
te ei unustaks minu palvesoove.
Loomulikult on esikohal palve
Paavsti ja tema kaastööliste eest.
Selles kuus toimub Roomas eriline
Piiskoppide Sünod, sest see puudutab
Aafrika kontinenti.Palugem juba
nüüd Püha Vaimu ja palugem püha
Josemaria eestkostet, et Jumal
valgustaks neid Piiskoppe, kes
Paavsti ümber kogunevad ja et see
suuri vaimseid vilju kannaks.

On veel teisi Opus Dei tähtpäevi,
millest ma ei hakka praegu
põhjalikumalt rääkima. Ometi on
mul üks tungiv soov, et kõigil kasvaks
huvi püha Josemaria ja tema elu
erinevate hetkede vastu. Ta hoolitses



murelikult selle eest, mis Taevas
tema kätte andis ning soovis alati
olla Jumala, kiriku ja selle kiriku
väikese osa – Opus Dei – selle tütarde
ja poegade ja kõigi inimeste truu
sulane, isegi nende, kes teda ei
mõistnud. On väga tähtis, et käiksime
nendes jälgedes.

Kogu armastusega õnnistab teid

teie Isa

+Javier

[1] Johannes Paulus II, Jutlus Opus
Dei asutaja õndsakskuulutamisel,
17,5.1992

[2] Is 43, 1

[3] Püha Josemaria ”Kristus möödub”
nr.47

[4] Ms.2, 15



[5] Johannes Paulus II, Jutlus Opus
Dei asutaja kanoniseerimisel, 6. 10.
2002.

[6] Johannes Paulus II, Jutlus Opus
Dei asutaja õndsakskuulutamisel, 17.
5. 1992

[7] Püha Josemaria, Jumala sõbrad,
nr. 120

[8] Püha Josemaria, Kristus möödub,
nr.35

[9] Benediktus XVI, Entsüklika 
Caritas in veritate, nr.25

[10] Sama ja Gaudium et spes, nr. 63

[11] Benediktus XVI, Caritas in
veritate, nr. 11

[12] Sama, nr. 36

[13] Püha Josemaria, Jumala sõbrad,
nr. 172



[14] Püha Josemaria, Ühe
perekondliku kohtumise märkmed,
27.11.1972

[15] Püha Josemaria, Ühe
perekondliku kohtumise märkmed,
2.VI.1974

[16] Püha Josemaria, Ühe
perekondliku kohtumise märkmed,
14.IV, 1974

[17] Benediktus XVI, Caritas in
veritate, nr.30

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

et-ee/article/prelaadi-kiri-
oktoober-2009/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-oktoober-2009/
https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-oktoober-2009/
https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-oktoober-2009/

	Prelaadi kiri (oktoober 2009)

