
opusdei.org

Prelaadi kiri
(november 2013)

See kiri kommenteerib kaht
viimast Usutunnistuse artiklit:
”Mina usun surnute
ülestõusmist ja igavest elu”.

17.11.2013

Minu armsaimad, hoidku Issand
minu tütreid ja poegi!

Paari nädala pärastlõpeb Usu aasta:
Püha Isa lõpetab selle 24. novembril,
Kristus Kuninga pühal. Seepärast
kutsun teid üles lugema uuesti
mõningaid sõnu, mis Paavst oma



jutluses kirjutas: ”Kui me palvetame
Credot, siis tunnistame me oma usku
Jumalasse, kõigeväelisesse Isasse,
tema Poega Jeesusesse Kristusesse,
kes on surnud ja üles tõusnud, ja
Pühasse Vaimusse, Issandasse ja
Eluandjasse. Me tunnistame, et üks,
püha, katoliiklik ja apostellik kirik on
Kristuse Ihu, millele Püha Vaim on
elu andnud. Me tunnistame rõõmuga
pattude andeksandmist ja lootust
igavesele elule. Aga: kas need tõed
puudutavad ka meie südant, või
jäävad need üksnes huultele
kõlama?“[1]

Kõigi Pühakute Suurpüha, mida me
täna tähistame ja Hingedepäev
homme, panevad meid igavese
eesmärgi peale mõtlema. Need
liturgilised pühad kajastuvad ka
”Credo” viimastes lausetes. ”Kristlik
Credo – tunnistus meie usust
Jumalasse, Isasse, Poega ja Pühasse
Vaimusse ning tema loovasse ja
lunastavasse toimesse – saavutab



oma kõrgpunkti kuulutamises, et
surnud aegade lõpul üles tõusevad
ning et on olemas igavene elu.”[2]

Usutunnistus võtab väheste sõnadega
kokku viimased asjad – nii inimese
tervikuna kui üksikasjad, ühesõnaga
selle, mis iga inimest ja kogu
universumit aegade lõpul ees ootab.
Isegi inimmõistus suudab aimata, et
pärast maist elu peab tulema teine
pool, kus see õiglus, mida siinpool nii
raskelt haavatakse, sealpool kogu
täiuses valitseb. Kuid ainult jumaliku
ilmutuse valguses ja eriti Jeesuse
inimesekssaamise, surma ja
ülestõusmise valguses omandavad
need tõed kindlad piirjooned, kuigi
nad ka edaspidi müsteeriumi loori
alla varjule jäävad.

Tänu Kristuse kuulutamisele kaotab
viimane tegelikkus oma sünge ja
saatusliku tähenduse, mis on paljusid
inimesi aastate vältel hirmutanud.
Füüsiline surm on igaühe jaoks



täiesti ilmselge, kuid Kristuses saab
see uue tähenduse. See ei ole enam
meie olemise konsekvents, füüsilise
keha materiaalsus, mis loomu
poolest lagunemise poole pürgib,
ning see ei ole ka karistus pattude
eest, nagu juba Vanas Testamendis
öeldi. Püha Paulus kirjutab: Jah,
mulle on elamine Kristus ja suremine
kasu! Ning teiselt poolt lisab ta: Kui
me oleme surnud koos temaga, siis ka
elame koos temaga. [3] ”Oluliselt uus
asi kristlikus surmas seisneb selles:
Ristimise kaudu on kristlane
sakramentaalselt juba ”koos
Kristusega surnud”, selleks, et uut elu
elada. Kui me Kristuse armus
sureme, saavutab ihulik surm
Kristuses oma täiuse ning tema
lunastustöö kaudu täitub lõplikult
meie samastumine, ühinemine
temaga.”[4]

Kirik on alati ja igal hetkel ema. Ta
kutsus meid ristimisvee kaudu
sündima uuele elule Kristuses ning



lubab meile tulevikus isegi
surematust; sest ta on
Sakramentidega – eriti
Pihisakrament ja Euhharistia – selle
eest hoolitsenud, et see ”olemine” ja
”edasiliikumine” Kristuses, meie
hinges koha leiab ning hiljem, kui
raske haigus või surmaheitlus meid
kimbutavad, kummardub ta jälle
oma tütarde ja poegade kohale ja
tugevdab neid Haigete salvimisega ja
Püha Armulauaga, mis on nagu
reisimoon; ta muretseb meile kõik
vajaliku, et see viimne teekond, mis
Jumala armuga meie Taevase Isa
käte vahel lõppeb, oleks täis lootust,
rahu ja rõõmu. Nii selgitas püha
Josemaria ning ka paljud teised
pühakud enne ja pärast teda, kui ta
kristlikust surmast rääkis: „Ära
karda surma! Võta ta juba praegu
suuremeelselt vastu… siis, kui Jumal
tahab, nii, kuidas ta tahab ja kus
Jumal tahab. Sa võid kindel olla: ta
tuleb ajal, viisil ja kohas, mis sinu
jaoks on kõige sobivam… saatjaks



Jumal, Isa. – Tere tulemast vend
surm!”[5]

Mulle meenuvad nii paljud Opus Dei
inimesed, mehed ja naised, nende
sugulased, sõbrad, töökaaslased, kes
sel silmapilgul oma hinge Jumalale
üle andsid. Ma palun neile kõigile
armu, et see püha üleminek kulgeks
täielikus rahus ja sisemises
ühinemises Kristusega. ”Ülestõusnud
Issand on igavene lootus, aga lootus
ei jäta häbisse. (Rm. 5, 5). Kui sageli
meie elus kaovad lootused, kui sageli
jäävad täitumata meie südame
ootused! Meie, kristlaste lootus on
tugev, tõeline, kindel, et siin maapeal,
kuhu meid on kutsutud, oma teed
käia, mis avaneb igavikku, sest selle
rajajaks on Jumal, kes on alati
truu.”[6]

Ma soovitan teil sel kuul, mis on
vaestele hingedele pühendatud,
lugeda uuesti Katekismusest neid
lõike, mis viimaseid asju



puudutavad. See annab teile
üleloomulikku lootust ja optimismi ja
innustab teid igapäevases vaimses
võitluses. Ka kalmistute
külastamised, mis on paljudes
maades novembrikuu traditsiooniks,
võivad olla võimaluseks, et nendega,
kellega me apostolaadi mõttes
tegeleme, koos igaveste tõdede peale
mõelda ning üha enam seda Jumalat
otsida, kes armastava Isana meid
ikka ja jälle kutsub.

Surmaga lõpeb see aeg, mil me häid
tegusid teha saime, mille järgi Jumal
meile tasub ja kohe seejärel järgneb
igaühe isiklik kohus. See on Kiriku
kindel usk, et ”iga inimene saab
surma hetkel oma surematus hinges
igavese paiga. See saab teoks erilises
kohtus, mis näitab, milline on olnud
tema elu Kristuse suhtes – kas
puhastumise kaudu või nii, et ta
siseneb kohe taeva õndsusesse või
mõistab end igavesse hukatusse”[7]



Tähtsaim kriteerium selles kohtus on
armastus Jumala ja ligimeste vastu,
mis väljendub truuduses käskudele
ja kohustuste täitmisel. Tänapäeval
on paljude inimeste jaoks see tõsiasi
tuhmunud. Jumala lapsed ”ei või
tunda hirmu ei elu, ega surma ees”,
nagu ütles püha Josemaria alati. Kui
me oleme usus kindlad, kui me
Pihisakramendis Jumala ette läheme
ja kahetseme, et me teda haavanud
oleme, või selleks, et ennast oma
ebatäiuslikkusest puhastada, kui me
sagedasti Kristuse Ihu Armulaua
Sakramendis vastu võtame, ei ole
vaja seda silmapilku karta.
Mõtisklegem selle üle, mis meie Isa
palju aastaid tagasi kirjutas: ”Mind
ajas naerma, kui rääkisite ”arvest”,
mille meie Issand teile esitavat. Ei,
teie jaoks pole ta Kohtunik selle sõna
ranges tähenduses, vaid lihtsalt
Jeesus. ”Need ühe piiskopi poolt kirja
pandud sõnad on lohutanud rohkem
kui üht kurvastavat südant ja võivad
lohutada ka sinu oma.”[8]



Peale selle – ja see on järjekordne
rõõmu põhjus – ei jäta kirik oma
lapsi isegi pärast surma maha, vaid
nagu hea ema, hoolitseb ta igal
Missal surnud usklike hingede eest,
et nad Taevasse vastu võetaks. Eriti
novembrikuus osalete te selles oma
intensiivsete eestpalvetega. Opus
Deis, selles väikeses kiriku osas,
järgime me seda soovi ja viime
armastusega ning tänutundes täide
püha Josemaria soovitused nendeks
nädalateks. Suuremeelselt
ohverdame me püha Missaohvri ja
Armulaua surnud Opus Dei usklike
eest, nende sugulaste eest ja
kaastöötajate eest ja kõigi hingede
eest, kes on puhastustules. Kas te
näete, et viimaste asjade vaatlemine
ei ole mingi kurb asi, vaid hoopis
üleloomuliku rõõmu allikas? Täie
usaldusega ootame me Jumala
lõplikku kutset ja maailma lõppu
viimsel päeval, mil Kristus kõigi
inglite saatel tuleb, et oma riik oma
kätte võtta. Siis tõusevad üles kõik



inimesed, kes maailmas on elanud -
esimesest kuni viimaseni.

Katoliku Kiriku Katekismus ütleb, et
”usk surnute ülestõusmisesse on
olnud algusest peale ristiusu oluline
osa.”[9] Selle pärast on ta algusest
peale ka arusaamatustesse ja
vastuseisu sattunud. Üldiselt on
vastuvõetav see, et inimliku persooni
elu pärast surma vaimselt jätkub.
Kuidas võib aga uskuda, et see nii
ilmselgelt surelik ihu ka üles
tõuseb?”[10] Kuid ometi juhtub see
nii aegade lõpul, Jumala
kõikvõimsuse abiga, nii nagu
öeldakse väljendusrikkalt
Athanasiuse Usutunnistuses: ”Tema
taastulemisel kõik inimesed tõusevad
ihuliselt üles ja peavad aru andma
oma tegevusest. Ja need, kes on
teinud head, siirduvad igavesse
elusse; kes aga on teinud halba,
lähevad igavesse tulesse.”[11]



Meie Isa Jumala armulikkus teeb
imesid. Ta on loonud meid, kui
olendeid, kellel on ihu ja hing, vaim
ja mateeria ja tema plaan on selline,
et me tema juurde tagasi
pöörduksime, et igavesti tema
headusest, ilust ja tarkusest rõõmu
tunda. Üks loodu on Jumala erilise
määramise järgi selles ülestõusmises
eelpool teisi: õndsaim Neitsi Maarja,
Jeesuse Ema ja meie Ema, kes on ihu
ja hingega taeva kirkusesse võetud.
See on järjekordne põhjus, et loota ja
usaldada ning optimistlikud olla!

Kas me peame seda jumalikku
kuulutust silmas, mis ei peta, eriti
valu, väsimuse ja kannatuse
hetkedel? Vaadake, kuidas püha
Josemaria end väljendas, kui ta oma
jutluses viimastest asjadest rääkis:
”Issand, ma usun, et ma ükskord üles
tõusen; ma usun, et mu keha taas
kord minu hingega ühineb, et
igavesti koos sinuga valitseda – sinu
lõputute teenete pärast, sinu Ema



eestkoste pärast ja selle eelistuse
pärast, mida sa mulle näitasid.”[12]
Ärge mingil juhul suhtuge sellesse
kirja pessimistlikult; vastupidi, see
tuletab meile meelde, et meid Jumala
kallistus ees ootab, kui me temale
truuks jääme.

Pärast surnust ülestõusmist tuleb
viimne kohus. Midagi ei muutu enam
võrreldes sellega, mis erilises kohtus
otsustati, kuid siis ”saame me lõpuks
aru kogu loomistöö ja lunastamise
mõttest ning näeme neid imelisi teid,
mille kaudu Jumala ettehooldus kõik
viimase eesmärgi poole juhatas.
Viimne kohus näitab, et Jumala
õiglus võidab kõige selle ebaõigluse
üle, mis tema looduile osaks on
saanud ning et tema armastus on
tugevam kui surm”[13].

Keegi ei tea, millal ja kuidas see
ajaloo viimne hetk saabub ega seda,
kuhu materiaalse maailma
uuendused, mis seda saadavad,



selleks ajaks välja jõuavad, sest
Jumal hoiab selle oma ettehoolduses
meie eest varjul. Me peame valvel
olema, sest Jeesuse sõnade järgi ei tea
me päeva ega tundi [14].

Ühes oma katehheesis Usutunnistuse
kohta ütleb Paavst Frantsiskus:
„Viimne kohtupäev ei tohiks meid
hirmutada. Veelgi enam, see peaks
meid innustama, praegust hetke
paremini elama. Halastuse ja
kannatlikkusega kingib Jumal meile
selle aja, et võiksime iga päev õppida
teda vaestes ja pisukestes ära
tundma, et me end heale suunaksime
ning palves ja armastuses valvsad
oleksime.”[15] Igaveste tõdede
vaatlemine omandab üleloomulikud
jooned siis, kui elame 
jumalakartuses, mis on Püha Vaimu
and, mis püha Josemaria sõnade järgi
aitab meil pattu kõigis selle vormides
vältida, sest see on ainus, mis meid
Jumala, meie Isa halastavatest
plaanidest välja arvata võib.



Minu tütred ja pojad, mõelgem
sügavalt nende viimaste tõdede üle
järele. Nii kasvab meie lootus, me
jääme raskustele vastu seistes
optimistlikuks, me tõuseme ükskord
ja alati jälle püsti, kui oleme sügavale
kukkunud või lihtsalt komistanud,
sest Jumal ei keela meile oma armu.
Seda kõike mõeldes igavese õndsuse
peale, mida Kristus meile lubas, kui
me truud oleme. ”Seda täiuslikku elu
koos Pühima Kolmainsusega, seda
elu ja armastuse ühtsust temaga,
Neitsi Maarjaga, inglitega ja
pühakutega nimetatakse ”taevaks”.
Taevas on viimane eesmärk ja
inimese sügavaimate igatsuste
täitumine, kõrgeima ja lõpliku õnne
seisund.”[16]

”Taevas: Mida silm ei ole näinud ja
kõrv ei ole kuulnud ja mis
inimmeelde ei ole tõusnud – selle on
Jumal valmistanud neile, kes Teda
armastavad. – Kas need Apostli
sõnad ei kannusta sind



võitlusele?”[17] Ma julgeksin lisada:
Kas sa mõtled sageli taeva peale? Kas
sa olen inimene, kes loodab, sest et
Jumal sind lõputult armastab? Kas
me tõstame oma südamed Kolmainu
Jumala poole, kes ei lakka kunagi
meid teel saatmast.

Kindlasti olete te juba kuulnud, et
Püha Isa 18. Oktoobril mind oma
audientsil vastu võttis. Teate, kui hea
on Paavstiga koos olla! Ta väljendas
oma armastust ja tänutunnet
Prelatuuri vastu selle apostolaadi
eest, mida see kogu maailmas teeb.
See on põhjus, et veelgi enam , minu
tütred ja pojad, tema, tema
palvesoovide ja kaastööliste eest
palvetada. Mõned päevad tagasi
lugesime me Missal, kuidas Aaron ja
Huur Moosese kätt hommikust
õhtuni kaitsesid, et Iisrael oleks
võidukas[18]. See on meie ja kõigi
kristlaste ülesanne, rooma Piiskoppi
oma palvete ja ohverdustega toetada,



selles missioonis, mille Kristus
temale kirikus usaldas.

22. novembril on taas kord see päev,
mil püha Josemaria Pürenee
mäestikku ületades Rialpi roosi
leidis. See juhtus Maarja templisse
toomise pühal. Meie Isa
interpreteeris seda leidu, kui
jumaliku tahte märki sellest, et ta
oma teekonda jätkama pidi, et jälle
oma preestriametit praktiseerida,
neis regioonides, kus usuvabadust
respekteeriti. See on meie jaoks nagu
väljakutse, veel enam Maarja poole
pöörduda.

Paluge edasi minu palvesoovide eest.
Eriti nende teie vendade eest, keda
ma 9. Novembril diakoniks pühitsen.
Valmistugem hästi Kristus Kuninga
suurpühaks; igaveste tõdede
vaatlemine annab meie südametes
alati enam ruumi lootusele ja
optimismile. Ja tänagem Jumalat 28.
Novembril, järjekordsel aastapäeval,



mil Paavst andis Opus Deile
prelatuuri staatuse.

Ma õnnistan teid oma armastusega!

Teie Isa

+Javier

---------------------------------------------------------------------------------------

[1] Püha Josemaria, Kristus möödub,
Nr. 129

[2] KKK, Nr. 998

[3] Phil 1, 21 ja 2 Tm 2, 11

[4] KKK, Nr. 1010

[5] Püha Josemaria, Tee, Nr. 739

[6] Paavst Frantsiskus, Jutlus
Üldaudientsil, 10.4.2013

[7] KKK, Nr. 1022

[8] Püha Josemaria, Tee, Nr. 168



[9] KKK, Nr. 991

[10] Sama,Nr. 996

[11] Quícumque Athanasiuse
Usutunnistus

[12] Püha Josemaria, Vaatluse
märkmed, 13.12.1948

[13] KKK, Nr. 1040

[14] Mt 25, 13

[15] Paavst Frantsiskus, Jutlus
Üldaudientsil, 24.4.2013

[16] KKK, Nr. 1024

[17] Püha Josemaria, Tee, Nr. 751

[18] Ex (2 Ms) 17, 10-13

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-november-2013/


et-ee/article/prelaadi-kiri-
november-2013/ (01.02.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-november-2013/
https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-november-2013/

	Prelaadi kiri (november 2013)

