
opusdei.org

Prelaadi kiri
(november 2011)

Piiskop Echevarria ütleb oma
novembrikuu kirjas, et igaühe
”rõõmus kohustus” on oma
eluviisi ja eeskujuga teisi usule
lähemale viia.

13.11.2011

Armsaimad: hoidku Jeesus minu
tütreid ja poegi!

Kuna on alanud novembrikuu, siis
kutsub Kirik meid maisest
horisondist kõrgemale vaatama.
Kõigi Pühakute Suurpüha, mida me



täna pühitseme ja homne
Hingedepäev jutustavad sellest, et
Jumal on meid loonud, et me teda
teeniksime, teda maapeal ülistaksime
ja austaksime ning kunagi Taevas
igavesti tema juures oleksime.
Võrreldes igavese eluga, kestab meie
praegune elu ükskõik, kui pikk see ka
ei oleks, vaid ühe tillukese hetke.
Ühes Psalmis tuletatakse meelde: 
inimese elupäevad on nagu rohi: ta
õitseb nõnda nagu õieke väljal; kui
tuul temast üle käib, ei ole teda ja
tema ase ei tunne teda enam. Aga
Issanda heldus on igavesest igavesti
nendele, kes teda kardavad ja
austavad.[1] Ma mäletan, kuidas
meie Isa sageli neid sõnu kordas,
lisades juurde: Vultum tuum, Domine,
requiram! [2]

Ainuke asi, mille nimel tõeliselt
pingutada tasub, on see, et me Isa
majja tagasi pöörduda võiksime, kus
Kristus on meile eluaseme
valmistanud.[3] Õndsad Taevas juba



teavad seda, sest nad elavad juba
õndsas Jumala nägemises; ja need,
kes peavad puhastustules enne
taevalikku toredusse pääsemist
puhastuma, igatsevad sinna jõuda.

Liturgiline mälestuspäev ja kogu
käesolev kuu, on hea võimalus, et
südametunnistus põhjalikumalt
läbi vaadata, igatsust Jumala
järele elavdada ja oma elu
korrigeerida. Sest mis kasu oleks
inimesel, kui ta võidaks terve
maailma, oma hingele teeks aga
kahju? Või mis oleks inimesel ära
anda oma hinge lunahinnaks?[4]
Need küsimused, mis Kristus
esitab, peaksid iga päev meie
mõtetes olema ja meie tegemisi
valgustama. Sest mis kasu oleks
inimesele kõigest maalisest ja
kõigest, mille poole mõistus ja tahe
püüdlevad – mis oleks sellest
inimesele kasu? Mis väärtus on
sellel kõigel , kui see nagunii
möödub ja hukkub, kui kõik selle



maailma aarded on nagu
butafooria? Mis väärtus sellel on,
kui seejärel saabub igavene elu,
igavesti-igavesti-igavesti?(…)

Inimesed valetavad, kui kasutavad
sõna “igavesti” ajalistest asjadest
rääkides. ”Igavesti” on tõde üksnes
Jumala ees. Ja nii pead sa elama oma
elu usus, mis aitab sul tunda Taeva
õndsuse eelmaitset ning mõelda
igaviku peale, mis saab tõepoolest
olema ”igavesti”[5]

Tänapäeva maailma vaadeldes
peame kurbusega nentima, et paljud
– mehed ja naised, noored ja vanad –
maisel teel edasi sammuvad, ning ei
mõtle absoluutselt selle peale, mis
neist igavikus saab, sest nende
eluhorisonti piiravad hoopis teised
mured ja vajadused; nad ei tunne,
vahel ka mitte oma süü läbi, neid
väärtusi, mida Jumal neilt ootab, mis
viivad lõputu õnne juurde. Nende
lugematute inimeste saatuse suhtes,



kes Jumalat ei tunnista, või ta kuskile
ebaolulisele kohale asetavad, ei saa
ükski kristlane, kes oma kutsumuse
suurusest aru saavad, ükskõikseks
jääda. Sellele tõele näkku vaadates ei
tohiks me siiski ka pessimismi
laskuda. Kas me palume Jumalat, et
ta täidaks meid oma innuga ja
paneks meie teadvusesse, et me
võime oma palvetega ka kõige
viimaste maa äärteni jõuda? Kuidas
me reageerime uudiste peale, mis
kaugeid maid puudutavad? 

Hiljuti ilmunud apostellikus
kirjutises, millega Benediktus XVI
järgmiseks aastaks usuaasta välja
kuulutas, vihjab ta ka sellele olulisele
katoliiklaste vastutusele. ”Me ei saa
lubada, et sool magedaks muutuks ja
valgust vaka all hoitaks (Mt 5, 13-16).
Ka tänapäeva kristlane võib
samasugust vajadust tunda, nagu too
Samaaria naine, kes selleks kaevu
juurde läheb, et Jeesust kuulata, kui
ta kutsub endasse uskuma ja eluvee



allikast jõudu ammutama. (Jh 4,
14)”[6] Mõte pühade osadusest, mis
meil järgnevatel nädalatel väga
elavalt silme ees on, sunnib meid
Pühima Kolmainsuse poole
palvetama, eneses soovi kasvatama,
Kristus paljude inimeste juurde viia. 
Ure igne Sancti Spiritus!, hüüame me
nagu meie Isa, kes seda palvet
sisemiselt lausuda harrastas. Sütita
meid, oh Issand, Püha Vaimu tulega!
Sundigu sinu mõju meie hinges -
mõistuse valgus, tugev
otsustusvõime, südame kindlus –
meid pidevalt apostolaati tegema, nii,
et me kõik võimalused ära
kasutaksime – ja oskaksime ka uusi
luua -, et inimesi, kes meiega kokku
puutuvad, Jumalale lähemale viia.

Sundigu apostellik missioon meid
tagant ja süüdaku meie süda. ”Me
peame Kiriku poolt edasi kantud
Jumalasõna maitset tundma ja
ennast igavese elu leivaga toitma –
anniga, mida kõigile tema jüngritele



tugevdamiseks pakutakse (Jh 6,
51)Tegelikult kõlab Jeesuse õpetus ka
tänapäeval sama jõuga: Ärge nõutage
rooga, mis hävib, vaid rooga, mis
püsib igaveseks eluks” (Jh 6, 27)
Nende küsimus, kes Jeesust tookord
kuulasid oli samasugune, nagu ka
meil tänapäeval: ”Mida me peame
ette võtma, et teha Jumala
tegusid?” (6, 28) Me teame, mida
Jeesus vastas: ”See ongi Jumala tegu,
et te usute temasse, kelle ta on
läkitanud.” (Jh 6, 29). Jeesusesse
Kristusesse uskuda on niisiis tee, et
igavest pühadust saavutada.”[7]

Heitkem pilk nagu alati, oma
armastusväärsele lunastajale.
Temasse peame me uskuma, oma
Jumalasse ja päästjasse, kes meid
Püha Vaimu väega Jumal Isa Taeva
kirkusse juhatada tahab. See palav
soov sundis teda kord Jüngritele
hüüdma: Ignem veni mittere in
terram, et quid volo nisi ut
accendatur[8]; Ma olen tulnud tuld



maapeale külvama. Ma oleksin nii
rõõmus, kui see juba põletaks!

See hüüe innustas püha Josemariat
juba noorusest saadik. Palju aastaid
põles minus armastus Jumala vastu,
kui nägin Jeesuse soovi, maailm
põlema süüdata. Ja ma lihtsalt ei
suutnud enam oma hinges seda
põlevat tuld vaos hoida, see trügis
välja ja ma karjusin neid Issanda
sõnu: ignem veni mittere in terram, et
quid volo nisi ut accendatur? Ecce ego
quia vocasti me (Lk 12, 49; 1 Sm 3, 8);
tuld olen ma tulnud viskama maa
peale, ja mida muud ma tahaksin,
kui et see juba põletaks!...Siin ma
olen, sest sa hüüdsid mind.”[9] Ja ta
lisas, et need sõnad ”olid talle
tõukeks; oleksid nad seda ka meie
jaoks; ärgem olgem nagu kustuvad
söed, vaid elagem teadmises, et
oleme jumaliku tule ja valguse
kandjad ning kanname taeva soojust
ja ja Jumala armastust kõikjale”[10]



Palugem abi Trööstijalt, et ta meie
südamed süütaks, et tunneksime
sarnaselt Kristusega soovi, kõiki
inimesi päästa. ”See kutse: Ignem
veni mittere in terram! Tuld ma olen
tulnud maapeale külvama, peaks
meie hinges põlema ning kindla
kavatsuse äratama, Jumalale öelda: 
Ecce ego quia vocasti me! (1 Sm 3, 8),
siin ma olen, sest sa hüüdsid mind,
kristlane olla. Kas pereisana? Jah,
pereisana. Kas lapsena? Jah lapsena.
Kas pereemana? Jah, pereemana.
Kuid alati innuga, kõik põlema pista,
mis teid liigutab. Kui teie oma
ümbrust ei süüta, siis põleb see
kasutult ja jätab hõõguvate kuumade
süte asemel endast vaid tuha
järele.”[11]

Apostolaat, kui iga kristlase rõõmus
kohustus, sunnib meid, Kirikule
usaldatud missiooni edasi viima,
igaüks omal kohal müstilises ihus.
Meie ajastul on headel eeskujudel
eriti oluline tähendus.Võib olla



inimesi, kes Jumalast ja vaimuliku
elu praktiseerimisest kaugel elavad,
kes ei pea üleloomuliku sisuga
vestlusi või kes lihtsalt oma
vaimulikku loomust ei ava. Kuid
nende sirgjooneline käitumine
isiklikus, perekonna, töö ja isiklikus
elus ei jää tähelepanuta. Need
inimesed võibolla ei räägi sellest,
kuid sageli küsivad nad oma
südames sellise käitumise põhjusi;
sellega aga teevad nad juba esimese
sammu, et ennast Kristusele avada.
”Nimelt on kristlased kutsutud”,
kirjutab Paavst, ”maailmas Issanda
tõde päevavalgele tooma.”[12] Selles
kokkuvõttes pöörab Benediktus XVI
erilist tähelepanu Katoliku Kiriku
Katekismuse tundmaõppimisele, või
sellesse uuesti süvenemisele., sest
sealt leiame sügavad usuteadmised,
mis meile praktilises elus abiks on
ning nii võime me neid ka teistele
vahendada. Uurigem seda allikat ja
soovitagem seda ka teistele.



Usk ei kao tõe tundmisega sellest,
mida Ilmutuse aare sisaldab.
Vastavalt sisemisele dünaamikale, on
vaja seda ka välja näidata. Püha
Paulus kirjutab, et usk per caritatem
operatur[13], on mõjuv armastuses;
ja armastus väljendub konkreetsetes
tegudes, teisi teenides,
tähelepanelikkuses, huvis teiste
vastu. Alustades meie lähedastest.
Esimene näide on see, et ma tahame
olla Jumala sarnased, nimelt, et kõik
inimesed pääseksid ja tuleksid tõe
tundmisele[14]. Ühesõnaga, meil on
soov, meile kingitud usku edasi anda.
See on eesmärk, mida Paavst oma
viimases apostellikus kirjas mainib,
sest ”üsna sageli juhtub, et kristlased
rohkem oma isiklike sotsiaalsete,
kultuuriliste ja poliitiliste panuste
eest hoolt kannavad ja usku näevad,
kui tavalise elu iseenesestmõistetavat
eeldust. Tegelikult aga ei ole see nii
iseenesestmõistetav, ning sageli seda
isegi salatakse. Kui vanasti oli
võimalik ühtset usulise taustaga



kultuuripärandit ära tunda, mida
inspireerisid usuväärtused, siis
tänapäeval tundub küll suures osas,
et ühiskond on sügavas usukriisis,
mis on haaranud paljusid
inimesi.”[15]

Kogu oma eluajal rääkis püha
Josemaria, kui hädavajalik on
mõtteid, sõnu ja tegusid usuga läbi
immutada. Ikka ja jälle ütles ta, et
otsekohe, kui me teiste inimestega
kontakti saame, on vaja mõelda,
kuidas me neid aidata saaksime.
Mõnikord tõi ta esile võrdluse: ”Kas
olete märganud, kuidas kõik
inimesed – ka sina ja mina – endas
teatud liiki psühholoogilisi
eelarvamusi kannavad, umbes nagu
mingeid elukutsest tulenevaid
ideefikse? Kui mõni arst kellestki
tänaval möödub, mõtleb ta enesele
teadvustamata: ”Sellel inimesel on
maks.” Ja rätsep, kes teda näeb,
märkab: ”kui koledasti ta riides on,
või see lõige ei sobi temale. ”Ja



kingsepp vaatab kingi….. Ja sina ja
mina, Jumala lapsed, kes Jumala
armastusest teisi maailmas teenima
on kutsutud, peaksime inimesi
kohates hingede peale mõtlema: Siin
– nii peaksime me iseendas ütlema –
on tegemist hingega, kes abi vajab,
hingega, kes mõistmist vajab,
hingega, kellega me rahus
kooseksisteerima peaksime, hingega,
keda me päästma peaksime.”[16]

Selline mõtlemine oleks loogiline
nende puhul, kes on ”Kristuse
avastanud ja teised tema juurde
viima peab. Seda suurt rõõmu ei tohi
ainult endale hoida. See tuleb edasi
anda”[17]. Kõik, kes on ajaloo jooksul
truult Kristust järginud, on nii
käitunud. ”Kui te kindlad olete, et see
on teile kasulik”, ütleb Gregorius
Suur ühes jutluses, ”siis üritate te
kindlasti, et ka teised seda tähele
paneksid. Seepärast peaksite te
soovima ka seda, et teised teid
Jumala teedel järgiksid. Kui lähete



turuväljakule või kuhugi kuurorti ja
leiate kellegi tegevuseta istumas, siis
kutsuge ta enesega kaasa, omale
saatjaks. Kandkem see võrdlus üle
vaimulikku ellu ja te ei pea Jumala
juurde üksi minema”.[18]

Mõelgem, et vaatamata üldisele
loidusele ja relativismile elab igaühe
südames siiski ka igavikujanu, mida
ainult Jumal leevendada suudab. See
tõsiasi võiks olla pöördepunktiks, et
iga päev oma apostellikku indu
uuendada teades, et Jumal tahab
meid kõiki, sind ja mind,
tööriistadena kasutada, selleks, et
teisi Taevasse juhatada. Ka siis, kui
näeme, et me ainult vähe väärt
oleme ja tegelikult ju nii see on,
”tahame me ometi endas soovi valla
päästa – ning vastavalt ka tegutseda
- , et Kristuse valgus, tema valu ja
Lunastustöö paljude kolleegide,
sõprade, sugulaste, tuttavate ja
võõraste juurde viia - ükskõik, kuidas
nad maistesse asjadesse suhtuvad -



ning neid vennalikult emmata. Siis
oleme me nagu säravad rubiinid, me
lakkame olemast Eimidagi, nagu
armetud söed, siis saab meist Jumala
valgus, Püha Vaimu tuli!”[19]

Mõned päevad tagasi olin ma
Pamplonas, et seal mitmeid
Audoktori tiitleid üle anda. Pärast
seda kohtusin Madridis arvukate
Opus Dei usklikega, kaastöötajatega
ja sõpradega. Ma palusin Pühimat
Kolmainsust, et ta kõigis apostellikes
ettevõtmistes abiks oleks, et võiksite
oma isikliku sõpruse apostolaadiga
ning usalduslike vestlustega
ühiskonna uusevangeliseerimisele
kaasa aidata ja koolitustegevusi
edendada, et nii kõikjal kristlikku
sõnumit levitada.

Enne, kui oma kirja lõpetan, palun, et
te 5. novembril palvetaksite nende
kolmekümne kolme venna eest, kes
Roomas diakoniks pühitsetakse.
Palugem nende ja kõigi eest, kes



Kirikut teenivad, et nende süda saaks
Kristuse südame sarnaseks. 

Olgem ikka ühenduses Paavsti ja
kohalike Piiskoppidega. Tänagem
Jumalat selle vaimse viljakuse eest,
mida ta Opus Dei usklike töö kaudu
Kirikule vahendab. Tehkem seda
eriti 28. novembril, aastapäeval, mil
Opus Deist sai Personaalprelatuur.
Jõudku meie tänupalved Maarja
sülest Jumala juurde.

Õnnistan teid oma armastusega!

Teie Isa

+Javier

-----------------------------------------------------------------------------------

[1] Ps 103, 15-17

[2] Ps 27, 8

[3] Joh 14, 2-3

[4] Mt 16, 26



[5] Hl. Josemaria, Jumala sõbrad, Nr.
200

[6] Benediktus XVI., Apostellik Kiri 
Porta fidei, 11.10.2011, Nr. 3

[7] Sama

[8] Lk 12, 49

[9] Püha Josemaria, Kiri 9.1.1959, Nr.
9

[10] Püha Josemaria, Perekondliku
kohtumise märkmed, 12.2.1975

[11] Püha Josemaria, Perekondliku
kohtumise märkmed 9.2.1975

[12] Benediktus XVI., Apostellik Kiri 
Porta fidei, 11.10.2011, Nr. 6

[13] Gl 5, 6

[14] 1 Tm 2, 4

[15] Benedikt XVI., Apostellik
kiriPorta fidei, 11.10.2011, Nr. 2



[16] Püha Josemaria,
Aufzeichnungen aus einer
Betrachtung, 25.2.1965

[17] Benedikt XVI., Predigt, 21. 8.2005

[18] Gregoorius Suur, Jutlused
Evangeeliumi põhjal, I, 6, 6 (PL 76,
1098)

[19] Püha Josemaria, Perekondliku
kohtumise märkmed, 2.6.1974
Josemaria, Kiri 9.1.1959, Nr. 9

[10] Püha Josemaria, Perekondliku
kohtumise märkmed, 12.2.1975

[11] Püha Josemaria, Perekondliku
kohtumise märkmed9.2.1975

[12] Benediktus XVI., Apostellik Kiri 
Porta fidei, 11.10.2011, Nr. 6

[13] Gl 5, 6

[14] 1 Tm 2, 4



[15] Benedikt XVI., Apostellik
kiriPorta fidei, 11.10.2011, Nr. 2

[16] Püha Josemaria,
Aufzeichnungen aus einer
Betrachtung, 25.2.1965

[17] Benedikt XVI., Predigt, 21. 8.2005

[18] Gregoorius Suur, Jutlused
Evangeeliumi põhjal, I, 6, 6 (PL 76,
1098)

[19] Püha Josemaria, Perekondliku
kohtumise märkmed, 2.6.1974

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

et-ee/article/prelaadi-kiri-
november-2011/ (02.02.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-november-2011/
https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-november-2011/
https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-november-2011/

	Prelaadi kiri (november 2011)

