
opusdei.org

Prelaadi kiri
(november 2009)

Preestrite-aasta tuletab kõigile
kristlastele meelde, et meie
ülesandeks on oma eluga
Kristust teistele lähemale tuua.
See on Opus Dei prelaadi
seekordse kirja teema.

13.11.2009

Minu armsaimad: hoidku Jeesus
minu tütreid ja poegi!

Selle, Preestrite-aasta novembrikuus
meenuvad mulle liturgilised pühad,
mis on seda kuud alustavad ja



lõpetavad. Mõlemad suurpühad –
Kõigi Pühakute ja Kristus - Kuninga
Suurpüha näitavad meile
jumalarahva preesterlikku iseloomu.
Esimene nendest, mida täna
pühitseme, näitab meile Kristuse
preesterkonnna liikmeid. Ja teine,
mis on 22. novembril, teeb meile
teatavaks, et meie Pealik, Kristus on
kogu loodu igavene Preester ja
Kuningas[1], kes oma aurikka
tulemisega aegade lõpul oma riiki
valitseb ja selle Isale üle annab.[2] 

Mõlemad pühad kutsuvad meid
kristlike väärtuste üle mõtisklema.
Püha Peetrus pöördub oma esimeses
kirjas ristitute poole: ”Teie, aga olete
valitud sugu, kuninglik preesterkond,
püha sugu, rahavas, kes sai tema
eriliseks omandiks, kes kuulutavad
selle suuri tegusid, kes teid
pimedusest oma suurepärasesse
valgusesse kutsus. Enne ei olnud te
tema rahvas, nüüd aga olete saanud
jumalarahvaks; enne ei olnud teil



halastust, kuid nüüd olete selle
leidnud.”[3] Apostlite vürst näitab
meile niisiis, et Jumal on teinud meid
Püha Vaimu armuga oma lasteks ja
nii rajanud uue jumalarahva –
Kiriku. Selleks ei saa inimliku
põlvnemise läbi, vaid kehastumises
Jeesuses Kristuses. Kuna meid on
uskumatul viisil, teenimatult ära
valitud – s.t. me osaleme Kristuse
preesterluses! – oleme me kutsutud
sõna ja teoga Jumala imetegusid
kuulutama.

Imestagem Jumal-Isa heategusid ja
tänagem Teda. Ta ei saatnud oma
Poega maailma mitte ainult meie
päästmiseks, vaid Ta tahtis, et
Lunastamissõnum kuni aegade
lõpuni kõikide inimesteni jõuaks –
Kiriku kaudu, mis on Kristuse ihu ja
päästev kohalolek ruumis ja ajas.
Püha Augustinus kirjutab: ”Nii, nagu
me kõiki ristituid ühe ja sama
salvimise jõuks nimetame, nimetame
me nii ka kõiki preestreid, sest nad



kõik on ühe ja sama Preestri
liikmed.”[4] Meie Isa vaatles tihti
oma palves seda suurt kingitust ja
nõudis ka meilt, et oleksime
meelestatud Kristuse sarnaselt[5];
Seepärast peaksime endilt küsima,
kui palju püüame me endile seda
rikkust sisendada.

Üldine kutse pühadusele ja
apostolaadile tuleneb pitserist, mille
juured on ristimises.Üleüldine
preesterlus lähtub
ametipreesterlusest ja see omakorda
on nende teenistuses. Kui ei oleks
uuestisündi ristimises, ei oleks meil
neid pühitsetud ametikandjaid, sest
see sakrament avab ukse kõigile
teistele sakramentidele ja ilma
preestriteta, kelle kaudu Kirik
Jeesuse õpetust kuulutab, neid
sakramentide – eriti Euharistia –
vahendusel Tema ellu liidab ja Taeva
poole juhatab, ei saa me pühaduse
teed leida. ”Siiski erinevad üleüldine
usklike preesterlus ja preestriametis



olev preesterlus, mida nimetatakse
hierarhiliseks preesterluseks,
üksteisest olemuselt, mitte lihtsalt
ametiastme poolest. Kuid nad on
teineteisega seotud, nii, et mõlemad
osalevad erilisel viisil Kristuse
preesterluses.”[6]

Ars´i preester rääkis meile tungivalt
ametipreestrite vajalikkusest. Paavst
Benediktus XVI tsiteerib oma
preestritaasta puhul avaldatud kirjas
selle pühaku ütlusi: ”Ilma
preestriteta ei oleks meil kasu
Jeesuse surmast ja kannatusest.
Preester on see, kes maapeal
Lunastustööd jätkab….mis oleks
meile kasu majast, mis on täis kulda,
kui ei leiduks kedagi, kes meile selle
maja ukse avaks? Preestri käes on
võti taevalike varanduste juurde:
tema on see, kes ukse avab, ta on
Jumala armastuse majahoidja, tema
hüvede varahoidja….Preester ei ole
preester iseenda jaoks, ta on seda
teie pärast.”[7] Kas me palvetame iga



päev, täis usku, preestrite pühaduse
eest? Kas me palume Lõikuse
Issandat, nagu nõuab meie
kristlaseks olemine, et Ta saadaks
oma viljapõllule nii palju töötegijaid,
et neid jätkuks kogu maailma
vajaduste rahuldamiseks?

Kuid pöördugem tagasi tänase päeva
liturgiliste tekstide juurde, mis
rõhutavad Jumalarahva
preesterlikku iseloomu. Üks
väljendusrikas ilmutus annab meile
ettekujutuse ” suurest rahvahulgast,
keda ükski ei suutnud loendada,
kõigist paganahõimudest ja
suguharudest ja rahvaist ja keeltest,
seismas trooni ees ning Talle ees,
valged rüüd üll ja palmioksad
käes.Nad hüüdsid suure häälega.
”Pääste on meie Jumalal, kes istub
Troonil ja Tallel”[8]. Need paljud
inimesed, kes koos inglitega Püha
Vaimu ees maha laskuvad on
Pühakud. Mõnesid me tunneme, kuid
suurem osa neist on tundmatud. See



rahvas, mida me näeme sinna
Aegade Lõpul kogunemas, ” hõlmab
Uue ja Vana Testamendi pühakuid,
alates õiglasest Aabelist ja truust
esiisast Aabrahamist, lugematul
hulgal Märtreid kristluse algaegadest
alates ning järgnevate sajandite
Õndsaid ja Pühakuid, kuni meie aja
Kristuse tunnistajateni. Neid kõiki
ühendab soov, oma elus
Evangeeliumi kehastada. Selle
innustajaks on Püha Vaim, mis
Jumalarahvale igavesti elujõudu
annab.”[9]

Nii ametipreestrid kui ka üleüldine
preesterkond peab inimesi
pühitsema. Need pühitsetud teenrid,
kes on Kristuse, Kirikupea, sarnased,
teevad oma tööd, kuulutades
Jumalasõna, jagades Sakramente ja
juhatades karjastena usklikke
igavesele elule. Nad on Igavese
Ülempreestri nähtavad tööriistad.
Kuid kuningliku preesterluse jõuga
osalevad ka kristlased, usklikud omal



moel selles Kristuse, preestri
kolmekordses ametis. Püha
Josemaria selgitas, et eranditult iga
kristlane on ristimise kaudu oma
olemasoluga preestriteks seatud: et
tuua vaimulikke ohvreid, mis on
Jumalale meelepärased Jeesuse
Kristuse kaudu (1 Pt 2,5), nii, et
teeksime kõike, kuuletudes Jumala
tahtele ja jätkaksime nii Jumal-
Inimese sõnumit.”[10]

Keegi ei peaks vajama selleks Kiriku
Autoriteedi poolt erilist ülesannet, et
tunda ennast kutsutuna Kiriku
rõõmusõnumis osalema. ”Apostel:
see on kristlane, kes ristimise kaudu
Kristusga samastub ja teab, et ta on
Temaga üks; kes Kinnitamise läbi on
võitluseks Kristuse eest ette
valmistatud, kes on kutsutud kõigi
usklike üleüldise preesterluse
põhimõttel Jumalat maailmas
teenima, mis tuleneb teatud kindlast
– kuigi ametipreestritega võrreldes
täiesti erinevast – osalemisest



Kristuse preesterluses annab ja
võimaldab, kirikukultuses osaleda
ning inimesi nende teekonnal Jumala
juurde, sõna ja eeskujuga, palve ja
suretamise kaudu aidata.”[11]
Mõelgem sageli, mis tähendab olla
kristlane ja omada ülesannet -
Kristust inimeste ja inimesi Kristuse
juurde viia. 

Preestrite-aasta jooksul tahame me
palvetada preestrite pühaduse eest,
samuti aga kogu kristliku rahva
pühaduse eest. Kui on olemas
perekondi, kes eeskujuliku kristliku
eluga oma lapsi armastuses Jumala
vastu kasvatavad, kui on olemas
mehi ja naisi, kes tõsiselt pingutavad,
et tavalistes elu situatsioonides
Kristust leida, kui leidub noori, kes
Jumalalt preestrikutsumust
tunnevad. Need kuud annavad meile
kõigile võimaluse, paremini üleüldist
kutsumust pühadusele ja
apostolaadile tundma õppida. Siis
võime me paremini, otsustavamalt



seda kutset jälgida, mitte poolikult,
laskmata ennast vahepeal
valitsevatest mugavuskäsitlustest
häirida. Kui palju ja mil määral
mõjutavad meid väsimus,
ebameeldivus, lüüasaamised? Kas
kaotame rahu, sest me ei otsi
pelgupaika Jumala juures? Kas
mõtleme selle peale, et rist on kiriku
vundament ja kroon?

Püha Josemaria sai Jumalalt erilise
valguse, et kuulutada, kuidas on
võimalik maiste tegevste kaudu
Jumala riigi levimisele kaasa aidata.
Isegi veel päeval, kui ta suri,
meenutas ta mõnedele Opus Dei
naistele, et ka neil, nagu paljudel
kristlastel on preestrihing. Mitmed
aastad enne seda kirjtas ta: ” Alati ja
kõiges peab meil – preestrtel ja
ilmalikel – olema preestrihing ja
ilmiku mentaliteet. Nii võime oma
isiklikus elus mõista ja teostada seda
vabadust, mis meid Kirikus ja
ajalikes asjades rõõmsaks teeb ja me



mõistame kohe, et oleme Jumala ja
inimeste linna kodanikud.”[12]

Preestrihing juhatab – ma kordan –
ristirahvast, olema Kristuse sarnaselt
meelestatud. See suurendab nälga,
Temaga Püha Missas ja kogu päva
jooksul ühenduses olla. Preesterlik
hing sunnib meid soovima, üha
enam teenida tahta, end siiralt ja
konkreetselt kaasinimeste vaimse ja
materiaalse heaolu heaks
pühendada; see paneb meid tõelise
innuga hingede heaks töötama,
kirglikult püüdma, koos Kristusega
kaaslunastaja olla - tihedas kontaktis
Maarjaga ning lapselikult Paavstist
sõltudes; see äratab meis valmidust,
omaenda ja kõigi teiste inimeste
patte kahetseda…lühidalt öeldes,
Jumalat ja ligimesi armastades, mitte
kunagi keeldudes oma panusest
Kirirku ja hingede heaks. Püha
Josemaria võttis selle vaimsuse
kokku järgmiselt: ”Selle preesterliku
hingega, mida ma teile kõigile



Jumalalt palun, kaasneb teile
kohustus, muuta oma elu igapäevaste
tegevuste keskel katkematuks Jumala
ülistuseks: pidevaks palveks ja
kahetsuseks, eestpalveks ja ohvriks
kõigi inimeste eest. Ja seda kõike
tihedas ja püsivas ühenduses Jeesuse
Kristusega pühimas
Missaohvris.” [13]

Püha Missa annab meie tegudele
igaviku väärtuse. Neil hetkedel
ilmneb kristlasele väga selgelt, et tal
on kohustus, oma elu ja tegemiste
ohverdamise läbi, maise tegelikkuse
pühitsemises Jeesusega koostööd
teha. ”Altare Dei est cor
nostrum”[14], ütles Gregorius Suur –
meie süda on Jumala altar.
”Teenigem Teda mitte ainult altaril,
vaid kogu maailmas, mis on meile
nagu üks altar. Kõik inimeste tööd ja
tegemised oleksid nagu ühele altarile
suunatud ja igaüks teist loeb tänu
sellele hingeühtsusele iga päev
teatud määral oma missat. See kestab



kakskümmend neli tundi, kuni
järgmise missani, mis omakorda jälle
kakskümmend neli tundi kestab ja
nii jätkub see kuni meie elu
lõpuni.”[15]

Kristuse prohvetlikus ametis
osalemise märgiks peavad usklikud
püüdma Jumala ja Kiriku õpetust
teistele edasi anda. Loomulikult on
olemas palju võimalusi, kuidas
Kiriku evangeeliumiesitluses kaasa
aidata; igal juhul baseerub selline
apostellik töö Jeesuse käsul, mis on
suunatud kõigile kristlastele: Minge
kõigi rahvaste juurde ja tehke kõik
inimesed minu jüngriteks (…) Õpetage
neid pidama kõike, mida mina olen
teil käskinud. [16]

Samamoodi sunnib Kristse
kuninglikust ametist osavõtmine
kristlasi, kõiki maiseid reaalsusi
pühitsema; ilmikute jaoks
konkretiseerub see ülesanne nende
püüdlustes, ajalikke asju Jumala



mõõdupuu järgi seada[17] ja
haputaigna kombel maailmas
tegutseda, et Kristus võiks kõigi
nende tegevuste tipus särada.
”Üleüldine preesterlus, mille oleme
saanud ristimisega” – selgitas Don
Alvaro vastavalt püha Josemaria
õpetusele -, ”on kuninglik ( 1 Pt 2,9),
sest kui ohverdame Jumalale kõik,
mis oleme ja omandame ja kui me
Talle kõik auväärsed inimlikud
tegevused Jumala tahtele vastavalt
ohvriks toome, siis oleme me
Kristuse riik ja valitseme koos
temaga.”[19]

Püha Josemaria rääkis sageli ilmaliku
mentaliteedist nii preestrite, kui ka
ilmikute juures, kellele see omane
on. See oli osa erilisest ülesandest,
mille Jumal talle usaldas – kuulutada,
et on vajalik, Kristuse preesterlust
Opus Dei vaimus maailmas
tähelepandavaks teha. Nii töötavad
preestrid ja ilmikud vastavalt neile
osaks saanud andidele, Kiriku ühtse



sõnumi täitmisel, respekteerides
vastastikku teineteise spetsiifilist
olukorda. Ilmalike ülesandeks on,
püüda ajalikud struktuurid Kristuse
vaimuga elustada; preestrid teenivad
teisi, Jumalasõna kuulutades ja
Sakramente jagades. ”See aitab
kaasa”, nagu kirjutas püha
Josemaria, ”et kleerikud ei takistaks
ilmikuid, ega ilmikud kleerikuid; et ei
oleks kleerikuid, kes ennast ilmikute
asjadesse sagada tahaksid, ega
ilmikuid, kes ennast nendesse
asjadesse segaksid, mis on
kleerikutele ette nähtud”[20]

28. detsembril on järjekorde Opus
Dei, kui personaalprelaturi
aastapäev. Tänagem Jumalat ja
püüdkem enestele selgeks teha selle
preestrite ja ilmikute orgaanilise
koostöö sügav teoloogiline ja vaimne
tähendus Opus Deis, sest nii osalevad
nad Kiriku sõnumis; nad teostavad
seda eriti sellise kokkukuuluva
kristliku elu näite abil, vastavalt



Apostli sõnadele: Igaüks peaks jääma
seisusesse, kus Jumaa kutse teda
kohtas [21], s.t. sada protsenti kas
preester või ilmalik. Nii teenime me
tõhusalt kirikut, nagu me seda juba
ammu üritanud oleme, kuid mida me
tänapäeval veel suurema järelkajaga
tegema peame, sest paljudest
ilmikutest on saanud ilmalikud
inimesed, kes Jumala oma maistest
tegemistest välja lülitada kavatsevad.
Meie aga peaksime tervet ilmiku
vaimu taga nõudma, nagu ka Paavst
paljudel puhkudel viitab. [22]

Mõne päeva pärast, 7. novembril
pühitsen ma 32 Opus Dei usklikku
diakoniks. Palugem Jumalat, et nad
võiksid Teda hästi ja pühalt teenida.
Palvetagem ikka ka edaspidi Püha Isa
ja tema palvesoovide eest, tema
kaastöötajate eest, preestrite,
diakonide ja preestriseminari
kandidaatide eest kogu maailmas.
Meenutagem ka päeva, mil Maarja
erilise poolehoiu märgiks meie Isal



Rialp ”roosi” leida võimaldas, et Ta
meie Ema paluks, et ta meis truuduse
lõhnava ”roosi” ärataks. Me
arvastame ka nende abiga, kes juba
lahkunud on; tugevdagem selle kuu
nädalate jooksul triumfeeriva ja
kannatava Kiriku ühtsust, palvetades
surnute eest. 

Kogu oma armastusega ma õnnistan
teid!

Teie Isa

+ Javier 

________________________________________________________________________________

[1] Missaraamat, Kristus Kuninga
Suurpüha, Prefatsioon

[2] 1 Kr 15, 24

[3] 1 Pt 2, 9-10

[4] Püha Augustinus, Jumala linn XX,
10 (CCL 48, 720)



[5] Fl 2,5

[6] Teine Vatikani kirikukogu,
Dogm.Konst. Lumen gentium, Nr.10

[7] Püha J.M. Vianney, tsitaat
Benediktus XVI kirjast preestritele,
16.6. 2009

[8] Ilm 7, 9-10

[9] Benediktus XVI, Jutlus Kõigi
Pühakute Suurpühal, 1.11. 2006

[10] Püha Josemaria, Kristus möödub,
Nr 96

[11] Sama, Nr 120

[12] Püha Josemaria, Kiri 2.2.1945,
Nr.1 

[13] Püha Josemaria, Kiri
28.3.1955,Nr.4

[14] Gregorius Suur, Moralia 25,7, 15
(PL 76, 328)



[15] Püha Josemaria, Ühe vaatluse
märkmed, 19.3.1968

[16] Mt 28, 19-20

[17] Teine Vatikani Kirikukogu, 
Lumen gentium, Nr. 31

[18] Sama, Dekreet, Apostolicam
actuositatem, Nr. 2

[19) Piiskop Alvaro del Portillo, Kiri
9.1.1993, Nr.11

[20] Püha Josemaria, Kiri 19.3.1954,
Nr.21

[21] 1 Kr7, 20

[22] Benediktus XVI, Jutlused
18.5.2006 ja 11.6.2007

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-november-2009/


et-ee/article/prelaadi-kiri-
november-2009/ (01.02.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-november-2009/
https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-november-2009/

	Prelaadi kiri (november 2009)

