opusdei.org

Prelaadi kiri
(november 2009)

Preestrite-aasta tuletab koigile
kristlastele meelde, et meie
ulesandeks on oma eluga
Kristust teistele 1dhemale tuua.
See on Opus Dei prelaadi
seekordse kirja teema.

13.11.2009

Minu armsaimad: hoidku Jeesus
minu titreid ja poegi!

Selle, Preestrite-aasta novembrikuus
meenuvad mulle liturgilised pihad,
mis on seda kuud alustavad ja



lopetavad. Modlemad suurpithad -
Koigi Puhakute ja Kristus - Kuninga
Suurptiiha néitavad meile
jumalarahva preesterlikku iseloomu.
Esimene nendest, mida tana
puhitseme, nditab meile Kristuse
preesterkonnna liikmeid. Ja teine,
mis on 22. novembril, teeb meile
teatavaks, et meie Pealik, Kristus on
kogu loodu igavene Preester ja
Kuningas[1], kes oma aurikka
tulemisega aegade 10pul oma riiki
valitseb ja selle Isale lile annab.[2]

Modlemad puhad kutsuvad meid
kristlike vaértuste tile motisklema.
Puha Peetrus poordub oma esimeses
kirjas ristitute poole: "Teie, aga olete
valitud sugu, kuninglik preesterkond,
puha sugu, rahavas, kes sai tema
eriliseks omandiks, kes kuulutavad
selle suuri tegusid, kes teid
pimedusest oma suureparasesse
valgusesse kutsus. Enne ei olnud te
tema rahvas, nuid aga olete saanud
jumalarahvaks; enne ei olnud teil



halastust, kuid ntitiid olete selle
leidnud.”[3] Apostlite virst nditab
meile niisiis, et Jumal on teinud meid
Piha Vaimu armuga oma lasteks ja
nii rajanud uue jumalarahva -
Kiriku. Selleks ei saa inimliku
polvnemise 1abi, vaid kehastumises
Jeesuses Kristuses. Kuna meid on
uskumatul viisil, teenimatult ara
valitud - s.t. me osaleme Kristuse
preesterluses! — oleme me kutsutud
sOna ja teoga Jumala imetegusid
kuulutama.

Imestagem Jumal-Isa heategusid ja
tdnagem Teda. Ta ei saatnud oma
Poega maailma mitte ainult meie
paastmiseks, vaid Ta tahtis, et
Lunastamissdnum kuni aegade
16puni koikide inimesteni jouaks —
Kiriku kaudu, mis on Kristuse ihu ja
paéstev kohalolek ruumis ja ajas.
Puha Augustinus kirjutab: ”Nii, nagu
me koiki ristituid Gihe ja sama
salvimise jouks nimetame, nimetame
me nii ka koiki preestreid, sest nad



koik on iihe ja sama Preestri
liikmed.”[4] Meie Isa vaatles tihti
oma palves seda suurt kingitust ja
noudis ka meilt, et oleksime
meelestatud Kristuse sarnaselt[5];
Seepéarast peaksime endilt kiisima,
kui palju piiiame me endile seda
rikkust sisendada.

Uldine kutse pithadusele ja
apostolaadile tuleneb pitserist, mille
juured on ristimises.Uleiildine
preesterlus lahtub
ametipreesterlusest ja see omakorda
on nende teenistuses. Kui ei oleks
uuestisundi ristimises, ei oleks meil
neid puhitsetud ametikandjaid, sest
see sakrament avab ukse koigile
teistele sakramentidele ja ilma
preestriteta, kelle kaudu Kirik
Jeesuse Opetust kuulutab, neid
sakramentide - eriti Euharistia —
vahendusel Tema ellu liidab ja Taeva
poole juhatab, ei saa me pithaduse
teed leida. ”Siiski erinevad uletldine
usklike preesterlus ja preestriametis



olev preesterlus, mida nimetatakse
hierarhiliseks preesterluseks,
uksteisest olemuselt, mitte lihtsalt
ametiastme poolest. Kuid nad on
teineteisega seotud, nii, et mdlemad
osalevad erilisel viisil Kristuse
preesterluses.”[6]

Ars’1i preester raakis meile tungivalt
ametipreestrite vajalikkusest. Paavst
Benediktus XVI tsiteerib oma
preestritaasta puhul avaldatud kirjas
selle puhaku utlusi: "Ilma
preestriteta ei oleks meil kasu
Jeesuse surmast ja kannatusest.
Preester on see, kes maapeal
Lunastustood jatkab....mis oleks
meile kasu majast, mis on tais kulda,
kui ei leiduks kedagi, kes meile selle
maja ukse avaks? Preestri kies on
voti taevalike varanduste juurde:
tema on see, kes ukse avab, ta on
Jumala armastuse majahoidja, tema
hiivede varahoidja....Preester ei ole
preester iseenda jaoks, ta on seda
teie parast.”[7] Kas me palvetame iga



pdev, tais usku, preestrite pithaduse
eest? Kas me palume Loikuse
Issandat, nagu nduab meie
kristlaseks olemine, et Ta saadaks
oma viljapdllule nii palju tootegijaid,
et neid jatkuks kogu maailma
vajaduste rahuldamiseks?

Kuid poordugem tagasi tanase paeva
liturgiliste tekstide juurde, mis
rohutavad Jumalarahva
preesterlikku iseloomu. Uks
valjendusrikas ilmutus annab meile
ettekujutuse ” suurest rahvahulgast,
keda uikski ei suutnud loendada,
koigist paganah6éimudest ja
suguharudest ja rahvaist ja keeltest,
seismas trooni ees ning Talle ees,
valged ruud ull ja palmioksad
ké&es.Nad huudsid suure haélega.
“Paaste on meie Jumalal, kes istub
Troonil ja Tallel”[8]. Need paljud
inimesed, kes koos inglitega Piiha
Vaimu ees maha laskuvad on
Puhakud. Monesid me tunneme, kuid
suurem osa neist on tundmatud. See



rahvas, mida me ndeme sinna
Aegade Lopul kogunemas, ” holmab
Uue ja Vana Testamendi piihakuid,
alates Oiglasest Aabelist ja truust
esiisast Aabrahamist, lugematul
hulgal Martreid kristluse algaegadest
alates ning jargnevate sajandite
Ondsaid ja Piihakuid, kuni meie aja
Kristuse tunnistajateni. Neid koiki
uhendab soov, oma elus
Evangeeliumi kehastada. Selle
innustajaks on Puha Vaim, mis
Jumalarahvale igavesti elujdudu
annab.”[9]

Nii ametipreestrid kui ka uletldine
preesterkond peab inimesi
puhitsema. Need puhitsetud teenrid,
kes on Kristuse, Kirikupea, sarnased,
teevad oma to0d, kuulutades
Jumalasona, jagades Sakramente ja
juhatades karjastena usklikke
igavesele elule. Nad on Igavese
Ulempreestri ndhtavad téoriistad.
Kuid kuningliku preesterluse jouga
osalevad ka kristlased, usklikud omal



moel selles Kristuse, preestri
kolmekordses ametis. Piiha
Josemaria selgitas, et eranditult iga
kristlane on ristimise kaudu oma
olemasoluga preestriteks seatud.: et
tuua vaimulikke ohvreid, mis on
Jumalale meelepdrased Jeesuse
Kristuse kaudu (1 Pt 2,5), nii, et
teeksime koike, kuuletudes Jumala
tahtele ja jatkaksime nii Jumal-
Inimese sonumit.”[10]

Keegi ei peaks vajama selleks Kiriku
Autoriteedi poolt erilist tilesannet, et
tunda ennast kutsutuna Kiriku
rodmusonumis osalema. ”Apostel:
see on kristlane, kes ristimise kaudu
Kristusga samastub ja teab, et ta on
Temaga uks; kes Kinnitamise 1dbi on
voitluseks Kristuse eest ette
valmistatud, kes on kutsutud koigi
usklike uletldise preesterluse
pOhimdottel Jumalat maailmas
teenima, mis tuleneb teatud kindlast
— kuigi ametipreestritega vorreldes
taiesti erinevast — osalemisest



Kristuse preesterluses annab ja
voimaldab, kirikukultuses osaleda
ning inimesi nende teekonnal Jumala
juurde, sOna ja eeskujuga, palve ja
suretamise kaudu aidata.”[11]
Modelgem sageli, mis tahendab olla
kristlane ja omada tlesannet -
Kristust inimeste ja inimesi Kristuse
juurde viia.

Preestrite-aasta jooksul tahame me
palvetada preestrite puihaduse eest,
samuti aga kogu kristliku rahva
puhaduse eest. Kui on olemas
perekondi, kes eeskujuliku kristliku
eluga oma lapsi armastuses Jumala
vastu kasvatavad, kui on olemas
mehi ja naisi, kes tdsiselt pingutavad,
et tavalistes elu situatsioonides
Kristust leida, kui leidub noori, kes
Jumalalt preestrikutsumust
tunnevad. Need kuud annavad meile
koigile voimaluse, paremini tleuldist
kutsumust pithadusele ja
apostolaadile tundma dppida. Siis
vOime me paremini, otsustavamalt



seda kutset jalgida, mitte poolikult,
laskmata ennast vahepeal
valitsevatest mugavuskasitlustest
héirida. Kui palju ja mil méadaral
mojutavad meid vasimus,
ebameeldivus, litiasaamised? Kas
kaotame rahu, sest me ei otsi
pelgupaika Jumala juures? Kas
motleme selle peale, et rist on kiriku
vundament ja kroon?

Piha Josemaria sai Jumalalt erilise
valguse, et kuulutada, kuidas on
voimalik maiste tegevste kaudu
Jumala riigi levimisele kaasa aidata.
Isegi veel paeval, kui ta suri,
meenutas ta monedele Opus Dei
naistele, et ka neil, nagu paljudel
kristlastel on preestrihing. Mitmed
aastad enne seda kirjtas ta: ” Alati ja
koiges peab meil - preestrtel ja
ilmalikel — olema preestrihing ja
ilmiku mentaliteet. Nii véime oma
isiklikus elus moista ja teostada seda
vabadust, mis meid Kirikus ja
ajalikes asjades rodomsaks teeb ja me



moistame kohe, et oleme Jumala ja
inimeste linna kodanikud.”[12]

Preestrihing juhatab — ma kordan -
ristirahvast, olema Kristuse sarnaselt
meelestatud. See suurendab nalga,
Temaga Piha Missas ja kogu pava
jooksul thenduses olla. Preesterlik
hing sunnib meid soovima, tiha
enam teenida tahta, end siiralt ja
konkreetselt kaasinimeste vaimse ja
materiaalse heaolu heaks
puhendada; see paneb meid tdelise
innuga hingede heaks tootama,
kirglikult putidma, koos Kristusega
kaaslunastaja olla - tihedas kontaktis
Maarjaga ning lapselikult Paavstist
soltudes; see dratab meis valmidust,
omaenda ja koigi teiste inimeste
patte kahetseda...ltithidalt deldes,
Jumalat ja ligimesi armastades, mitte
kunagi keeldudes oma panusest
Kirirku ja hingede heaks. Piha
Josemaria vottis selle vaimsuse
kokku jargmiselt: ”Selle preesterliku
hingega, mida ma teile koigile



Jumalalt palun, kaasneb teile
kohustus, muuta oma elu igapdevaste
tegevuste keskel katkematuks Jumala
ulistuseks: pidevaks palveks ja
kahetsuseks, eestpalveks ja ohvriks
kdigi inimeste eest. Ja seda koike
tihedas ja pusivas ithenduses Jeesuse
Kristusega pihimas

Missaohvris.” [13]

Puha Missa annab meie tegudele
igaviku vaartuse. Neil hetkedel
ilmneb kristlasele vaga selgelt, et tal
on kohustus, oma elu ja tegemiste
ohverdamise 14bi, maise tegelikkuse
puhitsemises Jeesusega koostood
teha. ”Altare Dei est cor
nostrum”[14], titles Gregorius Suur —
meie siida on Jumala altar.
“Teenigem Teda mitte ainult altaril,
vaid kogu maailmas, mis on meile
nagu uks altar. Koik inimeste t60d ja
tegemised oleksid nagu tihele altarile
suunatud ja igatks teist loeb tanu
sellele hingetihtsusele iga paev
teatud maéral oma missat. See kestab



kakskiimmend neli tundi, kuni
jargmise missani, mis omakorda jalle
kakskiimmend neli tundi kestab ja
nii jatkub see kuni meie elu
16puni.”[15]

Kristuse prohvetlikus ametis
osalemise margiks peavad usklikud
puudma Jumala ja Kiriku dpetust
teistele edasi anda. Loomulikult on
olemas palju voimalusi, kuidas
Kiriku evangeeliumiesitluses kaasa
aidata; igal juhul baseerub selline
apostellik t60 Jeesuse kasul, mis on
suunatud koigile kristlastele: Minge
koigi rahvaste juurde ja tehke koik
inimesed minu jiingriteks (...) Opetage
neid pidama koike, mida mina olen
teil kdskinud. [16]

Samamoodi sunnib Kristse
kuninglikust ametist osavotmine
kristlasi, koiki maiseid reaalsusi
puhitsema; ilmikute jaoks
konkretiseerub see iilesanne nende
puudlustes, ajalikke asju Jumala



mooddupuu jargi seada[17] ja
haputaigna kombel maailmas
tegutseda, et Kristus voiks koigi
nende tegevuste tipus sdrada.
»Uleiildine preesterlus, mille oleme
saanud ristimisega” — selgitas Don
Alvaro vastavalt piiha Josemaria
Opetusele -, “on kuninglik (1 Pt 2,9),
sest kui ohverdame Jumalale koik,
mis oleme ja omandame ja kui me
Talle koik auvaarsed inimlikud
tegevused Jumala tahtele vastavalt
ohvriks toome, siis oleme me
Kristuse riik ja valitseme koos
temaga.”[19]

Puha Josemaria radkis sageli ilmaliku
mentaliteedist nii preestrite, kui ka
ilmikute juures, kellele see omane
on. See oli osa erilisest iilesandest,
mille Jumal talle usaldas — kuulutada,
et on vajalik, Kristuse preesterlust
Opus Dei vaimus maailmas
tahelepandavaks teha. Nii tootavad
preestrid ja ilmikud vastavalt neile
osaks saanud andidele, Kiriku tihtse



sonumi taitmisel, respekteerides
vastastikku teineteise spetsiifilist
olukorda. Ilmalike tilesandeks on,
puuda ajalikud struktuurid Kristuse
vaimuga elustada; preestrid teenivad
teisi, Jumalasdna kuulutades ja
Sakramente jagades. ”See aitab
kaasa”, nagu kirjutas puha
Josemaria, ”et kleerikud ei takistaks
ilmikuid, ega ilmikud kleerikuid; et el
oleks kleerikuid, kes ennast ilmikute
asjadesse sagada tahaksid, ega
ilmikuid, kes ennast nendesse
asjadesse segaksid, mis on
kleerikutele ette nahtud”[20]

28. detsembril on jarjekorde Opus
Dei, kui personaalprelaturi
aastapaev. Tanagem Jumalat ja
puudkem enestele selgeks teha selle
preestrite ja ilmikute orgaanilise
koostdo stigav teoloogiline ja vaimne
tdhendus Opus Deis, sest nii osalevad
nad Kiriku sénumis; nad teostavad
seda eriti sellise kokkukuuluva
kristliku elu naite abil, vastavalt



Apostli sdonadele: Igaiiks peaks jadma
seisusesse, kus Jumaa kutse teda
kohtas [21], s.t. sada protsenti kas
preester voi ilmalik. Nii teenime me
tohusalt kirikut, nagu me seda juba
ammu uritanud oleme, kuid mida me
tanapdeval veel suurema jarelkajaga
tegema peame, sest paljudest
ilmikutest on saanud ilmalikud
inimesed, kes Jumala oma maistest
tegemistest valja lulitada kavatsevad.
Meie aga peaksime tervet ilmiku
vaimu taga ndudma, nagu ka Paavst
paljudel puhkudel viitab. [22]

Mone péeva pérast, 7. novembril
puhitsen ma 32 Opus Dei usklikku
diakoniks. Palugem Jumalat, et nad
vOiksid Teda hasti ja puhalt teenida.
Palvetagem ikka ka edaspidi Piha Isa
ja tema palvesoovide eest, tema
kaastOOtajate eest, preestrite,
diakonide ja preestriseminari
kandidaatide eest kogu maailmas.
Meenutagem ka pédeva, mil Maarja
erilise poolehoiu mérgiks meie Isal



Rialp "roosi” leida voimaldas, et Ta
meie Ema paluks, et ta meis truuduse
l6hnava ”roosi” arataks. Me
arvastame ka nende abiga, kes juba
lahkunud on; tugevdagem selle kuu
nadalate jooksul triumfeeriva ja
kannatava Kiriku uihtsust, palvetades
surnute eest.

Kogu oma armastusega ma onnistan
teid!

Teie Isa

+ Javier

[1] Missaraamat, Kristus Kuninga
Suurptiiha, Prefatsioon

[2] 1 Kr 15, 24
[3]1Pt2,9-10

[4] Puha Augustinus, Jumala linn XX,
10 (CCL 48, 720)



[S]F12,5

[6] Teine Vatikani kirikukogu,
Dogm.Konst. Lumen gentium, Nr.10

[7] Puha ]J.M. Vianney, tsitaat
Benediktus XVI kirjast preestritele,
16.6. 2009

[8] Ilm 7, 9-10

[9] Benediktus XVI, Jutlus Koigi
Pithakute Suurpihal, 1.11. 2006

[10] Puha Josemaria, Kristus moodub,
Nr 96

[11] Sama, Nr 120

[12] Piha Josemaria, Kiri 2.2.1945,
Nr.1

[13] Piha Josemaria, Kiri
28.3.1955,Nr.4

[14] Gregorius Suur, Moralia 25,7, 15
(PL 76, 328)



[15] Piiha Josemaria, Uhe vaatluse
markmed, 19.3.1968

[16] Mt 28, 19-20

[17] Teine Vatikani Kirikukogu,
Lumen gentium, Nr. 31

[18] Sama, Dekreet, Apostolicam
actuositatem, Nr. 2

[19) Piiskop Alvaro del Portillo, Kiri
9.1.1993, Nr.11

[20] Puha Josemaria, Kiri 19.3.1954,
Nr.21

[21] 1 Kr7, 20

[22] Benediktus XVI, Jutlused
18.5.2006 ja 11.6.2007

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/


https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-november-2009/

et-ee/article/prelaadi-kiri-
november-2009/ (01.02.2026)


https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-november-2009/
https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-november-2009/

	Prelaadi kiri (november 2009)

