
opusdei.org

Prelaadi kiri (märts
2010)

Selles kirjas, mis on
pühendatud Paastuajale,
soovitab Piiskop Echevarria
”iga päev mõnes konkreetses
meie elu puudutavas küsimuses
Jumala poole pöörduda”.

10.03.2010

Minu armsaimad: hoidku Jeesus
minu tütreid ja poegi!

Sel aastal puudutab Isa oma
Paastuaja sõnumis eriliselt õigluse
teemat. Selle vooruse klassikaline



definitsioon oleks – anda igaühele
seda, mis talle kuulub -, Benediktus
XVI selgitab, et ”need inimesed, kes
kõige rohkem abi vajavad, ei ole
seadusega kaitstud. Täiusliku elu
jaoks, on vaja midagi sügavamat,
midagi sellist, mida ainult kinkida
saab: võime oletada, et inimene, kes
ainult Jumala armust elab ja kelle
Jumal on loonud enese sarnaseks,
võib ka temaga suhelda”[1].

Anda igaühele see, mis talle kuulub,
inimlikkuse piirides, on vältimatu
eeldus õiglase, tõeliselt humaanse
ühiskonna arenguks; ja selles suunas
peaks igaüks pingutama, et täita
võimalikult hästi oma kohustusi
teiste suhtes, kas individuaalselt või
ühiskonnas, millesse ta kuulub:
perekonnas, asutuses,
tsiviilühiskonnas. Kuid me ei või
ainult sellega leppida. Püha
Josemaria soovitab: ”praktiseeri
õiglust, tee seda helduse armuga”[2].



Oma ligimestele suunatud
kohustuste aus ja õiglane täitmine
loob kodanike kooseksisteerimise
õiged alused, kuigi sellest üksi veel ei
piisa. Kristuse südameasjaks oli küll
haigete parandamine, näljaste
toitmine, jne., aga eelkõige hoolitses
ta selle eest, et vaimset häda –
jumaliku mittetundmist, patu haigust
– leevendada. Sest, nagu kirjutab
püha Augustinus: ”kui õiglus on
voorus, mis igaühele annab selle, mis
temale kuulub (…), siis ei ole see, mis
inimest Jumalast lahutab, enam
inimlik privileeg”[3]. Seepärast ütles
meie Isa ikka ja jälle: ”Olgem
veendunud, et ainuüksi inimliku
õiglusega ei ole võimalik inimkonna
suuri küsimusi lahendada. Ärgem
imestagem, kui inimesed, kes ainult
kuiva õiglust taga ajavad, ennast
haavatutena tunnevad, sest inimene,
kes on Jumala laps, igatseb palju
enamat. Armastus peab kõik
sisemiselt elustama ja kõike väliselt
saatma, siis leevendab see kõik,



muudab kõik jumalikuks: Jumal on
armastus (1 Jh 4, 16).
Jumalaarmastus peaks olema alati
meie liikumapanevaks jõuks, sest siis
on kergem ligimesi armastada ning
iga maine armastus saab puhtamaks
ja mõttekamaks.”[4].

Need mõtted aitavad meil ka juba
Paastuaja alguses pöördumiskutset
vastu võtta ja seda järgida, nagu
näitab meile nende, ettevalmistavate
nädalate liturgia. Selleks, et olla
efektiivne õiglase korra juurutamisel,
peaks igaüks kõigepealt eneses korra
looma.

Kui Kristus variseridele ”puhta” ja
”ebapuhta” söömise kohta etteheiteid
tegi, vihjas ta sellele, et mitte see ei
ole ebapuhas, mis väljastpoolt inimese
sisse läheb, vaid see, mis inimesest
välja tuleb [5]. Tegelikult on inimese
süda, mis on pärispatu ja isiklike
pattudega haavatud, suurte pahede
allikaks; teiseltpoolt aga, peitub



inimese südames, mis on armuga
tervendatud ja ülendatud, ka kõige
hea läte.

Pärispatt oli peapõhjuseks, mis
purustas inimese tiheda ühtsuse
Jumalaga. Isiklikud patud
süvendavad seda lõhet veelgi ja
viivad nende täieliku lahutamiseni.
Me võime seda paljudes isikliku ja
ühiskonnaelu aspektides kohata.
Kuigi inimene on loomu poolest
teistele avatud, ”tunneb ta endas
erakordset raskusjõudu, mis viib
selleni, et ta iseeneses kängub ja
ennast teiste üle ja teiste vastu
maksma paneb: see on egoism,
pärispatu tagajärg. Kui Aadam ja
Eeva, saatana valest kiusatusse
viiduna, jumaliku käsu vastu astusid
ja saladusliku puu vilja võtsid,
vastandasid nad armastuse loogikale
umbusalduse ja konflikti loogika,
vastuvõtmise ja usaldusväärse
lootuse teiste suhtes, kirgliku
eneselekahmamise ja ise tegemisega



(1 Ms 3, 1-6). Nii muutusid nad
lõpuks rahutuks ja ebakindlaks.
Kuidas saab inimene ennast sellest
egoistlikust tungist vabastada ja
ennast armastusele avada?”[6].

See küsimus väljendab iga inimese
sügavaimat igatsust, sest ta on ju
armastusest ja armastuse jaoks
loodud. Seepärast püüdlevad kõik
mehed ja naised – ükskõik, kui
varjatuna see ka ei tunduks – selle
poole, et oma süda tõelise ja puhta
armastusega täita, mis seisneb selles,
et me ennast Jumalale ja Tema tahtel
teistele kingime, nii, et ei jääks
vähematki ruumi korrastamatule
enesearmastusele.Kuid see kõik on
võimaik ainult jumaliku armu abiga,
mis meie hinge tervendab, tugevdab
ja ülendab: selle armuga, mis saab
meile rikkalikult osaks Pihi-ja
Armulauasakramendi kaudu.

Niisiis, äratagem sellel Paastuajal
soovi, ennast vaimselt uuendada:



valmistugem paremini regulaarseks
pihiks ja valmistagem ennast iga
päevaga paremini ette Issanda
vastuvõtmiseks Armulaual. Tehkem
kõik, mis võimalik selleks, et ka need
inimesed, kes tavaliselt meiega koos
on, sedasama teed läheksid. Kas
oleme juba konkretiseerinud oma
Paastuaja kavatsused, mida Kirik
nende nädalate jaoks soovitab?
Tugevamini Kristuse ja Maarjaga
läbikäimist otsida, suuremeelselt
pihtida, endale konkreetseid
abivalmiduse eesmärke seada, ka ja
eriti apostolaadis – see võiks olla tee,
kuidas oma hinge
Ülestõusmispühade viljade
vastuvõtmiseks häälestada.

Sel moel on meie pingutustel, iga
päev mingis oma elu küsimuses
Jumala poole pöörduda, suur tähtsus.
Need üksteisele järgnevad
parandamised, isegi, kui need
toimuvad väga väikestes asjades,
kuid kui me otsustavalt nende kallale



asume ja suhtume neisse, kui
olulistesse võimalustesse, võivad
saada äärmiselt tähendusrikasteks
momentideks meie pühitsemises.
Jumal igatseb põleva armastusega
meis neid muutusi teha, kuid ta
vajab meie isiklikku kaastööd.
Mõelgem neid püha Augustinuse
sõnu: ”Jumal, kes on sind ilma sinuta
loonud, ei päästa sind ilma
sinuta.”[7].

Püha Vaimu abiga annavad need
väikesed igapäevased edusammud
meile jõudu, et võiksime oma mina
väravad täielikult avada, nii, et
jumalik arm seda puhastaks ja seal
Jumala- ja ligimesearmastuse
süütaks. ”Seepärast”, kirjutas püha
Josemaria, ”peame me nägema
Paastuajas enamat, kui ainult üht
meeldivat ajavahemikku, mis
liturgilisel aastal alati regulaarselt
kordub. See ajahetk on korvamatu,
see on jumalik abipakkumine, mille
me peame vastu võtma. Issand tuleb



meie kõrvale ja ootab meilt – siin ja
praegu – et me ennast tõsiselt
muudaksime.”[8].

Mõelgem, et sõnal ”õiglus” on
Pühakirjas sügav tähendus, eriti, kui
Jumal seda väljendab. Siis on
tegemist eelkõige jumaliku
pühadusega, mille Jumal tahab meile
kinkida usu kaudu Jeesusesse
Kristusesse ja mitte meie teenete
järgi. Püha Paulus õpetab oma kirjas
Roomlastele: ”Siin ei ole erinevust,
sest kõik on pattu teinud ja ilma
jäänud Jumala kirkusest, ning
mõistetakse õigeks tema armu abil,
päris muidu, lunastuse kaudu, mis
on Jeesuses Kristuses, kelle Jumal on
seadnud tema veres lepitusohvriks
usu kaudu, et näidata üles oma
õigust.”[9].

Ainult tihedas ühtsus Jeesusega usu
ja Sakramentide kaudu, võime me
sellest pühadusest osa saada, sest ta
on meie pattude eest oma Ristisurma



ja Ülestõusmisega meie
õigeksmõistmise välja teeninud.
”Tõesti, siin avaldub jumalik õiglus,
mis on täiesti erinev sellest, mis on
inimeste oma.

Jumal maksis meie eest oma poja
hinnaga, tõesti tohutult kõrge
hinnaga. Risti õiglust silmas pidades
võib inimene tõrkuma hakata, sest ta
näeb, et temast endast ei piisa, vaid
peab olema veel keegi teine, et ta
võiks tõeliselt tema ise olla. Kristuse
poole pöörduda, Evangeeliumisse
uskuda tähendab lõppkokkuvõttes:
ennast eneserahuldamise illusioonist
vabastada ja omaenda viletsust
tunnistada – see tähendab,
tunnistada teiste ja Jumala vajadusi,
tema halastust ja tema sõprust.”[10].

Kui hästi võib selles kokkuvõttes
mõista, miks meie Isa – esimese
näitena – alati sellest rääkis, et
peaksime oma elus iga päev
”kadunud poja rolli” mängima. See



õpetus peab meil kogu aeg, eriti aga
tulevate nädalate jooksul silme ees
olema. ”Inimese elu on teatud mõttes
pidev isakoju tagasipöördumine.
Kojutulek patukahetsuse kaudu, selle
südamepöördumise kaudu, milles
peitub soov, ennast parandada,
kindel otsus, oma elu parandada ja
mis väljendub ohverdustes ja
andumustes. Me pöördume oma
isakoju Andestamise Sakramendi
kaudu, milles me oma patte
tunnistades Kristuse enda ligi
tõmbame ja tema vendadeks, Jumala
perekonna liikmeteks saame.

Jumal ootab meid, nagu isa selles
võrdluses, avasüli, kuigi me ei ole
seda ära teeninud. Meie süül ei ole
tähtsust. Nagu kadunud poja loos,
loeb ainult see, et me oma südame
avame, isamaja järgi igatsust
tunneme ja rõõmustame Jumala
andide üle, mille kaudu meid
hüütakse Jumala lasteks ja mida me



tõesti oleme, kuigi sageli ei vasta me
sellele armule.”[11].

Meil on kerge seda teed väsimatult
käia, kui olema Maarja, meie Ema ja
Joosepi, tema puhtaima peigmehe
lähedal. Pöördugem sellel
maarjalikul aastal, mida me Opus
Deis alustasime, täieliku usaldusega
tema poole, et selle püha Patriarhi
pühal uuendada oma andumust
Opus Deile.Järgnevad püha
Josemaria sõnad, mida me täies
sügavuses põhjani uurima peaksime,
mõjusid mulle taas liigutavalt. Kui ta
rääkis oma tütardega Opus Dei töö
alustamisest naiste seas, ütles ta: ”Ma
arvasin, et Opus Dei on ainult
meestele mõeldud. Mitte, et mul
oleks midagi naiste vastu olnud (…),
aga enne 14.veebruari 1930 ei
teadnud ma midagi teie
eksisteerimisest Opus Deis; aga igal
juhul oli minu südames alati elav
soov, kõiges Jumala tahtmist
täita.”[12]. Minu tütred ja pojad, kas



see on meie südameasi, et olla igal
ajal valmis seda soovi – täita Jumala
tahet – ärkvel hoidma? Kas meile on
selge, ainult see annab mõtte meie
käitumisele kristliku meeste või
naistena?

Möödunud kuul olin ma Diötseesi
Peapiiskopi kutsel, seoses Preestrite-
aastaga, lühikest aega Valencias ja
Palma Mallorcal, Baleaaridel, kus
Prelatuuri töö hoogsalt areneb.
Mõlemal pool võisin ma näha, kui
palju inimesed Jumalat vajavad. Ja
ma nägin, kui tänulikult nad Opus
Dei vaimsuse vastu võtsid, sest see
aitab neil igapäevastes tegemistes
Pühimat Kolmainsust otsida ja teda
kohata. Ja nagu alati reiside ajal,
toetusin ma teie kõigi palvetele.
Saatke mind ka edaspidi!

23. märtsil on järjekordselt meie
armastatud Don Alvaro surma-
aastapäev. Mõeldes sellele, kuidas ta
alati meid innustas Maarja juures



pelgupaika otsima, teen ma teile
ettepaneku, tema isiklikku eestkostet
paluda, et selle maarjaliku aasta
armud sügavale meie hinge
tungiksid.

Kuu lõpul, 28., on järjekordselt meie
Isa preestrikspühitsemise aastapäev.
Palugem teda Paavsti ja tema
kaastööliste eest, kõigi piiskoppide,
preestrite eest kogu maailmas,
preestrite ja ordukutsumuste, kogu
jumalarahva pühaduse eest, mille
Kristus oma vere hinnaga lunastas
[13].

Kogu armastusega ma õnnistan teid!

Teie Isa

+Javier

Roma, 1 de marzo de 2010. 

----------------------------------------------------------------------------------

[1] Benediktus XVI, Paastuaja läkitus
2010, 30.10.2009



[2] Püha Josemaria, Kristus möödub,
Nr.77

[3] Püha Augustinus, Jumalalinn XIX,
21

[4] Püha Josemaria, Jumala sõbrad,
Nr.172

[5] Mk 7, 15

[6] Benediktus XVI, Paastuaja läkitus
2010, 30.10.2009

[7] Püha Augustinus, Jutlus 169, 13
(PL 38, 923) 

[8] Püha Josemaria, Kristus möödub,
Nr.59

[9] Rm. 3, 22-25

[10] Benediktus XVI., Paastuaja
läkitus 2010, 30.10.2009

[11] Püha Josemaria, Kristus möödub,
Nr. 64



[12] Püha Josemaria, Ühe
perekondliku kohtumise märkmed,
11.7.1974

[13] 1 Kr 6, 20;7,23

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
et-ee/article/prelaadi-kiri-marts-2010/

(01.02.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-marts-2010/
https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-marts-2010/

	Prelaadi kiri (märts 2010)

