opusdei.org

Prelaadi kiri (marts
2010)

Selles kirjas, mis on
puhendatud Paastuajale,
soovitab Piiskop Echevarria
”iga pdev mones konkreetses
meie elu puudutavas kiisimuses
Jumala poole poorduda™.

10.03.2010

Minu armsaimad: hoidku Jeesus
minu titreid ja poegi!

Sel aastal puudutab Isa oma
Paastuaja sonumis eriliselt digluse
teemat. Selle vooruse klassikaline



definitsioon oleks — anda igaiihele
seda, mis talle kuulub -, Benediktus
XVI selgitab, et "need inimesed, kes
koige rohkem abi vajavad, ei ole
seadusega kaitstud. Taiusliku elu
jaoks, on vaja midagi sigavamat,
midagi sellist, mida ainult kinkida
saab: voime oletada, et inimene, kes
ainult Jumala armust elab ja kelle
Jumal on loonud enese sarnaseks,
vOib ka temaga suhelda”[1].

Anda igatihele see, mis talle kuulub,
inimlikkuse piirides, on valtimatu
eeldus oOiglase, toeliselt humaanse
uhiskonna arenguks; ja selles suunas
peaks igauks pingutama, et tiita
voimalikult hasti oma kohustusi
teiste suhtes, kas individuaalselt voi
uhiskonnas, millesse ta kuulub:
perekonnas, asutuses,
tsiviilihiskonnas. Kuid me ei voi
ainult sellega leppida. Piha
Josemaria soovitab: "praktiseeri
Oiglust, tee seda helduse armuga”[2].



Oma ligimestele suunatud
kohustuste aus ja diglane taitmine
loob kodanike kooseksisteerimise
Oiged alused, kuigi sellest iiksi veel el
piisa. Kristuse siidameasjaks oli kiill
haigete parandamine, néaljaste
toitmine, jne., aga eelkdige hoolitses
ta selle eest, et vaimset hada —
jumaliku mittetundmist, patu haigust
—leevendada. Sest, nagu kirjutab
puha Augustinus: “kui 6iglus on
voorus, mis igatihele annab selle, mis
temale kuulub (...), siis ei ole see, mis
inimest Jumalast lahutab, enam
inimlik privileeg”[3]. Seepdrast utles
meie Isa ikka ja jalle: ”Olgem
veendunud, et ainutiksi inimliku
Oiglusega ei ole voimalik inimkonna
suuri kiisimusi lahendada. Argem
imestagem, kui inimesed, kes ainult
kuiva diglust taga ajavad, ennast
haavatutena tunnevad, sest inimene,
kes on Jumala laps, igatseb palju
enamat. Armastus peab koik
sisemiselt elustama ja koike véliselt
saatma, siis leevendab see koiKk,



muudab koéik jumalikuks: Jumal on
armastus (1 Jh 4, 16).
Jumalaarmastus peaks olema alati
meie liikumapanevaks jouks, sest siis
on kergem ligimesi armastada ning
iga maine armastus saab puhtamaks
ja mottekamaks.”[4].

Need motted aitavad meil ka juba
Paastuaja alguses poordumiskutset
vastu votta ja seda jargida, nagu
nditab meile nende, ettevalmistavate
nadalate liturgia. Selleks, et olla
efektiivne diglase korra juurutamisel,
peaks igauks kdigepealt eneses korra
looma.

Kui Kristus variseridele puhta” ja
“ebapuhta” so0mise kohta etteheiteid
tegi, vihjas ta sellele, et mitte see ei
ole ebapuhas, mis vdljastpoolt inimese
sisse ldheb, vaid see, mis inimesest
vdlja tuleb [5]. Tegelikult on inimese
suida, mis on parispatu ja isiklike
pattudega haavatud, suurte pahede
allikaks; teiseltpoolt aga, peitub



inimese siidames, mis on armuga
tervendatud ja ulendatud, ka koige
hea late.

Parispatt oli peap6hjuseks, mis
purustas inimese tiheda tihtsuse
Jumalaga. Isiklikud patud
sivendavad seda lohet veelgi ja
viivad nende téieliku lahutamiseni.
Me voime seda paljudes isikliku ja
uhiskonnaelu aspektides kohata.
Kuigi inimene on loomu poolest
teistele avatud, “tunneb ta endas
erakordset raskusjoudu, mis viib
selleni, et ta iseeneses kiangub ja
ennast teiste ule ja teiste vastu
maksma paneb: see on egoism,
pdarispatu tagajarg. Kui Aadam ja
Eeva, saatana valest kiusatusse
viiduna, jumaliku kédsu vastu astusid
ja saladusliku puu vilja votsid,
vastandasid nad armastuse loogikale
umbusalduse ja konflikti loogika,
vastuvotmise ja usaldusvéarse
lootuse teiste suhtes, kirgliku
eneselekahmamise ja ise tegemisega



(1 Ms 3, 1-6). Nii muutusid nad
16puks rahutuks ja ebakindlaks.
Kuidas saab inimene ennast sellest
egoistlikust tungist vabastada ja
ennast armastusele avada?”[6].

See kusimus valjendab iga inimese
sligavaimat igatsust, sest ta on ju
armastusest ja armastuse jaoks
loodud. Seepéarast putdlevad koik
mehed ja naised — uikskoik, kui
varjatuna see ka ei tunduks - selle
poole, et oma suida tdelise ja puhta
armastusega taita, mis seisneb selles,
et me ennast Jumalale ja Tema tahtel
teistele kingime, nij, et ei jadks
vahematki ruumi korrastamatule
enesearmastusele.Kuid see kdik on
vOimaik ainult jumaliku armu abiga,
mis meie hinge tervendab, tugevdab
ja ulendab: selle armuga, mis saab
meile rikkalikult osaks Pihi-ja
Armulauasakramendi kaudu.

Niisiis, &ratagem sellel Paastuajal
soovi, ennast vaimselt uuendada:



valmistugem paremini regulaarseks
pihiks ja valmistagem ennast iga
pdevaga paremini ette Issanda
vastuvotmiseks Armulaual. Tehkem
koik, mis voimalik selleks, et ka need
inimesed, kes tavaliselt meiega koos
on, sedasama teed ldheksid. Kas
oleme juba konkretiseerinud oma
Paastuaja kavatsused, mida Kirik
nende nadalate jaoks soovitab?
Tugevamini Kristuse ja Maarjaga
labikaimist otsida, suuremeelselt
pihtida, endale konkreetseid
abivalmiduse eesmarke seada, ka ja
eriti apostolaadis — see vdiks olla tee,
kuidas oma hinge
Ulestdusmispiihade viljade
vastuvotmiseks haalestada.

Sel moel on meie pingutustel, iga
pdev mingis oma elu kiisimuses
Jumala poole poorduda, suur tahtsus.
Need uksteisele jargnevad
parandamised, isegi, kui need
toimuvad vaga vaikestes asjades,
kuid kui me otsustavalt nende kallale



asume ja suhtume neisse, kui
olulistesse voimalustesse, voivad
saada daarmiselt tihendusrikasteks
momentideks meie pihitsemises.
Jumal igatseb pdleva armastusega
meis neid muutusi teha, kuid ta
vajab meie isiklikku kaast6od.
Modelgem neid piha Augustinuse
sonu: ”Jumal, kes on sind ilma sinuta
loonud, ei pdasta sind ilma
sinuta.”[7].

Puha Vaimu abiga annavad need
vaikesed igapdevased edusammud
meile joudu, et voiksime oma mina
varavad taielikult avada, nii, et
jumalik arm seda puhastaks ja seal
Jumala- ja ligimesearmastuse
suutaks. ”Seepéarast”, kirjutas ptiha
Josemaria, ”peame me nagema
Paastuajas enamat, kui ainult tiht
meeldivat ajavahemikku, mis
liturgilisel aastal alati regulaarselt
kordub. See ajahetk on korvamatu,
see on jumalik abipakkumine, mille
me peame vastu votma. Issand tuleb



meie korvale ja ootab meilt - siin ja
praegu — et me ennast tosiselt
muudaksime.”[8].

Moelgem, et sdnal ”diglus” on
Puhakirjas stiigav tahendus, eriti, kui
Jumal seda valjendab. Siis on
tegemist eelkdige jumaliku
puhadusega, mille Jumal tahab meile
kinkida usu kaudu Jeesusesse
Kristusesse ja mitte meie teenete
jargi. Pitha Paulus dpetab oma kirjas
Roomlastele: ”Siin ei ole erinevust,
sest koik on pattu teinud ja ilma
jadnud Jumala kirkusest, ning
moistetakse digeks tema armu abil,
pdris muidu, lunastuse kaudu, mis
on Jeesuses Kristuses, kelle Jumal on
seadnud tema veres lepitusohvriks
usu kaudu, et naidata lles oma
oigust.”[9].

Ainult tihedas tihtsus Jeesusega usu
ja Sakramentide kaudu, véime me
sellest pithadusest osa saada, sest ta
on meie pattude eest oma Ristisurma



ja Ulestdusmisega meie
O0igeksmoistmise vélja teeninud.
“Tdesti, siin avaldub jumalik diglus,
mis on taiesti erinev sellest, mis on
inimeste oma.

Jumal maksis meie eest oma poja
hinnaga, tdesti tohutult korge
hinnaga. Risti diglust silmas pidades
vOib inimene torkuma hakata, sest ta
naeb, et temast endast ei piisa, vaid
peab olema veel keegi teine, et ta
vOiks toeliselt tema ise olla. Kristuse
poole poorduda, Evangeeliumisse
uskuda tahendab 16ppkokkuvdttes:
ennast eneserahuldamise illusioonist
vabastada ja omaenda viletsust
tunnistada — see tahendab,
tunnistada teiste ja Jumala vajadusi,
tema halastust ja tema soprust.”[10].

Kui hasti voib selles kokkuvottes
moista, miks meie Isa — esimese
naitena — alati sellest raakis, et
peaksime oma elus iga pdev
”kadunud poja rolli” mangima. See



Opetus peab meil kogu aeg, eriti aga
tulevate nadalate jooksul silme ees
olema. “Inimese elu on teatud mottes
pidev isakoju tagasipoordumine.
Kojutulek patukahetsuse kaudu, selle
sidamepoordumise kaudu, milles
peitub soov, ennast parandada,
kindel otsus, oma elu parandada ja
mis véljendub ohverdustes ja
andumustes. Me poérdume oma
isakoju Andestamise Sakramendi
kaudu, milles me oma patte
tunnistades Kristuse enda ligi
tdmbame ja tema vendadeks, Jumala
perekonna liikmeteks saame.

Jumal ootab meid, nagu isa selles
vordluses, avasili, kuigi me ei ole
seda ara teeninud. Meie suul ei ole
tahtsust. Nagu kadunud poja loos,
loeb ainult see, et me oma stidame
avame, isamaja jargi igatsust
tunneme ja rodmustame Jumala
andide ule, mille kaudu meid
hiuutakse Jumala lasteks ja mida me



toesti oleme, kuigi sageli ei vasta me
sellele armule.”[11].

Meil on kerge seda teed vasimatult
kéia, kui olema Maarja, meie Ema ja
Joosepi, tema puhtaima peigmehe
lahedal. P6ordugem sellel
maarjalikul aastal, mida me Opus
Deis alustasime, tdieliku usaldusega
tema poole, et selle ptiha Patriarhi
puhal uuendada oma andumust
Opus Deile.Jargnevad piitha
Josemaria sdnad, mida me taies
siigavuses pohjani uurima peaksime,
mojusid mulle taas liigutavalt. Kui ta
raakis oma titardega Opus Dei t60
alustamisest naiste seas, utles ta: ”Ma
arvasin, et Opus Dei on ainult
meestele moeldud. Mitte, et mul
oleks midagi naiste vastu olnud (...),
aga enne 14.veebruari 1930 ei
teadnud ma midagi teie
eksisteerimisest Opus Deis; aga igal
juhul oli minu stidames alati elav
soov, koiges Jumala tahtmist
taita.”[12]. Minu tiitred ja pojad, kas



see on meie siidameasi, et olla igal
ajal valmis seda soovi — tdita Jumala
tahet — drkvel hoidma? Kas meile on
selge, ainult see annab motte meie
kaitumisele kristliku meeste voi
naistena?

M66dunud kuul olin ma Didtseesi
Peapiiskopi kutsel, seoses Preestrite-
aastaga, lihikest aega Valencias ja
Palma Mallorcal, Baleaaridel, kus
Prelatuuri t00 hoogsalt areneb.
Modlemal pool voisin ma naha, kui
palju inimesed Jumalat vajavad. Ja
ma négin, kui tdnulikult nad Opus
Dei vaimsuse vastu votsid, sest see
aitab neil igapdevastes tegemistes
Pithimat Kolmainsust otsida ja teda
kohata. Ja nagu alati reiside ajal,
toetusin ma teie koigi palvetele.
Saatke mind ka edaspidi!

23. martsil on jarjekordselt meie
armastatud Don Alvaro surma-
aastapaev. Moeldes sellele, kuidas ta
alati meid innustas Maarja juures



pelgupaika otsima, teen ma teile
ettepaneku, tema isiklikku eestkostet
paluda, et selle maarjaliku aasta
armud sugavale meie hinge
tungiksid.

Kuu 16pul, 28., on jarjekordselt meie
Isa preestrikspiihitsemise aastapaev.
Palugem teda Paavsti ja tema
kaastooliste eest, kdigi piiskoppide,
preestrite eest kogu maailmas,
preestrite ja ordukutsumuste, kogu
jumalarahva ptihaduse eest, mille
Kristus oma vere hinnaga lunastas
[13].

Kogu armastusega ma onnistan teid!
Teie Isa
+]Javier

Roma, 1 de marzo de 2010.

[1] Benediktus XVI, Paastuaja lakitus
2010, 30.10.2009



[2] Puha Josemaria, Kristus moodub,
Nr.77

[3] Piha Augustinus, Jumalalinn XIX,
21

[4] Puha Josemaria, Jumala sébrad,
Nr.172

[5]1 Mk 7, 15

[6] Benediktus XVI, Paastuaja lakitus
2010, 30.10.2009

[7] Puha Augustinus, Jutlus 169, 13
(PL 38, 923)

[8] Puha Josemaria, Kristus moodub,
Nr.59

[9] Rm. 3, 22-25

[10] Benediktus XVI., Paastuaja
lakitus 2010, 30.10.2009

[11] Piha Josemaria, Kristus moéddub,
Nr. 64



[12] Pitha Josemaria, Uhe
perekondliku kohtumise markmed,
11.7.1974

[13] 1 Kr 6, 20;7,23

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
et-ee/article/prelaadi-kiri-marts-2010/
(01.02.2026)


https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-marts-2010/
https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-marts-2010/

	Prelaadi kiri (märts 2010)

