
opusdei.org

Prelaadi kiri (juuli
2010)

Me peame töö palveks muutma:
see on Opus Dei prelaadi
peasõnum tema juulikuu kirjas.

14.07.2010

Armsaimad: hoidku Jeesus minu
tütreid ja poegi! 

Sellest on möödunud juba 35 aastat,
kui Jumal 26. juunil 1975-ndal aastal
meie Isa enda juurde kutsus, et ta
võiks seal Taevas igavesti Tema
lähedust nautida. Nagu ka
varasematel aastatel, osales püha



Josemaria mälestusmissadel, mida
kogu maailmas pühitseti, lugematul
hulgal inimesi. Igal pool tänati
Jumalat kogu südamest, et ta on
maailmale ja kirikule sellise karjase
kinkinud, nagu meie Asutaja, kes on
meile kristliku elu eeskuju ja
eestkostja kõigis meie vaimulikes ja
materiaalsetes vajadustes.

See aastapäev kujutab endast
võimalust, inimeste hulgas levinud
püha Josemaria sõnumit sügavamalt
vaadelda. Meil on tõesti võimalus
pühaks saada, see tähendab, me
võime saavutada armastuse täiust,
täielikku ühendust Jumalaga, olles
lojaalsed oma ametialases töös ja
isiklikus elus.

Mõelgem sellele, kuidas võiksime
paremini asja üdimeni jõuda ning
proovida palveks muuta iga töö, olgu
see siis käsitöö, või vaimutöö.
Evangeelium toob piisavalt selgelt
välja, et on vaja kogu aeg,



järeleandmata palvetada [1] ja ka
Paulus vihjab sellele, kui ta ütleb: 
sine intermissione orate [2] palvetage
väsimetult. Tema soovitus on käskiva
iseloomuga. Kuid seda nõuet ei oleks
võimalik täita, kui me sellest nii aru
saaksime, nagu peaksime me
vahetpidamata sõnadega või
sisemiselt palvetama, sest see ei oleks
meie tavaliste igapäevatingimuste
tõttu võimalik. Meile usaldatud
perekondlike, ametialaste,
ühiskondlike või spordialaste
kohustuste täitmine nõuab tihti kogu
meie mõtlemise ja tugevat
tahtejõudu. Ja peale selle peame
hoolt kandma, et me iga päev teatud
vajalikud tunnid ka magame. Selle
kinnitusesks tuletan ma teile meelde,
kuidas püha Josemaria alati suure
rõõmuga kordas, et ka magamine on
võimalik palveks muuta. Ta kasutas
peaaegu alati püha Hieronymose
sõnu, mis näitab seda, et ka tema
formuleeris sedasama ideed.[3]



Aga kas me vaatleme seda Meistri
soovitust piisava põhjalikkusega? Ta
kutsub meid, et muudaksime kogu
oma eksistentsi pidevaks palveks:
lakkamatuks, nagu südamelöögid,
isegi siis, kui me vahel midagi
sõnadega ei väljenda. Nii õpetas
püha Josemaria oma tütreid ja poegi
ja kõiki, kes ennast Opus Dei vaimus
pühitseda tahavad. Ta armastas alati
öelda, et Opus Dei relv ei ole mitte
töö, vaid palve. Niisiis, muudame
oma töö palveks ja meil on
palvehing.

Muuta töö palveks. See olgu meie
püüe, elada kõigis erinevates
eluolukordades palveinimestena, mis
viib meid pühadusele, mis on
võimalik armu abil saavutada ja
selles peaksime me veendunud
olema. ” On hädavajalik elada
vaimsuses, mis aitab usklikke ennast
töö kaudu pühitseda.”[6], ütles
Paavst püha Joosepiga seoses. Ainult
siis, kui ühendame omal soovil



igapäevase töö palvega, on võimalik
enamikel kristlastel tõeliselt kristliku
täiuse poole pürgida.

Mul tuleb meelde see tänutunne,
mida meie Isa väljendas, kui ta ome
tütarde ja poegade kirju luges. Ta oli
väga liigutatud, kui keegi lihtne
põllumees, Opus Dei usklik talle
kirjutas, et ta tõuseb hommikul vara
ja palvetab, et Isa võiks ennast hästi
välja magada. Ja kui ta veel lisas, et
palvetab Memoraret samal ajal, kui
ta traktoriga maad künnab…Meie
Asutajale meeldis seda alati palveelu
tegelikkuse näiteks tuua.

Oma Apostellikus kirjas uue
aastatuhande alguses kirjutas
Johannes Paulus II ja kutsus meid
pühadusele, väljendades ennast
järgmiselt: ”Sellest täiuslikkuse
ideaalist ei tohi valesti aru saada,
nagu oleks see mingi erakorraline
eluviis, mis võimaldab ainult
mõnedel ”geeniustel” pühduseni



jõuda. Pühaduse tee on
mitmeharuline ja igaüks leiab omale
sobiva raja.(…) Ja just nüüd on aeg
veendakõiki sellest kristliku elu
”kõrgest mastaabist”. Kogu kiriku
kogukonna ja kristlik pere elu on
vaja selles suunas juhatada.”(7)

Meie Isa tuli korduvalt selle õpetuse
juurde tagasi ja selgitas: "Palvehing
ei ole ainult eelistatud inimeste asi.
On olemas inimesi ”- ta kasutas väga
värvikat näidet, et kuulajate
tähelepanu võita- ”kellel on
elementaarsed kristlikud teadmised
ja kes arvavad, et inimesed, kes
palvetavad, veedavad kogu päeva
mingis ekstaasis. See on üsna
naiivne. Munkadel, kes elavad
kloostris on vaja terve päev
igasuguseid asju teha: nad hoiavad
maja korras ja pühendavad aega
elatise hankimisele. Sageli kirjutavad
meile mungad ja nunnad
kontemplatiivsetest ordudest, et nad
meie eest palvetavad ja et nad meie



tööd väga hindavad. Nad mõistavad
seda, millest paljud inimesed aru ei
saa, nimelt meie elu
kontemplatiivsete ilmikutena
maailma keskel, maiste tegevuste
keskel. Meie töökoda on tänaval,
sinna oleme me lukustatud. Kus on
sool peidus? Me ei tohi lasta ta
maitsetuks muutuda ning seepärast
on kõik asjad siin maailmas kohad
meie mõtiskluseks.”[8]

Samamoodi, nagu keha vajab
hingamiseks õhku ja eluks
vereringet, nii vajab hing ühendust
Jumalaga kakskümmend neli tundi
päevas. Seepärast on õige vagadus
see, kui me kõik Jumalale suuname:
oma töö ja puhkuse, oma rõõmud ja
mured, edud ja ebaõnnestumised,
magamise ja ärkamise. Don Alvaro
kirjutas 1984. aastal: ”Maiste
tegevuste ja vaimuliku elu vahel, töö
ja palve vahel ei saa mingil juhul ”
relvarahu” anda: peab valitsema
täielik ühtsus. täielik ühtesulamine.



Töö toidab palvet ja palve omakorda
immutab läbi töö.”[9]

Selle eesmärgi saavutamiseks on vaja
peale armu veel ka isiklikku
lakkamatut pingutust, mis väljendub
sageli pisiasjades, näiteks selles, et
lausume mõne lühipalve, näiteks
pausi ajal, või siis, kui läheme ühest
kohast teise; ristis või Jumalaema
pildis meie töölaual, millele me
diskreetselt pilgu heidame jne. See
kõik aitab meid, et meie oma hinges
elavalt Jumala poole pöörduksime,
mida aitavad säilitada igapäevane
Missa ja palvehetkele pühendatud
aeg. Isegi siis, kui oleme tavaliselt
igasugustele tegevustele
keskendunud, sest mõistus on
täielikult eelseisva ülesande
teenistuses, jääb meie hing ikkagi
Issanda juurde ja on temaga
dialoogis, mis ei seisne sõnades ja
võibolla isegi mitte teadlikes mõtetes,
vaid südame ülendamises, soovist,
teha kõige väiksemadki asjad



armastusest. Ja samalajal ohverdame
me oma tööd Jumalale.

Kui proovime nii elada, siis muutub
meie kutsetöö areeniks, kus
väljenduvad erinevad inimlikud ja
üleloomulikud voorused: töökus,
kord, aja otstarbekas kasutamine,
tugevus, kõik ülesanded lõpule viia,
muretsemine väikeste asjade
pärast… ja sellele lisaks veel palju
tähelepanuosutusi teiste suhtes, mis
on tõelise ja delikaatse armastuse
märgiks.

Uskuge mind, tööd palvedialoogiks
muuta, see ei ole üldse nii raske. Ja
kui me selle Issandale ja ennast tööle
ohverdame, kuuleb Jumal juba meid,
aitab Jumal juba meid. Nii saab meie
hingest igapäevase töö keskel
palvehing. Teadmine, et Jumala pilk
on meie peal, täidab meid üha
rohkem ja rohkem. Võibolla ootab
Jumal meilt praegu just mõnd väikest
eneseületamist, väikest ohvrit,



võibolla naeratust mõnele inimesele,
kes meile vastumeelne on, või et me
mõne vähem meeldiva, kuid
aeganõudva ülesande kallale
asuksime, või et me korrast kinni
peaksime ja järjekindlalt väikseid
kohustusi täidame, mis väga
hõlpsasti ununeda võivad, või et me
ei lükkaks töid tänasest homsesse…Ja
kõike seda, et rõõmustada Jumalat,
meie Isa! võibolla asetad sa oma
töölauale või mujale nähtavale
kohale Kritsifiksi, mis tuletab sulle
meelde ja aitab sinu kontemplatiivset
eluhoiakut elavana hoida; sest
Ristilöödu on saanud sinu jaoks nagu
raamatuks, millest võid südamega ja
mõistusega õppida, mis tähendab,
teenida teisi.”[10]

Sellesama energiaga, millega ta meid
kannustas tööd palveks muutma,
rõhutas ta alati ka hädavajalikkust,
ainult Jumalale pühendatud aegades
mitte järgi andma; sagedane Missa,
Armulaud, mõtiskluspalve, Roosipärg



ja teised vagaduseharjutused, mida
kirik juba ammustest aegadest
praktiseerib; ja seda kõike veel enam
siis, kui meil on raskused mõne
tööülesandega, kas väsimusest, või
sellest, et oleme natuke kuivad ja
tuimad, mida tuleb kindlasti iga
inimese elus ette.” Selliseid
palveharjutusi – meenutas Don
Alvaro – ei saaks mingil juhul võtta
kui töökatkestusi, sest nad ei ole meie
päevast kuidagi eraldatud. Kui me
palvetame, siis ei lülita me ennast
”ilmalikust” tegutsemisest välja,
selleks, et ”vaimulikesse” asjadesse
sukelduda. Vastupidi, palve on
kristlase igapäevase käitumisviisi
kõige intensiivsem hetk, mis saadab
teda iga tegevuse juures ja mis loob
tiheda sideme tööde vahel, mis juba
tehtud on ja mida me kohe varsti
tegema hakkame. Ja just tööst saab ta
mõtteid, millega ta suulise ja
mõtiskluspalve tuld toidab ja millest
ta oma palveelu, tänutunde jaoks ja
usaldavaks enda Jumalale andmiseks



pidevalt uusi impulsse
ammutab.”[11]

Varsti sõidan ma Ecuadori, Peruusse
ja Brasiiliasse, et olla seal koos oma
tütarde ja poegadega ja neid nende
apostoolses töös julgustada. Ja nagu
alati, palun, et saadaksite mind oma
palvetaga, oma töö või puhkuse
ohvritega, juhul, kui te nende hulka
kuulute, kes just praegu oma vaba
aega naudivad. Ärge unustage ka
puhkuse ajal Jumala ligiolekut.
Tuletage meelde, mis ütles meie Isa:
”Puhkus on minu jaoks
igapäevarutiinist vabanemine, kuid
mitte jõudeolek.”

Puhkamine on jõuvarude kogumise,
lootuste äratamise, tulevikuplaanide
tegemise aeg – lühidalt öeldes,
millegi muuga tegelemine, et siis jälle
uue, värske jõuga tavalise töö juurde
tagasi pöörduda.”[12]

Selles kuus möödub ka 75 aastat
sellest hetkest, kui meie armas Don



Alvaro vastas: Siin ma olen! Tema
eestkostele usaldan ma enda ja teie
truuduse, mis teid alati kaitseb ja
millega te mind minu intensioonides
toetate.

Ma õnnistan Teid oma armastusega!

Teie Isa,

+Javier

[1]Lk 18, 1

[2] 1 Ts 5, 17

[3] Püha Hieronymus, Traktaat
Psalmidest, 1. Psalmi kommentaar
( CCL 78, 5-6)

[4] Püha Josemaria, Kristus möödub,
Nr.8 

[5] Püha Josemaria, Ühe
perekondliku kohtumise märkmed,
23. 4. 1959

[6] Benediktus XVI, Jutlus, 19.3.2006



[7] Johannes Paulus II, Apostellik
Kiri, Novo Millenio ineunte, 6.1. 2001,
Nr.31 

[8] Püha Josemaria, Ühe
perekondliku kohtumise märkmed,
30.10.1964

[9] Alvaro del Portillo, Il lavoro si
transformi in orazione, Artikkel
ajalehest ”Il Sabbato” 

7.12.1984, ( ”Rendere amabile la
verità” Libreria Editrice Vaticana,
Roma, 1995, S 649)

[10] Püha Josemaria, Jumala sõbrad,
Nr. 67 

[11] Alvaro del Portillo, op. cit. S.
650-651

[12] Püha Josemaria, Vagu, Nr. 514



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

et-ee/article/prelaadi-kiri-juuli-2010/
(01.02.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-juuli-2010/
https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-juuli-2010/

	Prelaadi kiri (juuli 2010)

