
opusdei.org

Prelaadi kiri
(detsember 2013)

Pärast Usu aasta lõppu vaatleb
piiskop Echevarria, kuidas
võisid möödunud kuud meie
usuellu sügava jälje jätta.

15.12.2013

Minu armsaimad: hoidku Jeesus
minu tütreid ja poegi!

Püha Isa kuulutas lõppenuks Usu
aasta, mil üritasime Jumala abiga
suurendada endas seda teoloogilist
voorust, mis on kristliku elu aluseks.
Me palusime tungivalt Jumalat: 



Audáge nobis fidem! [1] – Suurenda
meie usku ja koos sellega ka lootust,
armastust ja vagadust. Nüüd, kui
need armu kuud möödas on, püüame
me selle saadud innu ja jõuga, päev-
päevalt sel teel edasi sammuda, teel,
mis meid taevasse viib. Otsigem
pelgupaika Jumalaema juures, kes on
meie usu õpetaja ning kes õpetab
meile usalduslikku suhtlemist
Jumalaga, et ta annaks meile jõudu,
tema Pojale ja Kirikule truu olla.

Kiriku õpetusameti kirjutised, eriti
Entsüklika Lumen fidei, on välja
toonud kaks olulist momenti, mis on
usu allikaks, nii, nagu ütleb Uus
Testament. Ühest küljest ütleb püha
Paulus, fides ex auditu [2], usk on
Sõnum, mille aluseks on Kristuse
Sõna, mida kirikus loetakse ja vastu
võetakse, või teisest küljest nagu
õpetab püha Johannes, et Kristus,
inimesekssaanud Jumala Poeg, 
Tõeline valgus, mis valgustab iga
inimest, oli maailma tulemas. [3], ja



annab talle võime, Jumala varjatud
saladusi ära tunda. Seepärast on
tungivalt vaja ”see usule omane
valgus tagasi võita, sest kui see leek
kustub, kaotavad ka kõik teised
valguseallikad oma jõu”[4] Tänagem
Jumalat kogu südamest, minu tütred
ja pojad, selle valguse eest, mille
Püha Vaim meis süütab, millega ta
Kiriku õpetusametit ja pühade elu
teenib; võtkem see innuga vastu ja
tehkem Jumala ligiolekust oma
igapäevaelu juhtija.

Möödunud kuul toimus Roomas
kongress, mille teemaks oli püha
Josemaria teoloogiline mõtteviis ja
tema pühadus, seoses tema panusega
sügavamaks usu tundmiseks ja
usuõpetuse sügavamaks teaduslikuks
tõlgendamiseks. See kongress oli
järjekordne võimalus, et
teoloogilistes ringkondades selle
erilise missiooni nüansse levitada,
mis meie Isa 2.oktoobril 1928. aastal
Jumalalt sai koos ülesandega, see



kristlastele edasi anda, eriti neile, kes
on perekonna, kutsetöö ja ühiskonna
keskel.

Möödunud kuudel peatusin ma
erinevatel Credo artiklite tõdedel.
Nüüd tahaksin sellest kokkuvõtted
teha, nii teie, kui ka minu enda jaoks,
et need järgnevad kuud meie elus
sellest voorusest läbi põimuksid. See
tähendab seda, et tahan tegeleda
küsimusega, kuidas usku
igapäevasesse käitumisse juurutada,
et see tõesti meie mõistust
valgustaks, meie tahtmist tugevdaks
ja meie südame sütitaks, et me
Jumala armastuse ja tema tundmise
enda ja kõigi inimeste ellu viiksime.

Lähtepunktiks on see, et meil oleks
kõigutamatu usaldus, et meil on
kirikus rikkalikult paranemise
vahendeid, mis Kristus meile jättis,
muuhulgas Sakramentide
vastuvõtmine, Jumala ja kiriku
käskude järgimine ja palve, nagu me



Entsüklikast Lumen fidei lugeda
võime.

Sakramendid on Kristuse teguviis,
millega ta oma püha inimkonda, kes
on taeva kirkuses, hingedega
vahetusse kontakti viib. Peale selle
järgneb Püha Vaim meile teiste,
samuti tuttavate teede kaudu, et
inimesi enda poole tõmmata. Kuid
ometi, märgib Paavst, ”on meie
kultuur kaotanud selle Jumala
konkreetse ligioleku ja tema
tegutsemise tõsiselt võtmise. Me
arvame, et Jumal eksisteerib ainult
kuskil kaugel teisepool, teisel
tegelikkuse tasandil, eraldi meie
konkreetsetest suhetest. Kui see aga
nii oleks, kui Jumal oleks võimetu
maailmas tegutsema, siis ei oleks
tema armastus tõeliselt võimas,
tõeliselt reaalne.”[5]

Tulgem veelkord püha Josemaria
õpetuse juurde tagasi, mis tal juba
noorusaastatel mõtetes oli: Tuleb



endale selgeks teha, et Jumal on
pidevalt meie juures. – Me elame,
nagu Issand oleks kaugel, seal, kus
tähed säravad ja me ei mõtle üldse,
et ta on kogu aeg meie

kõrval.

Ta on meie juures, nagu armastav
isa. Igaühte meist armastab ta
rohkem, kui kõik maailma emad oma
lapsi armastada suudavad. Ta on
meie juures, meid armastades,
juhatades, õnnistades… ja meile
andestades (…). Me peame laskma
endid sellest täiesti läbi imbuda ja
täituda, et Issand on meie Isa, läbi ja
lõhki Isa, kes on nii meie kõrval kui
ka Taevas”[6]

See on ilmne eriti Absolutsiooni ja
Euhharistia vastuvõtmisel. Kui meil
on sellised usuveendumused, milline
kindlus patte andeks saada ja Jeesuse
lähedust kogeda meid siis valdab,
milline rahu siis tungib meie hinge,
ja kuidas kasvab meie võime, seda



rahu oma ümber levitada! Ma ei väsi
kordamast, et peame iga kord neid
Sakramente täie teadmisega vastu
võtma, et Püha Vaim meid Kristuse
kaudu Isa armastuse juurde tõmbab.

Kasutagem neid soovitusi oma
isikliku võitluse lahingutes. Me
võime olla pühad, vaatamata oma
vigadele ja langemistele, sest Jumal
kutsub meid, kui oma lapsi oma
kõige sisimasse ellu ning annab meie
kasutusse kõik vajalikud tervenemise
vahendid. Sakramentide armuga ja
palvega saab võimalikuks Jumala
seaduse käske täita ja iseenda
kohustustele truuks jääda. ”Dekaloog
ei ole üks kogum negatiivseid
ettekirjutisi, vaid konkreetseid
juhendeid, kuidas enesessesulgumise
ja enesessetõmbumise tühermaalt
välja tulla ja Jumalaga dialoogi
astuda, et tema halastusest osa saada
ning seeläbi ise halastust tuua.



Palugem Jumalat, et ta meile
kindlamat usku saadaks, mis kõiki
meie tegemisi elustaks. Kindlasti
usume me Jumala Sõna, me
imestame, et loeme ja vaatleme
Evangeeliumi, kuid võibolla ei tungi
see veel piisavalt sügavale meie
hingepõhja, sellise punktini, et see
kõiki meie tegevusi kujundaks. Ja kui
tekivad raskused, kuivus, vastuseis
suhtlemisel, kaotame me julguse. Kas
ei ole nii, et meie usk on sageli
uinunud? Kas me ei peaks rohkem
Trööstija tegutsemisega arvestama,
kes meie hinges armu seisus elab?
Kas ei ole nii, et me liiga sageli
omaenda jõule loodame? Vaadakem,
mis toimus Apostlitega Nelipühil ja
kohandagem ennast Jumala
juhatamisele, kes ka meile nendest
kristlikest vagaduse harjutustest
teada annab, mida kirik on alati
soovitanud: isiklik palve, lühipalved
ja suulised palved, eelkõige
Roosipärg, väikesed suretamised,
hästi tehtud südametunnistuse



sisevaatlus, Jumala ligiolekul hästi
tehtud töö.

Meie Isa õpetas ”Siseelu ei ole mingi
tunde küsimus. Kui me selgelt
tunneme, et tasub päev päeva järel,
iga kuu, aastast aastasse, kogu elu
pingutada, sest siis ootab meid taevas
igavene elu, kui palju valgust siis
meile kingitakse! Mu lapsed, me
peame laskma sel kõigel rahus meis
toimida. Me peame oma hinges nagu
mingi rahuliku paisjärve looma,
kuhu me kõik need Jumala armud
kokku kogume: selgus, valgus õnnis
andumine. Ja kui siis pimedus
saabub, öö, kibedus, siis peame kohe
sellesse puhtasse Jumala armu vette
sukelduma. Ka siis, kui ma sel
momendil pime olen, näen ma; ka
siis, kui olen kuiv, olen ma niisutatud
veega, mis Kristuse küljest igavesse
ellu voolab. ”[8]

Nii oleme me võimelised teisi aitama,
et ka nemad otsustaksid usu teel



käia. Tegelikult ei vaata usk ainult
Jeesust, vaid Jeesuse vaatevinklist,
näeb nagu tema silmadega; See on
tema vaatenurgast osa saamine”[9]
Ja Jeesusel olid silmad iga üksiku
inimese jaoks ja samuti kogu
inimhulga kui terviku jaoks. Igaühe
ja kõikide jaoks tuli ta alla maapeale,
kõigi ja igaühe jaoks jätkab ta oma
lunastustööd. Meie ülesanne muutub
niisis konkreetsemaks. Me tahame
kõik inimesed, keda me oma elu teel
kohtame, Jeesusega kokku viia, oma
lähedastest alustades. Niisamuti
tegid esimesed kristlased, kes
paganliku maailma pöördumisele
kaasa aitasid.

Ühes väga varases vaatluses jälgis
püha Josemaria nende esimeste
õdede ja vendade eeskuju: ”Inimesed
ilma hariduseta, kes olid teadlikud
võimalikust vägivaldsest
märtrisurmast, kuid kes vaatamata
sellele oma ülesande Kristuse
kaastöötajatena maailma



pühitsemisel vastu võtsid. Nad
sukeldusid paganate keskele, et maa
Kristuse verest läbi immutada. Üsna
pea saadab neid kuulutamises ja
kannatustes, mis kuulutatavat usku
tiivustab, endine tagakiusaja, Saulus,
kes mõõgast keeldus. (Ap 9,5). Nii
lähevad nad kõik kohale, et oma
puhtusega paganliku maailma
roiskunud rohekas vesi puhastada ja
oma väikeste voorustega, mida nad
harjutavad – häbitunne, sündsus,
tagasihoidlikkus – selle ühiskonna
naudingujanu võita (…). Nad jõudsid
antiikmaailma südamesse, isegi
Rooma. Mida nad suutsid seal korda
saata? Ajalugu annab meile selle
kohta vastuse: valitsejate troon
puruneb ja praegu, kakstuhat aastat
hiljem, on Peetrus veel ikka Rooma
piiskop.”[10]

Ka tänapäeval peame me
uusevangeliseerimise nõudmistele
sama lootusega vastu minema. Non
est abbreviáta manus Dómini



[11],Issanda käsi ei ole päästmiseks
lühike. Kuid see vajab usumehi ja
naisi, et Pühakirja imed korduksid.
Mõned päevad tagasi avaldas Paavst
Apostelliku kirjutise Evangelii
gáudium, mis võtab vahetult kokku
viimase korralise Piiskoppidesinodi
tulemused, mille teemaks oli just
uusevangeliseerimine. Lugegem seda
teksti, mis annab meile kahtlemata
uut valgust, et seda suur ülesannet
paremini täita.

Ma ei tahaks jätta mainimata ka
mälestuspäeva, mida me 12.
detsembril tähistame, see on meie
armsaima Guadalupe Neitsi püha.
See on ühe järjekordse sisenduse
aastapäev, mida püha Josemaria
1931. aastal sügaval oma südames
kuulis. See oli suurte raskuste
ajajärgul Opus Deis, kui ta järsku
Pühakirja sõnu kuulis: Inter médium
móntium pertransíbunt aquae [12]
Sina saadad allikaist ojad jooksma;
need voolavad mägede vahel ja



võidavad kõik takistused, kõik, mis
Jumalariigile kiriku ja inimkonna
edusammudes vastu tulevad. Sest see
ongi võit, mis on võitnud ära maailma
- meie usk. [13] Aidakem kaasa, et
läheks täide meie Isa eesmärk, mida
me juba Opus Dei asutamise
esimestest hetkedest tema suust ja
sulest leida võime: regnáre Christum
vólumus : me tahame, et Kristus
valitseks.

Täna algab Advendiaeg, nädalad, mil
me Issanda sündimiseks valmistume.
Neil päevil oleks hea taas kord meie
Isa Jumala headust ja halastust
imetleda, kes oma poja maailma
saadab ja meie soovi uuendab, alati
Jumala valgusele avatud olla, eriti
Püha Kirja lugemisel ja vaatlemisel.

Neile pühadele avab tee ka Neitsi
Maarja Pärispatuta saamise
suurpüha, Maarja, kes on meie Usu
õpetaja, meie lootus ja suurepärane
eeskuju, kuidas Jumalat ja lähedasi



Jumala tahte järgi armastada – süda,
mõistus ja meel täielikult Jumalas.
Valmistugem selleks lähenevaks
pühaks eriti hästi ja pöördugem
lapse armastusega meie taevase Ema
poole.

Palvetagem kiriku ja Paavsti eest,
tema kaastöötajate eest, minu
palvesoovide eest, kõigi meie aja
meeste ja naiste vaimsete ja
materiaalsete vajaduste eest.
Materiaalsed ja vaimsed raskused,
mis nii paljusid maailma inimesi
puudutavad ja mis sageli tõelisteks
tragöödiateks kujunevad, ei saa meid
ükskõikseks jätta.

Selles kuus on ka veel muid Opus Dei
tähtpäevi, sealjuures Püha Maarja
kolledži asutamine Roomas 1953.
aastal. Tänagem Jumalat kõigi
tähtsate sündmuste eest Opus Dei
ajaloos.

Ma õnnistan teid oma armastusega!



Teie Isa

+Javier

--------------------------------------------------------------------------------

[1] Lk 17, 5

[2] Rm 10, 17

[3] Jh 1, 9

[4] Paavst Frantsiskus, Ents. Lumen
fídei, 29.6.2013, Nr. 4

[5] Paavst Frantsiskus, Ents. Lumen
fídei, 29.6.2013, Nr. 17

[6] Püha Josemaria, Tee, Nr. 267

[7] Paavst Frantsiskus, Ents. Lumen
fídei, 29.6.2013, Nr. 46

[8] Püha Josemaria, Perekondliku
kohtumise märkmed, 17.2.1974

[9] Paavst Frantsiskus, Ents. Lumen
fídei, 29.6.2013, Nr. 18



[10] Püha Josemaria, Perekondliku
kohtumise märkmed, 26.7.1937

[11] Js 59, 1

[12] Ps 104, 10

[13] 1 Jh 5, 4

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

et-ee/article/prelaadi-kiri-
detsember-2013/ (16.12.2025)

https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-detsember-2013/
https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-detsember-2013/
https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-detsember-2013/

	Prelaadi kiri (detsember 2013)

