
opusdei.org

Prelaadi kiri
(detsember 2010)

Piiskop Javier Echevarria
soovitab meil oma südamed
hästi Issanda tulekuks ette
valmistada. Peale selle räägib ta
hiljuti ilmunud Apostellikust
kirjutisest ”Verbum Domini”.

13.12.2010

Mu armsaimad: hoidku Issand minu
tütreid ja poegi.

Mulle meenub, kui rõõmsalt lausus
püha Josemaria Adveniajal neid
Liturgiast pärinevaid sõnu: Dominus



prope est! [1] Igal aastal ootas ta seda
Vabastaja maapeale tulemise püha
suure tänutunde ja
kannatamatusega.

Need nädalad, mis aitavad meid
Jõuludeks, Kristuse sündimiseks
valmistuda, on juba alanud. Kindlasti
on meie huultel need Prohvet Jesaja
sõnad, millega algab Advendiaja
esimese pühapäeva Missa: Aga
viimseil päevil sünnib, et Issanda koja
mägi seisab kindlana kui mägede tipp
ja tõuseb kõrgemale küngastest ning
kõik paganad voolavad ta juurde. [2]
Ja meie laskume taevase õndsuse ees
põlvili, sest me näeme, et see
Prohvetite ettekuulutus sai tõeks, kui
jumalik sõna Püha Vaimu mõjul
Maarja neitsilikus ihus lihaks sai.
Oma lunastava inimesekssaamisega,
eelkõige tema surma ja Ülestõusmise
saladusega tõi Kristus maapeale
rahu, nii, nagu ingel esimeste
Jõulupühade ajal ette kuulutas. See
rahu ei ole veel saabunud, sest



ettekuulutuse järgi on Jumal alles
aegade lõpul kõik kõiges. [3] Kuid
ometi on ta juba puruks rebinud
müüri, mis kõrgus surmapatu ja
meie pattude ning inimese ja Jumala
vahel.[4] Peale selle soovis Jumal, et
inimesed pidevalt kaasa aitaksid ja
rahu teiste südametesse külvaksid ja
et see võiks jõuda igasse kõige
kaugemasse maailma nurka.

Mõni aasta tagasi ütles Paavst, et
”Kirikuisad lugesid kreeka keelsest
tõlkest Prohvet Jesaja sõnu, mida
tsiteerib ka püha Paulus, et näidata,
kuidas ennustati Jumala uusi teid
juba Vanas Testamendis. Seal
öeldakse: ”Lõplikult ja kiiresti teeb
Issand tõeks oma sõna maa peal” ( Js
10,23; Rm 9,28) (…) Poeg ise on Sõna,
Logos; Igavene Sõna muutus
väikeseks, nii tillukeseks, et mahtus
ära sõime. Ta sai väikeseks lapseks,
et me Sõna tähendust paremini
mõistaksime.”(5) Ja ta lisab oma
viimases Apostellikus kirjas: ” Nüüd



ei ole Sõna ainult kuuldav, ta ei ole
ainult üks hääl, nüüd on Sõnal ka 
nägu, mida me näha võime: see on
Jeesus Naatsaretist.”[6]

Mingem kindluse ja rõõmuga edasi
meie, kristlaste teel. ”Jõulud
tuletavad meile meelde, et Jumal on
loodu algus, lõpp ja keskpunkt:
Alguses oli Sõna ja Sõna oli Jumala
juures ja Sõna oli Jumal (Jh 1,1).
Minu tütred ja pojad, Kristus kogub
kõik loodu enda ümber: Kõik on
tekkinud tema läbi ja ilma temata ei
oleks tekkinud midagi (Jh 1,3). Ja kui
ta sai inimeseks ja elas meie keskel
(Jh 1,14), näitas ta sellega, et me ei ela
sellepärast, et ajalikku ja mööduvat
õnne otsida. Me eksisteerime selleks,
et õndsaks saada. Selleks peame me
tema jälgedes käima, mis tähendab,
et me peame temalt õppima.”[7]

Ristimise kaudu riietame me end
Kristusega. Selleks, et võiksime
temaga veel sarnasemaks saada,



jättis ta meile Sakramendid, eelkõige
Pihisakrament ja Euharistia. Kui me
neid sageli ja väärikalt vastu võtame,
muutume me Kristusega üha
sarnasemaks ja meist saavad üha
paremad Jumala lapsed. See on Püha
Vaim, mis meie hinges tegutseb, kuid
ta arvestab ka meie panusega. Ja üks
osa selles kaastöös seisneb selles, et
peaksime aktiivselt Jumalasõna
lugema, mis on elav ja tõhus ja
vahedam kui ükski kaheterane mõõk
ning tungib läbi, kuni eraldab hinge ja
vaimu, liigesed, üdi, ning on südame
meelsuse ja kaalutluste hindaja. [8]
Ka meie Isa soovitab: ”Jeesuse elu
peab kajastuma meie endi elus, nii, et
õpiksime tundma Kristust: lugedes,
ikka ja jälle lugedes, ikka uuesti ja
uuesti Pühakirja üle mediteerides,
palvetades ja ikka ja alati
palvetades.”[9] Püüdkem tulevate
pühade ajal ”mõista õpetust, mida
Jeesus juba nüüd meile jagab:
lapsena, vastsündinuna, kelle silmad
selle maailma jaoks avanevad”[10]



Küsigem sageli iseendalt: Kas ma
lähenen sellele armu allikale sooviga,
pühaks saada? Kas ma proovin
vajaliku sagedusega Sakramente
vastu võtta, et puhastada oma süda
ja saavutada see üleloomulik toon,
mida Jumal minult ootab?

Oma viimases Apostellikus kirjutises,
Verbum Domini kerkib esile
Pühakirja tähendus Kiriku
missioonis ja iga kristlase elus. Seal
osutab Benediktus XVI, et eksegeedid
ja kõik, kelle ülesandeks oli
Pühakirjaga tegeleda, kinnitavad, et
”esimene koht, kus Pühakirja
tõlgendatakse on kirik.”[11] Ainult
Kiriku rüpes, selle elavas
traditsioonis ja Kristuse poolt sisse
seatud õpetusameti juhendamisel on
võimalik sellest õieti aru saada ning
mõista, mida Püha Vaim meile meie
paranemiseks teatada tahab. Ta teeb
seda inspireeritud koostajate kaudu
ja kasutab sealjuures inimlikke sõnu.
See tähendab, et ainult usus ja usu



kaudu on võimalik kogu sügavuse ja
täpsusega, eksimata aru saada
sellest, mida Jumal soovis avaldada,
et võiksime osa võtta tema
jumalikust elust. Pühakirja teaduslik
õppimine on vajalik hea eksegeesi,
ehk selle tõlgendamise pärast, kuid
sama vajalik, kui isegi veel mitte
vajalikum on see, et meie
arusaamine Pühakirjast oleks
täielikus vastavuses Kiriku
õpetusametiga. Selleks ”peab olema
autentne Piibli tõlgendus olema
kooskõlas Katoliku Kiriku usuga”[12].

Ja selleks, et Jumalasõna õieti mõista,
peab meie usk olema elav ja me
peame lugema seda vaimulikus
õhkkonnas, samasuguses, kui see on
kirjutatud. Kui me mõttega
Evangeeliumit ja teisi sellest
inspireeritud raamatuid loeme, on
väga tähtis, et arendame endas n.ö.
kuulaja sisemist hoiakut. Pühakiri
sobib alati kokku teatud konkreetse
olukorraga, eriti, kui seda liturgiliste



pühade puhul loetakse. Sellele, kes
seda tähelepanelikult kuulab ja seda
vastu võtta tahab, vahendab see alati
Jumala asju uues valguses. Need
sõnad on siis, nagu ütleb püha
Josemaria, ”Püha Vaimu valgus, mis
räägib meiega inimlike sõnade
kaudu, et meie mõistus oleks
võimeline seda ära tundma ning
vaatlema ja et see võiks jõuda meie
tahte ja tegudeni. Siis oleme me üks
ühine rahvas, kellel on üks ja
seesama usk, ühine Credo, üks
rahvas, mis koguneb Isa, Poja ja Püha
Vaimu ühtsuses”[13]

Samamoodi heliseb Jumala hääl siis,
kui me ise Piiblit, eriti aga
Evangeeliumit loeme ja seda on
konkreetsete olukordadega
seostame. Kui proovime neid
pühasid tekste tähelepanelikult –
nagu tütar või poeg – lugeda, siis
muutuvad need tõepoolest palveks.
”Kui sa Evangeeliumi avad”, kirjutas
meie Isa, ” siis tee endale selgeks, et



sa mitte ainult ei taha Kristuses
ütlustest ja tegudest teada saada,
vaid et sa pead neid tõeliselt ”läbi
elama”. Iga stseen sisaldab palju
üksikasju, mida võid oma elu
konkreetsete olukordadega seostada.

Issand on kutsunud meid,
katoliiklasi, et me teda väga lähedalt
järgiksime. Pühades tekstides leiad
sa Jeesuse elu – kuid sa peaksid sealt
ka oma elu leidma.

Õpi ka sina, nagu Apostlid,
armastusega küsima: ” Issand, mida
sa tahad, et ma teeksin?...Ja sa leiad
oma sisemusest otsekohe vastuse:
Jumala tahtmist!

Niisiis, võta iga päev Evangeelium ja
loe seda, võta seda, kui oma elu
kompassi – nii tegid ka
pühakud.”[14]

Mainitud dokumendis räägib
Benediktus XVI veel palju sellest
abist, mida kujutab endast pühakute



elu, mille abil võime Pühakirja mõtet
veel sügavamini mõista. Gregorius
Suur kinnitas: Viva lectio est vita
bonorum [15], pühakute elu on nagu
elav ja muljetavaldav peatükk,
tsitaat, mille Paavst oma apostellikus
kirjutises välja toob. ”Sügavaim
Pühakirja tõlgendamine saab teoks
siis, kui me Jumalasõnal – seda
kuulates, lugedes ja vaadeldes –
ennast vormida laseme. (…) See ei ole
kindlasti juhus”, jätkab Püha Isa, ”et
suured vaimuinimesed, keda kiriku
ajalugu tunneb, on alati kõiges
Pühakirjale toetunud.”[16]

”Iga pühak on nagu valguskiir, mis
Jumalasõnast lähtub”[17], ütleb Püha
Isa ja mainib seejärel paljusid
pühakuid, mehi ja naisi, kes
Evangeeliumist lähtudes kirikule uut
valgust kinkisid; ja ta räägib ka
sellest, et ühte sellist valguskiirt
näeme kindlasti Püha Josemaria
juures, tema universaalses kutses
pühadusele”[18]. Muidugi on



loomulik, et need sõnad
rõõmustavad meid eriliselt.
Samalajal aga on need nagu kutse,
meie Isa sõnumit hästi ära kasutada,
seda levitada ja edasi kanda, sest see
on meie armastuse väljendus Jumala
ja Kiriku vastu.

Võtkem vastu püha Josemaria
korduvad kutsed, lugegem sagedasti
Piibli tekste, mis toidavad meie
palvehetki ja aitavad vaadelda
Jeesuse elu ning iseennast ”kui üht
lisategelast” Evangeeliumisse
asetada. Advandi ja Jõuluaja
liturgilised tekstid võivad ka olla
tugevaks tõukeks, et me Jumalasõna
veel enam usaldame ja et meie
suhted Jeesuse, Maarja ja Joosepiga
veel lähedasemateks muutuksid.
Osalegem kartmata nende elus ja
olgem alati nende kolmega
ühenduses.

„Ma leian, et meie Issanda elus on
kõik armastusväärne”, kirjutab meie



Isa. "Aga kõige enam mõju avaldavad
mulle need kolmkümmend aastat,
mil ta elas varjatult Petlemmas,
Egiptuses, Naatsaretis. Pealiskaudsel
vaatlemisel võib see, üsna pikk aeg,
millest Evangeeliumis just väga palju
ei räägita, tähtsusetu ja
mittemidagiütlev tunduda. Kuid
minu jaoks on see meie Õpetaja
vaikimine alati väga suure
tähendusega olnud ja ma olen selles
alati näinud suurt õppetükki meie,
Kristlaste jaoks. Need olid aastad,
mille sisuks oli palve ja töö, sest
Jeesus elas tavalist normaalset elu –
elu, mille kohta võme ka öelda, et see
oli nagu meie oma – mis oli
samaaegselt inimlik ja jumalik elu.
Ka seal, lihtsas ja tähelepandamatus
töötoas oli Jeesus – nagu ka hiljem
kogu rahva ees – kõik hästi
teinud.”[19]

Ma tahaksin seoses nende sõnadega,
mis Paavst püha Josemaria kohta
ütles, teile nõu anda, et te sooviksite



väga hästi tundma õppida neid
kommentaare, mida meie Isa on
Pühakirja kohta kirjutanud. Nii
õpime me vabamalt ja kindlamini
selle Ilmutuse sügavuses liikuma
ning me avastame selle vaimuliku
mõtte, mis neis pühades tekstides
sisaldub, s.t., et õpime aru saama,
mida Püha Vaim igaühele meist öelda
tahab. Sellega seoses kutsun ma teid,
veelkord seda Sepikoja punkti
lugema: " Aquae multae non
potuetunt extinguere caritatem! –
Isegi võimas vetevoog ei suuda
armastust hävitada. Mulle meenuvad
kaks lõiku Pühas Kirjas. Esiteks: Sinu
hulgalised patud ei suuda sind
Jumala armastasest lahutada, kui sa
neid südamest kahetsed. Ja teine:
kogu see mõistmatus ja vastuseis, mis
sinu vastu süttida võib, ei eemalda
sind sinu apostolaadist.”[20]

Möödunud päevil tegin ma meie
Asutaja jalajälgedes väikese reisi
Fatimasse ja Santiago de



Compostelasse. Nagu te juba teate,
veetles mind Fatima, kui
palverännaku koht erilisel viisil. Ma
olen teile juba enne jutustanud, et ka
püha Josemaria oli tihti seal, et oma
palvesoovid Jumalaema jalge ette
tuua, olles veendunud, et Jumal alati
Maarja eestkostet kuulda võtab.
Samade mõtetega, nagu meie Asutaja
1938. aastal, mis oli samuti püha
aasta, käisin ka mina Apostli haual
Santiago de Compostelas ja ühinesin
Paavsti palvetega juba mõned
päevad enne. Mõlemas kohas
tundsin ma kõigi nende Rooma
õdede ja vendade toetust, kes minu
reisi eest palvetasid. Andku Jumal, et
me kõik koos võiksime Teda paluda.
Ma palvetasin Kiriku, Paavsti ja Opus
Dei usklike – meeste ja naiste eest.
Mingem alati Maarja kaudu Jeesuse
juurde, püsivas palves koos Kiriku ja
kogu inimkonnaga.

Ma õnnistan teid oma armastusega!



Teie Isa

+ Javier

-----------------------------------------------------------------------------------------------------

[1] Missaraamat, Advendiaja
kolmanda pühapäeva avavärss ( Ph
4,5)

[2] Missaraamat, Advendiaja esimese
pühapäeva Esimene lugemine (A) ( Js
2,2)

[3] 1 Kr 15,28

[4] Ef 2,14

[5] Benediktus XVI, Jutlus Jõuluöö
missal, 24.12.2006

[6] Benediktus XVI, Apostellik kirjutis
Verbum Domini, 30.9.2010, Nr.12

[7] Püha Josemaria, Ühe vaatluse
märkmed, 25.12.1972

[8] Hbr 4,12



[9] Püha Josemaria, Kristus möödub,
Nr. 14

[10] Sama

[11] Benediktus XVI, Verbum Domini,
30.9.2010, Nr. 29

[12] Sama , Nr. 30

[13] Püha Josemaria, Kristus möödub,
Nr 89; Cyprianuse tsitaat, De
dominica oratione, 23 (PL 4, 553)

[14] Püha Josemaria, Sepikoda, Nr.
754

[15] Gregorius Suur, Moralia in Job
XXIV,8,16 (PL 76, 295)

[16] Benediktus XVI, Verbum Domini,
30.9.2010, Nr.48

[17] Sama

[18] Sama



[19] Püha Josemaria, Jumala sõbrad,
Nr. 56

[20] Püha Josemaria, Sepikoda, Nr.
655

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

et-ee/article/prelaadi-kiri-
detsember-2010/ (02.02.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-detsember-2010/
https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-detsember-2010/
https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-detsember-2010/

	Prelaadi kiri (detsember 2010)

