
opusdei.org

Prelaadi kiri
(detsember 2008)

Issanda tulemine Jõuluajal, mis
on juba lähedal, annab meile
hea võimaluse suurendada oma
innukust ”ühendada meie
igapäevast inimlikku argielu,
jumaliku eluga”, nagu ütleb
oma kirjas Prelaat. Mons.
Echevarría kutsub meid
arenema lihtsuses, lootuses ja
vastutustundes.

10.12.2008

Armsaimad! Hoidku Jeesus minu
tütreid ja poegi.



On lõppenud maarjalik aasta, millega
tahtsime Maarja eestkostet paluda, et
tänada Jumalat nende kahekümne
viie aasta eest, mil Opus Dei on olnud
Personaalprelatuuri staatuses.
Loodan, et oleme kõik, Jumala abiga,
arenenud armastuses ja harduses
Neitsi Maarja vastu, mis on
hädavajalik, et suhelda intiimsemalt,
isiklikumalt tema Poja Jeesusega ja
rohkem temasse armuda.

Nüüd valmistume Neitsi Maarja
Pärispatuta saamise suurpühaks. See
on järjekordne võimalus,
maarjalikku vagaduse
süvendamiseks meie hinges, mis on
nagu katoliiklaste tunnus ja tähtis
osa meie Asutaja vaimses pärandis.
Me teame väga hästi, et püha
Josemaría ei tahtnud kunagi ennast
eeskujuks tuua: ainuke eeskuju on
Jeesus Kristus, ütles ta sageli. Sellest
hoolimata, ei pidanud ta sobimatuks
kinnitada: ”Kui soovite mind milleski
jäljendada, siis jäljendage minu



armastust Jumalaema vastu”. Nii
suur oli tema lapselik armastus meie
Ema vastu. Palugem tema eestkostet,
et neil päevil, mil valmistume selleks
suurpühaks, 8. detsembril, kasvaks
igaühes meist maarjalik vagadus ja
apostellik innukus. Julgustagem ka
teisi Maarjaga usalduslikult vestlema
ja selle abil siseelu teele astuma, või
mööda seda rada edasi minema.

Eile algas Advent, liturgiline aeg, mis
on eriti sobiv, et kasvatada
teoloogilist lootust. See voorus
kannustab meid kõigest hingest
püüdlema igavese õnne poole, mida
Issand on lubanud neile, kes tema
Tahtmist täidavad. Püha Isa kirjutas
ühes kokkuvõttes aasta tagas: ”Me
vajame väiksemaid või suuremaid
lootusehetki, mis meid päev päeva
järel teel hoiavad. Aga nendest ei
piisa, kui meil ei ole suurt lootust,
mis on üle kõigi teiste lootuste. See
suur lootus saab olla ainult Jumal,
mis kõike hõlmab ja mis võib meile



anda ja kinkida kõike seda, mida me
üksi ei suudaks saavutada.”[1]

Niisiis, uuendagem selle liturgilise
aja alguses oma soovi, jõuda
taevasse. Ärgu olgu meie eesmärk
selle maailma asjades, võtkem vastu
kõik, mis on meile abiks teel
taevasse. Meil on ainult üks eesmärk:
Jumalat igavesti omada ja temas
rõõmustada. See on lõppeesmärk,
mille poole me päev-päeva järel
püüdleme ning selleks on vaja kõik –
absoluutselt kõik, eranditeta –
Jumala Riigi teenistusse anda.

Katoliku Kiriku Katekismus võtab
nende päevade mõtte kokku
järgmiselt: ”Igaaastase
Advendiliturgia pühitsemisega aitab
kirik uuendada Messiase ootust.
Osaledes Lunastaja esimese tulemise
pikas ettevalmistamises, uuendavad
usklikud oma igatsust Teise tulemise
järele.” [2]



See on aeg, mil valmistume
Jõuludeks, see on lootuseaeg, mil
mõtleme Lunastaja taastulemisele
aegade lõpus, kui ta tuleb, et kohut
mõista elavate ja surnute üle, et
rajada lõplikult riik, kus Jumal oleks
kõik ja kõiges. [3]

Advendiaja esimene pool - kuni 16.
detsembrini - keskendub Kristuse
viimase tulemise vaatlemisele.
Missaliturgias, eelkõige
pühapäevadel kuuleme me
katkendeid Vanast ja Uuest
Testamendist, mis meid selleks
kohtumiseks ette valmistama
peavad. Alates 17. detsembrist
muutub lugemiste sisu, mis
valmistab meid vahetult ette Kristuse
vaimseks tulemiseks Jõuluajal. Need
on kaks tihedalt seotud aspekti, mis
võiksid olla detsembrikuus meie
palvete keskpunktiks. Kas meil on
tõeline igatsus, juba siin maapeal,
Jumala juures olla? Kas me otsime
tema Palet, kui ta ilmub? Kas me ei



kaota rahu, teades, et ta on tulnud ja
tuleb kõikide jaoks?

Viimsete asjade vaatlemine, mis
aegade lõpul – ja enne seda igaühele
tema surmapäeval – osaks saab, ei
tohiks mingil juhul põhjustada hirmu
ja rahutust. Midagi ei ole kaugemal
kiriku intentsioonidest, kui ta selle
tõe meie silme ette toob, veel enam,
see on kutse isiklikule vastutusele,
nii otsustame me suurema
järjekindlusega lunastus- ja
apostoolsele tööle pühenduda.

Mõned nädalad tagasi rääkis
Benediktus XVI võttes kokku püha
Pauluse õpetuse Viimastest asjadest
ja kutsus kristlasi vaatlema kolme
kindlat usutõde, mis on selle teemaga
seotud. Esimene tõde: ”on teadmine,
et Jeesus on üles tõusnud, et ta on
igavesti Isa juures ja seetõttu igavesti
ka meie juures. Keegi ei ole vägevam
kui Kristus.( …) Oleme selles kindlad
ja meil ei ole hirmu.”[4]



Miks peaksime kartma Jumalat, meie
Isa, kes on nii sageli ja silmnähtavalt
näidanud oma armastust meie vastu
ja saatnud isegi oma Poja maailma, et
seda päästa? Usk Ülestõusnud
Kristusesse on parim vastumürk
kõigile hirmudele. Nii oli see juba
Evangeeliumi kuulutamise alguses,
maailmas, kus valitses hirm
kohutava saatuse pärast. Nii
peaksime seda uuendama ka
tänapäeva maailmas, kus paljud
inimesed murelikult tulevikku
vaatavad, või vastutustundetult
käituvad, nagu oleks kõik nende
võimu all. ” Issand on minu valgus ja
minu päästmine, keda ma peaksin
kartma? (Psalm 26,1), küsib püha
Josemaría psalmi sõnadega. Ja ta
vastab:” Mitte midagi! Me ei pea
mitte kedagi kartma, kui püüame
oma Taevase Isaga sel viisil
suhelda.” [5] Ja nii, jätkas ta ”ei ole
Jumala lapsel hirmu ei elu, ega
surma ees, sest tema vaimulik elu
lähtub Jumala lapseks olemise



teadmisest. Jumal on minu Isa, ütleb
ta endale, Ta on kõige hea Looja, ta
on Headus ise.”[6] ”Teisel kohal”, nii
jätkab Paavst, süvenedes kristliku
optimismi põhjustesse, ”on teadmine,
et Kristus on minu juures. Ja nii,
nagu on juba alanud tulevane
maailm Kristuses, täidab see meid
kindla lootusega. Tulevik ei ole
pimedus, milles ei oleks võimalik
orienteeruda. Nii see ei ole.”[7]

Sellele, kes Kristusesse usub ja
Kristuses elab, on tulevik alati helge,
see on kindel tee, sest ülestõusnud
Kristus, hea karjane, on avanud
meile tee igavesse ellu ja kulgeb koos
meiega. Ta kaitseb ja julgustab meid
emaliku ja isaliku armastusega.
Igaüks võib ühineda nende
inspireerivate sõnadega: Issand on
minu karjane, mul ei ole millestki
puudust. Haljale aasale paneb ta
mind lebama, hingamisveele saadab
ta mind; tema kosutab mu hinge. Ta
juhib mind õigetesse rööbastesse



oma nime pärast. Kui ma kõnniksin
pimedas orus, ei karda ma kurja, sest
sina oled minuga; su karjasekepp ja
su sau trööstivad mind. [8]

Kolmas teadmine, mis kristlasi
kaitseb, on see: ”Kohtunik, kes
taastuleb – ta on samaaegselt
kohtumõistja ja päästja – on meile
andnud ülesande, elada siin maapeal
nagu tema. Ta pärandas meile oma
talendid. Seepärast on meie
kolmandaks seisukohaks: vastutus
maailma eest, vendade eest Kristuse
ees, olles samaaegselt teadlik tema
halastuses. Mõlemad on
vajalikud.” [9]

Selles mõttes vastab vastutuse
mõistele Issanda nõudmine: 
negotiami, dum venio [10], aja seda
äri nii kaua, kui ma tulen. Neid sõnu
mõtiskles püha Josemaría sageli oma
palves, olles kindlalt veendunud, et
Jumal on alati meie juures, aga need
tuletasid talle meelde ka



vastutustunnet pärandi eest, mille
Jumal meile usaldas. Peaksime hästi
aega kasutama, et võiksime Jumala
armu abil kord igavest õndsust
saavutada. Nautigem neid meie Isa
sõnu: ”Kui kurb on elada sellist elu,
kus ainuke mure on aja surnuks
löömine. Aeg on Jumala aare! Ükski
ettekääne ei õigusta sellist käitumist
(…) Kui kurb, kui inimene ei kasuta
ära Jumala poolt antud talente – olgu
neid vähe või palju – millega ta võiks
inimesi ja ühiskonda teenida!
Kristlasel, kes oma maist aega
surnuks lööb, on oht, et ta lööb
surnuks ka oma taeva, nimelt kui ta
egoistlikult tagasi tõmbub, end
varjab, ükskõikseks jääb. See, kes
armastab Jumalat, mitte ainult ei
anna talle kõik, mis tal on ja mis ta
on, vaid ta annab talle iseennast
täielikult.” [11] Selle üleskutse
valguses võime endalt küsida: kas
ma tunnen vastutust, minu talente -
isiklikke võimeid, ülesandeid,
võimalusi head teha, mis mulle



päeva jooksul ette tulevad – ära
kasutada, et võiksin Kristuse riigi
oma hinge ja oma ümbrusesse
sisendada? Kuidas aitan ma teisi
sõna ja teoga samamoodi käituda?
Kas ma teen kõik, mis on minu
võimuses, et jumalikku seadust
tsiviilseadusandluses ja
ühiskonnakujundamises arvesse
võetaks?

Teine pool Advendiajast, nagu ma
teile juba alguses ütlesin, suunab
meid valmistuma lähenevateks
Jõulupühadeks. Nende päevade
jooksul võiksime me, nagu soovitas
meie Isa, saata Maarjat ja Joosepit
nende teekonnal Peetlemma. Isiklike
palvehetkede ajal, kogu päeva
jooksul, tahame me nende lähedal
olla ja neile näidata oma igatsust
mõnede väikeste teenete järele, et
heastada nende eest - kes tol ajal ja
ka tänapäeval – Jumala Poega vastu
ei võtnud, kui ta maa peale tuli. See
ei ole ainult üks fantaasiamäng, vaid



konkreetne võimalus, praktiseerida
meie usku Lihakssaamise saladusse.

Jõulupühad võivad olla
suurepäraseks kooliks, kui teeme
hästi ära kõik need õppetükid, mis
Jeesus meile annab. Nagu soovitas
meie Isa, vaadelgem seda
loomulikkust, millega ta ilmale
tuli.”Nagu iga inimene, veetis ta
suurima iseenesestmõistetavusega
üheksa kuud emaüsas. Issand teadis
üleliia hästi, et kogu piinlev
inimkond sundis teda pakilisest
vajadusest maailma tulema, et kõiki
inimesi päästa. Seepärast ei tahtnud
ta üleliia kiirustada ja tuli omal ajal,
nii, nagu kõik inimesed.” [12]

Samamoodi võiksime vaadelda tema
lihtsust. ”Issand tuleb suurustamata,
kõigile tundmatuna. Siin maapeal
ainult Joosep ja Maarja said sellest
seiklusest osa. Ja seejärel karjased,
kellele ingel kuulutas ja lõpuks
Idamaa Targad. Nii sai teoks tähtis



sündmus, mis ühendas taeva ja maa,
Jumala ja inimese.” [13]

Kui otsustame Issandat jäljendada,
võiksime ühendada oma
igapäevaelus jumaliku ja inimliku.
Piisab sellest, kui seame Jumala oma
tegude keskpunktiks, täites
järjekindlalt, tema auks, oma
kohustusi, ja püüame kõrvaldada
neid põhjusi, mis seda raskendavad.
Ärgem unustagem neil jõulueelsetel
päevadel, et Maarja ja Joosep ka
edaspidi meie südametele
koputavad, nagu enne Peetlemma
majade ustele. ”Ma olen kindel,”
ütles püha Josemaría, ”et Jeesus otsib
ka täna meie südametes eluaset.
Palume temalt andestust meie
isikliku pimeduse ja tänamatuse eest.
Ja palume temalt armu, et me ei
sulgeks enam kunagi temale
sissepääsu oma hinge.”[14]

Järgnevatel nädalatel kutsub liturgia
meid valvsusele, kasutades Jeesuse



sõnu: ”Olge siis valvsad! Sest teie ei
tea päeva, mil Issand tuleb.” [15]
Niisama kutsub ka paavst kõiki
meenutama ”Jeesus, kes oma
sündimise läbi meie juurde tuli ja kes
aegade lõpul suures aus taastuleb, ei
väsi, et ikka ja jälle, igapäeva
saavutustes meie juurde tulla. Ta
palub, et oleksime tähelepanelikud,
et võiksime tajuda tema kohalolekut,
tema adventi. Ta manitseb, et
oleksime ootuses valvsad. (…)
Valmistuge usus läbi elama meie
Lunastaja sündimise saladust, mis
kogu maailma rõõmuga täitis.” [16]

Möödunud nädalal olin mõned
päevad Pamplonas, et olla koos teie
õdede ja vendadega, pärast
erakordseid sündmusi, mida nad on
pidanud üle elama. Jälle võisin ma
tunda seda vaimu, mille meie Isa
kaasa andis. Tundsin seda ka nende
juures, kes Navarra ülikoolis
töötasid. Mõned nädalad pärast
atentaati, mis seal toimus, liigutas



mind sügavalt kõikide seal töötavate
inimeste suhtumine, tänulikkus
Jumala vastu. Oli lausa käega
katsutav, et Opus Dei on tõepoolest
rõõmu ja rahu külvamine.

Ma kordan oma palvet, paluda minu
intentsioonide eest; esiteks Paavsti ja
tema kaastööliste eest kiriku
juhtimisel, piiskoppide ja preestrite
eest, kõikide Jumala Rahva liikmete
eest. Ja veel, et isiklikus – iga mehe ja
naise – apostolaadi töös ei tuleks ette
puhkehetki. Kristusega, Jumalaema
ja püha Joosepi abiga tahame olla
kõik kõigi jaoks.

Selles kuus on palju Opus Dei
aastapäevi. Kui hakkaksin neid kõiki
siin üles lugema, ei tuleks sellel kirjal
lõppu. Küll aga tahaksin ma teid
paluda, et armastaksite rohkem seda
” Jumala halastustegude ajalugu”,
sest Issand on soovinud seda
igaühele teist. Ma soovin, et need ei



oleks ainult mälestused, vaid et need
jääksid meis elama.

Ma õnnistan teid kogu armastusega.

Teie isa

+ Javier

Rooma, 1. detsember 2008

------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------

[1] Benediktus XVI, Entsüklika, Spe
salvi 30-XI-2007, n. 31.

[2] Katoliku Kiriku Katekismus, nr.
524.

[3] 1Ko15, 28.

[4] Benediktus XVI, Jutlus
üldaudientsil, 12-XI-2008.

[5] Püha Josemaría, Amigos de Dios,
(Jumala sõbrad) n. 95.

[6] San Josemaría, Forja, (Sepikoda)
nr. 987.



[7] Benediktus XVI, Jutlus
üldaudientsil, 12-XI-2008.

[8] Psalm 23 (22) 1-4.

[9] Benediktus XVI, Jutlus
üldaudientsil, 12-XI-2008.

[10] Lk 19, 13.

[11] Püha Josemaría, Amigos de Dios,
(Jumala sõbrad) nr. 46.

[12] Püha Josemaría, Es Cristo que
pasa, (Kristus läheb mööda) nr. 18.

[13] Sama

[14] Sama, nr.19.

[15] Mt 24, 42.

[16] Benediktus XVI, Jutlus Esimesel
Advendi Pühapäeval, 2-XII-2007.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

et-ee/article/prelaadi-kiri-
detsember-2008/ (01.02.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-detsember-2008/
https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-detsember-2008/
https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-detsember-2008/

	Prelaadi kiri (detsember 2008)

