
opusdei.org

Prelaadi kiri (august
2015)

Piiskop Echevarria kutsub
nägema ja vaatlema Maarjat,
kui kogu meie elu eeskuju, eriti
perekonnas ja abielus.

01.08.2015

Mu armsaimad, kaitsku Jumal minu
tütreid ja poegi!

Augustikuu keskel on Neitsi Maarja
Taevasseminemise hiilgav suurpüha.
Me pühitseme seda taevalikku
aujärge, mille meie Ema saavutas
tänu täielikule vastamisele Jumala



armule. See suurpüha on pilt
õndsusest, mis meid ootab, kui elame
ustavalt oma kristlikku kutsumust.

Vatikani II kirikukogu tuletab
meelde, et ”samal ajal, kui Kirik on
õndsaimas Neitsis juba saavutanud
täiuslikkuse, milles ta on vigadeta,
püüavad kristlased ikka veel pattu
võita ja pühaduses kasvada.
Sealjuures suunavad nad oma silmad
Maarja poole, kellest kiirgab vastu
väljavalitute hulga vooruste
prototüüp.”[1]

Algavas kuus on ka palju teisi
mariaanlikke pühi, mis meid
rõõmuga täidavad. Homme, 2.
augustil on meie armsaima Inglite
Neitsi tähtpäev. 5. kuupäeval Santa
Maria Maggiore basiilika
pühitsemise aastapäev. Ja lõpuks,
22.augustil tähistame me Maarja,
kõige loodu Kuninganna ja
Valitsejanna kroonimise päeva.
Järgmisel päeval, 23.augustil on



püha, mil Josemaria võttis vastu
hingesisenduse - Adeámus cum
fidúcia ad thronum glóriae, ut
misericórdiam consequámur: mingem
täie usaldusega aujärje juurde,
Maarja juurde, seal leiame me
halastust!

Need päevad ajendavad mõtlema, et
Jumal on meile Taevasse igavese
eluaseme valmistanud, kuhu võime
elama asuda siis, kui oleme oma
hinge ja ihu ülendanud, kui oleme
truult käinud lõpule teekonna, mille
Jumal igaühele meist on määranud.
Me teame, et on olemas palju –
lugematu arv – viise, käia seda teed,
mis Taeva õndsuseni viib.

Suurt osa inimesi kutsub Jumal end
abieluseisuses pühitsema; teistele,
samuti paljudele, kingib ta tsölibaadi
armu, millega nad saavad kirikut ja
teisi inimesi indivíso corde [2],
jagamata südamega teenida. Millises
seisuses iganes – abielus või mitte –



alati on tegemist jumaliku
kutsumusega, mille Issand igale
loodule suunab.

Juba möödunud sajandi
kolmekümnendatel aastatel rääkis
püha Josemaria sellest tegelikkusest
täie veendumusega; tol ajal arvati, et
pühaduse kutsumus hõlmab üksnes
preestreid ja orduinimesi. Vaatamata
sellele jäi meie Isa endale kindlaks.
Ta ütles ühes selgituses noortele
inimestele: Sa naerad, kui ütlen
sulle, et sul on ”abielu kutsumus”?
– Just nii, sul on kutsumus.[3]

Hea laste kasvatus seisneb selles, et
vahendame neile ettevalmistuse,
valida vabasti oma elu suund, oma
isiklik tee, mis neid Jumala juurde
viib. See on vanemate eriline
ülesanne. Kirik on alati öelnud, et
vanemad ei tohi laste kasvatamist
teiste isikute kaela veeretada. Juba
Pius XI rääkis ”naturalismi pahest,
mis (…) kasvatuse valdkonnas levib



ja puudutab sellist haavatavat
mateeriat, nagu seda on moraal ja
puhtus”[4] Ka püha Johannes Paulus
II kinnitab oma apostellikus
kirjutises Familiaris consortio, et
armastuse, kui eneseandmise
kasvatus on vanemate jaoks
möödapääsmatu eeldus (…) Pidades
silmas kultuuri, mis laiades ringides
inimese seksuaalsust ”labastab”, sest
seal interpreteeritakse ja elatakse
seda armetul viisil, seostades ihu
egoistlike eneserahuldamise
vajadustega”[5], peaksid kõik
kasvatajad tõsiselt mõtlema
inimisiku väärikuse peale, mis on
loodud Jumala peegeldusena, mis on
loodud tema sarnasena.

”Kokkuvõttes on puhtuse, kui
vooruse kasvatus täiesti vältimatu,
see nõuab isiksuse õiget küpsemist,
see võimaldab mõista ja levitada ihu
”neitsilikkuse tähendust”. Kristlikud
vanemad peaksid isegi – jumaliku
kutsumuse märke ära tundes –



neitsilikkuse kasvatamisele erilise
tähelepanu ja hoolega pühenduma
ning nägema seda kui inimliku
seksuaalsuse mõiste kujundatud
eneseandmise kõrgeimat vormi, ”[6]

Vanemad võivad ja teatud juhtudel
lausa peavad ekspertidelt nõu
küsima, kuid algatused ja vastutus
lasub neil enestel. Sealjuures ei tohi
hirmu ja häbi pärast neid teemasid
vältida. Ma pöördun siinjuures
erilisel viisil nende Opus Dei liikmete
ja kaastöötajate poole, kelle
kutsumus on abielu. Te märkate tänu
oma üleloomulikule tunnetusele,
oma inimlikule empaatiale ja oma
lähedusele seda rahutust, mis teie
lastes kerkib ning käsitlete palve abil
seda äärmiselt peenetundeliselt.

Püha Josemaria soovitas vanematel
tõsiselt ja armastusega, lastega elu
algusesaamisest vestelda ning
sealjuures arusaadavaid näiteid
tuua. Ka nendele abielupaaridele,



kellele Jumal ei ole järelkasvu
andnud, avaneb koostöö võimalus, et
sõna ja eeskujuga imelisest puhtuse
voorusest tunnistust anda.

Ma mainisin seda, et Jumal kutsub
paljusid inimese abielule. Selleks
sammuks valmistumisel on väga
oluline roll kihluse ajal. Katoliku
Kiriku Katekismus kinnitab, et lastel
on õigus ja kohustus oma kutsumust
ja elustiili valida. Seal on öeldud ka
seda, et nad peavad selle uue
vastutuse usaldusväärsetes suhetes
vanematega omaks võtma, neilt nõu
küsima ja nõuandeid kuulda võtma.
Vanemad aga peaksid teadma, et nad
ei tohi oma lastele ei elukutse ega
partneri valikul mingit survet
avaldada. See enese vaoshoidmise
kohustus ei keela neil siiski oma
lastele tarku nõuandeid jagada, eriti
siis, kui ees seisab perekonna
loomine.”[7]



Meie Asutaja arvas, et kihluse aega ei
tasuks liiga pikaks venitada, just
sobivalt, et teineteist hästi tundma
õppida ja tajuda, et on tegemist
tõelise armastusega, mis hiljem
pidevalt kasvama peab. Sel ajal
tuleks harjutada kasinust ja
mõõdukust, ja ei tohiks Jumala
seaduse vastu astuda.

Kahjuks on selles valdkonnas laialt
levinud ekslikud arvamused ja ekslik
käitumine, mis ei sobi üldse kokku
looduse seaduse ja positiivse
jumaliku seadusega. Paavst
Frantsiskus peatus mõned kuud
tagasi Audientsil mõnedel kiriku
traditsioonilise õpetuse punktidel. Ta
ütles muuhulgas: armastuse side
mehe ja naise vahel, eluaegne side, ei
anna võimalust improvisatsioonidele,
ühest päevast ei saa teine. Ei ole
olemas ekspress-abielu: armastuse
kallal tuleb vaeva näha, peab teed
käima. Armastuse sidet mehe ja
naise vahel õpitakse ja kujundatakse



pidevalt.[8] Ta lisab realistlikult: see,
kes lähtub sellest, et kõik peab olema
ja kohe, see annab alla esimeste
raskuste juures (või esimesel
võimalusel).[9]

Kui vanemad tähelepanelikult laste
kehalist ja vaimset arengut jälgivad,
näevad nad kergesti, millal noored
selles asjas nõuandeid vajavad.
Samas peaksid nad ka lapse
võimaliku – imelise – kutsumuse ära
tundma, mis tähendab ennast
apostellikus tsölibaadis Jumala ja
inimeste teenistusse pühendada. Kui
vanemad neis olukordades ehmuvad
ja sellele valikule vastu seisavad, siis
on see märk sellest, et nende hing ei
ole eriti palju Jeesuse vaimu vastu
võtnud, et nende kristlus on
tõepoolest pealispinnaline.
Loomulikult peavad nad sellele
mõtlema Jumala ligiolekul ja oma
jäärapäist hoiakut muutma. Mulle
tundub, et ainult need, kes
armastavad tsölibaati, mõistavad



kogu sügavuses puhtalt elatud abielu
suurust.

Ma tulen alguse juurde tagasi. Püha
Josemaria oli see, Jumala tahtel, kes
kaitses otsustaval pühadust igas
seisuses. Ta ütles ikka ja jälle, et
õnnistab abieluinimeste armastust
oma mõlema preesterliku käega, et
nad ei oleks ainult andjad vaid ka
Abielusakramendi mateeria. (…)
Samaaegselt kordan ma ikka ja jälle,
et need, kes vastavalt kutsumusele
apostelliku tsölibaadi tee valivad, ei
ole mingid saamatud noored, kes ei
suuda armastust leida ja oma kohta
leida. Nende elu räägib vastupidi just
sellest jumalikust ARMASTUSEST
(mulle meeldib seda sõna just suurte
tähtedega kirjutada), mis on kristliku
kutsumuse tegelik olemus.

Mingil juhul ei seisa eraldi, abielu
kutsumust ülistada ja samal ajal
tsölibaadi kutsumuse propter
regnum coelorum (Mt 19, 12),



Taevariigi pärast, jaatada. Ma olen
veendunud, et iga kristlane mõistab
hästi mõlema aspekti seost, kui ta
püüab nii kiriku õpetust kui oma
isiklikku kutsumust tundma õppida,
vastu võtta ja armastada, teiste
sõnadega: kui ta usub ja usu järgi ka
elab.

Kristlane, kes abielus pühadusele
pürgib ja oma kutsumuse suuruses
teadlik on, oskab seetõttu hinnata ka
neid, kelle kutsumus on apostellik
tsölibaat; ja ta rõõmustab siiralt, kui
mõni tema lastest Jumala armus seda
teed käia tahab. See on ainult üks lisa
põhjus, et oma abielu kutsumust
veelgi sügavamalt armastada, sest
see on võimaldanud tal oma
armastuse viljad kinkida Kristusele,
kes on suurim armastus kõigile, nii
neile, kes on abielus kui ka neile, kes
ei ole. [10]

Igal aastal 15. augustil uuendame me
Opus Dei pühendamise Neitsi Maarja



armastavale südamele, nagu tegi
seda meie Isa esmakordselt 1951.
aastal Loreto pühas majas (Santa
Casa). Lausuge sageli seda lühipalvet
-Cor Maríae dulcíssimum, iter para
tutum! – mida ta meile tookord
südamele pani ning palugem
Maarjat, et ta kõigile kindla tee
valmistaks: neile, kellel on abielu
kutsumus ja neile, kes Kristust
apostelliku tsölibaadi teel järgivad.

Mõned päevad tagasi külastasin ma
Lourdes´i ja mõtlesin oma
ettekujutuses kõigi Neitsi Maarjaga
seotud palverännaku kohtade peale
ning saatsin teid kõiki kõikjal teie
palverännakutel. Ärgem väsigem
palvetamast Paavsti ja tema
palvesoovide ning Perekonnasinodi
eest. Mõni aeg tagasi kuulsin
lausumas inimesi, kes on Opus Deist
kaugel: ” Opus Deis armastatakse
väga Maarjat.” Selles oli neil õigus, ja
meie, igaüks meist, tahame väga, et
see armastus pidevalt kasvaks.



Oma armastusega ma õnnistan teid!

Teie Isa

+Javier

1. Vatikani II Kirikukogu Dogm.
Konst. Lumen gentium, Nr. 65

2. 1 Kr 7,32-34

3. Püha Josemaria, Tee, Nr. 27

4. Divini illius magistri, 31.12.1929,
Nr. 49

5. Püha Johannes Paulus II., Ap.
Kirjutis Familiaris consortio,
22.11.1981, Nr. 37

6. Sama

7. Katoliku Kiriku Katekismus, Nr.
2230

8. Paavst Frantsiskus, Jutlus
Üldaudientsil, 27.5.2015

9. Sama



10.Püha Josemaria, Vestlused, Nr. 92

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
et-ee/article/prelaadi-kiri-august-2015/

(10.01.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-august-2015/
https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-august-2015/

	Prelaadi kiri (august 2015)

