
opusdei.org

Prelaadi kiri (april
2016)

”Andestamine on kindlasti
kõige jumalikum asi, mida
inimesed teha saavad”. Sellest
räägib piiskop Echevarria oma
aprillikuu kirjas.

01.04.2016

Minu armsaimad, kaitsku Jumal
minu tütreid ja poegi!

Vaikse Nädala kolmel viimasel
päeval liigutas meid taas Jumala
lõputu armastus inimeste vastu.
Evangelist Johannes kirjutab:Sest



nõnda on Jumal maailma
armastanud, et ta oma ainusündinud
Poja on andnud, et ükski, kes temasse
usub, ei hukkuks, vaid et tal oleks
igavene elu. Jumal ei ole ju läkitanud
oma Poega maailma, et ta kohut
mõistaks maailma üle, vaid et maailm
tema läbi päästetaks.[1]

Selle armude ja halastuse külluse
eest peaksime Pühimale
Kolmainsusele ülimalt tänulikud
olema ja mõtlema, et ”juba siis, kui
me alles nõrgad olime, on Kristus
surnud nende eest, kes tollal veel
jumalakartmatud olid.”[2] Kristuse
surm ja kannatus on selle lepingu
tipp, mille Jumal vabatahtlikult
inimestega sõlmida tahtis. ”Jumal
seab selle sisse meie pärast.
Kõigepealt on ta maailma loonud ja
vaatamata meie üritustele seda
purustada, nagu paljud teevad, hoiab
ta seda elus. Eelkõige aga on ta
andnud meile oma Poja Jeesuse
Kristuse. See on tõe poolest Jumala



suur panus meie heaks! Jah, Jeesus
on Jumala kõige suurem panus
inimeste heaks.”[3]

Tänu sellele kuulutusele, mida
lunastuseloos korduvalt
uuendatakse, ei ole inimeseks
saanud Jumala Poeg piirdunud ainult
sellega, et oma elu ja tööga meie
keskel pattude andeksandmist
võimaldada, et meid lunastada; ta ei
rahuldunud ka sellega, et ta meie
eest kostis, kuigi ta teadis, et Jumal
Isa tema palveid alati kuulda võttis.
Ta tahtis minna äärmuseni, sest ta
teadis, ”ei ole olemas suuremat
armastust kui see, et keegi annab elu
oma sõprade eest.”[4]

Need sõnad, mis Kristus, meie
Lunastaja Ristil olles agoonias
lausub, on väga liigutavad. Esiteks: 
Isa, anna neile andeks, sest nad ei tea,
mida nad teevad.[5] Ta ei mõelnud
alanduste ja valu peale, mida ta pidi
läbi elama, ega ka nende julmusele,



kes teda risti lõid, vaid Jumala
toetusele. Ta tuli, et äratada meis
patukahetsust ja tema esimene lause
oli halastuse palve. Teine, mis on
suunatud heale röövlile, läheb samas
suunas. Selle mehe siira kahetsuse
pärast annab ta tema patud andeks
ning kuulutab talle igavest elu: 
„Tõesti, ma ütlen sulle, juba täna oled
sa koos minuga paradiisis.”[6] Võime
väga hästi mõista seda meie Isa
vagadust, millega ta Krutsifiksi
suudles. Paljudele, kes seda pealt
nägid, oli see nagu kutse
pöördumiseks ja Kristusest ja tema
eeskujust rääkimiseks.

Jeesuse eeskuju sai püha Josemariale
omaks nii sõnas kui teos ning ta
andis seda teistele ka oma sõnas ja
teos edasi: ”Andestada! Kogu
südamest, ilma vähemagi
järeleandmiseta! See on suursugune
hoiak, mis alati vilja kannab.



See oli Jeesuse hoiak Ristil: ” Isa,
anna neile andeks, sest nad ei tea,
mida nad teevad. Sealt sai alguse
pühaduse allikas sinu ja minu
jaoks.”[7] Milline eeskuju meile!
Palugem Jumalat, et me mõistaksime
olla leebed ja neile, kes meile halba
teevad, otsekohe, ilma vimmata
andestada.

Solvanguid andeks anda on kindlasti
kõige jumalikum asi, mida inimesed
teha saavad. See ei ole üksnes
halastuse akt, vaid eeldus ja palve
samaaegselt, et Jumal meie patud
andestab, nagu Jeesus Meie Isa
palves õpetas: Ja anna meile andeks
meie võlad, nagu meiegi andeks
anname oma võlglastele.[8]

Tänapäeva ühiskonna üheks
suurimaks defitsiidiks on
andestamine. Üksikud inimesed ja
terved rahvad kannatavad jätkuvalt
ebaõiglust, nad pladistavad ringi
nagu porilombis ja lihtsalt ei taha



andeks anda ja unustada. Ja ometi on
olemas üks ja selge soovitus Jeesuselt
Kristuselt, mis võtab kokku Jumala
halastusloo järgmiste sõnadega: 
Õndsad on halastajad; sest nad
leiavad halastust.[9]

Kindlasti võime leida palju stseene
Evangeeliumist, kus avaldub see
Jeesuse hoiak: kui ta halastab patuse
naise peale Simeoni majas, võrdlus
kadunud pojast või kadunud
lambast, tema leebusest
abielurikkuja vastu…See on kristlase
tee, mida mööda käies nad Kristuse
sarnaseks muutuda võivad. ” Selle
tee võib kokku võtta üheainsa
sõnaga: Armastus. See tähendab, et
meil on suur süda, mis jagab
kaasinimeste muresid, mis suudab
andestada ja mõista, ennast koos
Jeesusega kõigi hingede eest
ohverdada. Kui me südamest Kristust
armastame, siis õpime me teisi
teenima ning tõde selgelt ning
armastuses jagama.[10]



Et nii armastada on aga hädavajalik –
nagu selgitab püha Josemaria – et
igaüks roogiks oma elust välja kõik,
mis takistab Kristuse elu meie sees:
mugavus, egoismi kiusatused, soov
ennast esile tõsta. Ainult siis, kui me
iseendis Kristuse elu kujundame,
võime me seda teistele edasi anda;
ainult siis, kui me endis nisuidu
suremist kogeme, osaleme me
maailma ülesandes, saame
võimelisteks maailma ümber
kujundada ja viljakaks muuta.”[11]

Kristuse kannatuse ja surma
stseenid, mida me hiljuti kogesime,
esitavad meile küsimuse, millele
tuleb ausalt vastata: kas me suudame
kannatustes esimesest hetkest
andestada, mis sageli ei ole
objektiivsed, vaid on meie
ettekujutus või liialdus? Kas me
püüame neid oma südamest välja
ajada, tulemata hiljem selle teema
juurde tagasi? Kas me palume
Jumalalt ja Jumalaemalt abi, kui



tunneme, et meil on raske andeks
anda?

See hoiak peaks saama harjumuseks,
sest ei piisa sellest, kui me mõne
korra andestame….Meenutagem,
kuidas vastas Kristus Peetrusele: 
„Issand, kui mitu korda minu vend
võib minu vastu patustada ja mul
tuleb talle andeks anda? Kas aitab
seitsmest korrast?” Jeesus ütles talle:
„Ma ei ütle sulle seitse korda, vaid kas
või seitsekümmend seitse korda.[12];
ja see tähendab: alati. Ja et meile
hästi meelde jääks, jutustas ta
võrdluse lõpus tavaliselt meile kõva
südamega teenrist, kes oma
kaassulase naeruväärset võlga julmal
viisil tagasi nõudma hakkas, kuigi
Issand oli temale endale hiiglasliku
võla kustutanud.[13] Proovigem
nüüd Halastuse aastal – ja alati – olla
tõelised Kristuse jüngrid.

Ei piisa sellest, kui me püüame
lihtsalt mitte kedagi haavata. Palju



rohkem veel on vaja püüda
summutada kõik mõtted ja kriitika
ligimesearmastuse vastu. Meie
maine teekond on nagu palverännak
taeva kirkusse; ja Kristus näitab
meile, millistel etappidel me selle
eesmärgi saavutame. Paavst selgitab
oma Bullas Misericordiae vultus
Jeesuse sõnadega: Ärge mõistke
kohut, ja ka teie üle ei mõisteta kohut!
Ärge mõistke hukka, ja ka teid ei
mõisteta hukka![14]

Paavst kirjutab: ” Eelkõige ütleb ta, et
me ei peaks teiste üle kohut ega neid
hukka mõistma. Kes ei taha ennast
Jumala kohtu alla anda, ei või olla ka
teiste üle kohtumõistjaks. Inimene
jääb oma kriitikaga pinnapealseks,
Isa aga vastupidi näeb sügavale
sisemusse. Kui palju halba teevad
sõnad, mis tulevad kadedusest ja
armukadedusest, seljataga oma
õdedest või vendadest halvasti
rääkida, neid halvas valguses
kirjeldada, nende mainet kahjustada



ja neid vestlusest välja jätta. Mitte
taga rääkida ja mitte hukka mõista
tähendab, et otsime ja leiame igas
isikus häid jooni ja ei luba, et keegi
kannataks meie piiratud kriitika või
arvamuse pärast kõike täpselt teada.
Aga sellest veel ei piisa, et halastust
avaldada. Jeesus palub meilt, et me
andestaksime ja ennast annaksime,
et oleksime andestuse tööriistad, sest
me ise oleme kõigepealt Jumala
halastust tunda saanud, et oleksime
suuremeelsed kõigi vastu, nii nagu
Jumal on meie vastu oma heast
tahtest suuemeelne.”[15]

Siit tuleneb ka järgmise kristliku
andestuse dimensioon: Paluda teiste
eest, kui me märkame, et oleme neid
haavatud. See ei ole alandamine,
hoopis vastupidi, see on tunnistus
vaimusuurusest, märk avatud
südamest ja suuremeelsusest. Ka
selles suhtes oli püha Josemaria
meile eeskujuks. Millise kergusega ja
ehtsa alandlikkusega palus ta



vabandust, kui arvas, et keegi oli
tema pärast kurvastanud, isegi ta oli
õigust rääkinud. Ükskord ütles ta
avalikult, et palus Jumalalt mitmeid
kordi andeks kõige eest, mis tema
meelest tulenes puuduvast
armastusest. ”Ometi” – ütles ta –
julgen ma samaaegselt väita, et
kinkisin teile parimat oma hingest;
seda, mida Jumal minule kinkis, olen
ma püüdnud teile absoluutse
truudusega edasi anda; ja kui ma ole
tajunud seda teha, olen ma oma
eksimust möönnud ja Jumalalt ja
minu ümbruselt andeks palunud
ning uuesti üritanud.”[16]

20. aprillil algab järjekordne aasta
minu teenistuses kirikus Opus Dei
prelaadina. Ja 23, aprillil pühitsen
ma preestriks suure grupi teie vendi,
prelatuuri diakoneid. Palugem palju
nende eest, minu eest ja kõigi
preestrite eest. Elagem consummati
in unum [17], elagem täielikus palve,
palvesoovide ja tegude ühtsuses, et



Jumal vaataks meie peale alati
halastavalt. Pidage silmas alati ka
palveid Paavsti ja tema palvesoovide
eest!

Oma armastuses ma õnnistan teid.

Teie Isa

+Javier

[1] Jh 3, 16-17

[2] Rm 5, 6

[3] Paavst Frantsiskus, Jutlus
üldaudientsil, 20.2.2016

[4] Jh 15, 13

[5] Lk 23, 34

[6] Sama 43

[7] Püha Josemaria, Vagu, Nr. 805

[8] Mt 6, 12

[9] Mt 5, 7



[10] Püha Josemaria, Kristus
möödub, Nr. 158

[11] Sama

[12] Mt 18, 21-22

[13] Mt 18, 23-35

[14] Lk 6, 37

[15] Paavst Frantsiskus, Bulle
Misericordiae vultus, 11.4.2015, Nr.
14

[16] Püha Josemaria, Vaatluse
märkmed, 29.3.1959

[17] Jh 17, 23

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

et-ee/article/prelaadi-kiri-april-2016/
(01.02.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-april-2016/
https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-april-2016/

	Prelaadi kiri (april 2016)

