
opusdei.org

Prelaadi kiri (9.
jaanuar 2018)

„Inimlikus valdkonnas,” ütles
püha Josemaria „Tahan jätta
teile päranduseks vabaduse
armastuse ja hea tuju.” Selles
kirjas Prelaat kutusb meid
mõtisklema vabaduse anni üle.

14.02.2018

Mu armsad: hoidku Jumal mu poegi
ja tütreid!

1. Üldkongressi suuniseid järgides,
olen ma viimaste kuude jooksul tihti
viidanud vabadusele. Nüüd,



kooskõlas püha Josemaria õpetusega,
kes kogu oma elu oli vabaduse
armastaja, soovin, et tuletaksime
meelde mõningaid selle suure
Jumala kingituse aspekte. „Mu
lapsed, ma ei väsi kunagi
kordamast,” kirjutas ta kord, „et üks
selgemaid Opus Dei vaimsuse
tunnuseid on vabaduse ja mõistmise
armastus.”[1] Tema sõnu lugedes ja
nende üle mõtiskledes, tänagem
südamest Jumalat. Ja juurelgem kõik
selle üle, kuidas need sõnad võiksid,
Jumala armuga, meie elus paremini
väljenduda. Sel viisil oleme ka
paremini valmis aitama rohkematel
hingedel jõuda „Jumala laste kirkuse
vabadusse” (Rom 8:21).

Kirg vabaduse järele, selle nõudmine
inimestelt ja rahvastelt, on meie aja
positiivne märk. Iga inimese
vabadust ära tundes, teadvustame, et
nad on isikud: oma tegude valitsejad
ja nende eest vastutajad, võimelised
ise oma elu juhtima. Kuigi vabadus ei



tähenda alati seda, et nad arendaksid
endis välja kõige parema mina, ei
tohiks me kunagi selle tähtsusega
liialdada, sest kui me poleks vabad,
poleks me võimelised armastama.

Kuid kahjuks valitseb paljudes
ringkondades suur teadmatus selle
suhtes, mis vabadus tegelikult on.
Tihti püüeldakse näilise, piiritu
vabaduse poole, nagu see oleks
progressi ülim eesmärk. Ja mitte
harva, on meil valus näha, et see
väide käib käsi käes rõhumise ja
näilise vabadusega, mis tegelikkuses
on vaid orjastavad ahelad.
Seesugune vabaduse vorm varem või
hiljem paljastab oma tühjuse.
„Mõned inimesed arvavad, et nad on
vabad kui saavad Jumalat vältida,”
kirjutab Paavst. „nad ei näe, et nad
jäävad eksistentsiaalselt orvuks,
abituks, kodutuks. Nad pole enam
palverändurid, vaid saavad
hulkuriteks.”[2]



Kutsutud vabaduseks

2. Me oleme „kutsutud
vabaduseks” (Gal 5:13). Loomine
iseenesest on jumaliku vabaduse
väljendus. Esimene Moosese raamat
annab meile näha Jumala loovat
armastust, Tema rõõmu, jagades oma
headust ja ilu selle maailmaga (vrd
1Ms 1:31), ja oma vabadust
inimestega (vrd 1Ms 1:26-29). Meist
igaüht luues, andis Jumal meile
võimaluse head valida ja armastada
ning vastata armastusega Tema
armastusele. Sellest hoolimata, meie
piiratus olenditena lubab meil endid
Jumalast eraldada. „See on jumaliku
tarkuse müsteerium, et luues inimese
oma näo järgi (vrd 1Ms 1:26-29),
soovis Jumal kasutada ülimat
inimliku vabaduse „riski”.”[3]

Õigupoolest, ajaloo koidikul viis see
risk Jumala armastuse
tagasilükkamiseni pärispatu läbi.
Seega, inimliku vabaduse jõud



headuse poole nõrgenes ning tahe jäi
teataval määral patu poole kaldu.
Siis, isiklikud patud nõrgendasid
inimlikku vabadust veelgi ja
seepärast kaasneb patuga alati,
suuremal või vähemal määral, teatud
orjus (vrd Rom 6:17, 20). Siiski,
„inimene jääb alati vabaks.”[4] Isegi
kui, „tema vabadus on alati
habras,”[5] see jääb iga inimese
hüveks, ja seda tuleb kaitsta. Jumal
on esimene, kes seda armastab ja
austab, sest Ta „ei soovi mitte orje,
vaid lapsi.”[6]

3. „Ent kus patt on suurenenud, seal
on arm saanud ülirohkeks” (Rom
5:20). Jumala arm paneb kasvama
uue ja kõrgema vabaduse, mille jaoks
„on Kristus meid vabastanud.” (Gal
5:1). Meie Issand vabastab meid
patust oma sõnade ja tegude läbi,
millel kõigel on lunastav mõju. Seega
„see ood vabadusele kaigub kõikides
meie katoliku usu
müsteeriumites”[7] Ma tuletan teile



tihti meelde, et me peame seadma
Kristuse oma elu keskmesse. Selleks,
et vabaduse sügavamat tähendust
avastada, peame Tema üle
mõtisklema. Oleme hämmastunud
nähes Jumala vabadust, kes puhtast
armastusest, otsustas end
madaldada, võttes endale inimihu.
Vabadus, mis ilmutab end meie ees,
kui Ta sammub maa peal Ristiohvri
poole. „Ma annan oma elu, et seda
jälle tagasi võtta. Keegi ei võta seda
minult, vaid mina ise annan selle
omal tahtel.” (Jh 10:17-18)
Inimajaloos polnud mitte ühetegi
tegu nii sügavalt vaba kui Issanda
eneseandmine Ristil. „Ta tahab surra
armastuse täielikus vabaduses”[8]

Püha Johannese Evangeeliumis on
talletatud dialoog Jeesuse ja
mõningate inimeste vahel, kes
Temasse uskusid. Jeesuse sõnad
annavad edasi selget lubadust:
„Veritas liberabit vos, tõde vabastab
teid” (Jh 8:32) „Kui suur on see tõde,”



kirjutab püha Josemaria, „millega
algab ja lõpeb vabadustee meie elus!
Ma jutustan teile sellest rõõmu ja
kindlusega, mille annab Jumala ja
tema loodu vaheline side, teadmine,
et oleme pärit Jumala käte vahelt, et
meile kuulub pühima Kolmainsuse
eriline armastus, et oleme nii suure
Isa lapsed. Ma palun Issandat, et me
otsustaksime seda teadvustada, seda
päevast päeva nautida – siis käitume
kui vabad inimesed.”[9]

4. Meie Jumala lapseks olemine
võimaldab me vabadusel kasvada
kogu jõuga, mille Jumal sellele andis.
See tähendab, et me ei saa vabaks
enese Isa majast vabastamisega, vaid
pigem selle reaalsuse omaks
võtmisega, et oleme pojad või tütred.
„See, kes ei tea, et ta on Jumala laps,
ei tunne kõige sügavamat tõde enda
kohta.”[10] Selline inimene ei tea, kes
ta on ja ta elab konfliktis iseendaga.
Kui vabastav on siis teada, et Jumal
armastab meid. Kui vabastav on



Jumala halastus, mis laseb meil
mõttesse jääda ja meie tõelisesse
kodusse tagasi pöörduda (vrd Lk
15:17-24) Me kogeme seda vabadust
ka siis, kui me teistele andestame.

Me usk Jumala armastusse meist
igaühe vastu (vrd 1Jh 4:16) juhib
meid armastusega vastamisele. Me
suudame armastada, sest Tema on
meid esimesena armastanud (vrd 1Jh
4:10) Meid täidab kindlusega
teadmine, et Jumala lõpmatut
armastust ei leia mitte ainult meie
eksistentsi algusest, vaid igast meie
elu hetkest. Sest Jumal on meile
lähemal kui me ise endile oleme.[11]
Mõistes, et Jumal ootab meid igas
inimeses (vrd Mt 25:40), ja et Ta
tahab end ka nende eludes kohal
olevaks teha meie kaudu, paneb
meid pingutama, jagamaks heldelt
teistega seda, mille me saanud
oleme. Ja meie elus, mu pojad ja
tütred, oleme me saanud ja saame
palju armastust. Jagada armastust



jumalale ja teistele, on kõige õigem
vabaduse tegu. Armastus täidab
vabaduse, see lunastab seda.
Armastus laseb vabadusel avastada
selle päritolu ja eesmärki Jumala
armastuses. „Vabadus saab oma
tõelise tähenduse, kui ta teenib
päästvat tõde, kui seda kasutatakse
Jumala piiritu armastuse otsimiseks,
mis vabastab meid kõikidest
orjustest.”[12]

Meie tundmus Jumala lapseks
olemisest viib, seega, suurele
sisemisele vabadusele, sügavale
rõõmule ja selgele lootuse
optimismile: spe gaudentes (Rom
12:12). Teadmine, et oleme Jumala
lapsed, paneb meid armastama ka
maailma, mis on hea, sest see sündis
Jumal-Isa kätes. See seab meid elule
vastu astuma selge teadmisega, et on
võimalik head teha, pattu võita ning
tuua maailm Jumala juurde. Nagu
Paavst Franciscus ütles, Neitsi
Maarja üle mõtiskledes: „Maarjalt,



täis armu, õpime, et kristlik vabadus
on miskit enamat kui pelgalt patust
vabanemine. See on vabadus, mis
lubab meil näha maiseid reaalsusi
uues, vaimses valguses. See on
vabadus armastada Jumalat ja meie
õdesid-vendi puhta südamega ja
elada rõõmsa lootuse elu Kristuse
Kuningriigi tulekuks.”[13]

Vaimuvabadus 

5. Vabalt, ilma igasuguse sunnita
tegutsemine, käib inimväärikuse ja
veelgi enam Jumala laste väärikuse
juurde. Samal ajal peame
„tugevdama oma vabaduse
armastust, mis pole pelgalt
meelevaldne, vaid on muudetud
tõeliselt inimlikuks tänu teadmisele
heast, mis on selle aluseks”[14]:
vabadus, mis on Jumalaga lepitatud.

Seepärast sooviksin peatuda ja
mõelda vaimuvabaduse tähtsuse üle.
Ma ei viita siin



mitmetähenduslikkusele, mida vahel
sellele mõistele omistatakse, nagu
oma kapriiside järgi toimine, ühelegi
seadusele allumata. Tegelikkuses, on
iga inimese vabadus materiaalselt
piiratud loomulike kohustuste ja
kanda võetud ülesannetega
(perekond, töö, ühiskond, jne).
Sellegipoolest võime vabalt tegutseda
kõiges, mida teeme, kui teeme seda
armastuse pärast: „Dilige et quod vis
fac: Armasta ja tee, mida soovid.”[15]
Tõeline vaimuvabadus on see võime
ja harjumuspärane hoiak tegutseda
armastusest, eriti pingutades järgida
seda, mida Jumal meilt igas olukorras
palub.

„Kas ma olen sulle armas?” (Jh
21:17). Kristlik elu on vaba vastus,
mis pakatab initsiatiivist ja
valmisolekust vastamaks Issanda
küsimusele. Seega, „on äärmiselt vale
vastandada vabadus
eneseandmisele, sest eneseandmine
on vabaduse tagajärg. Kui ema



ohverdab end armastusest oma laste
vastu, on ta teinud valiku, ja mida
enam ta armastab, seda suurem on
tema vabadus. Kui armastus on suur,
on vabadus viljakas ja laste heaolu
tuleneb sellest õnnistatud
vabadusest, mis eeldab
eneseohverdust, ja õnnistatud
ohverdusest, mis ongi vabadus.”[16]

Selles kontekstis võime mõista, miks
iga inimese vabaduse innustamine ei
tähenda nõudmiste vähendamist.
Mida vabamad me oleme, seda enam
suudame armastada. Ning armastus
on nõudlik: „Ta lepib kõigega, ta usub
kõike, ta loodab kõike, ta talub
kõike.” (1Kor 13:7). Omakorda,
kasvada armastuses tähendab
kasvada vabaduses, olla veelgi
vabam. Nagu püha Aquino Toomas
kirjutas: „Quanto aliquis plus habet
de caritate, plus habet de
libertate.”[17] Mida tugevam on me
armastus, seda vabamad me oleme.
Me tegutseme vaimuvabadusega ka



siis kui meil pole tahtmist midagi
teha või kui peame seda eriti raskeks,
aga me teeme seda armastusest – see
tähendab, mitte selle pärast, et see
meile meeldib, vaid selle pärast, et
me seda soovime. „Me peame
tundma end Jumala lastena ja elama
lootuses, et täidame Isa tahet. Teha
kõike Jumala tahtmise järgi, sest me
tahame seda teha, mis on kõige
üleloomulikum põhjus.”[18]

6. Ka rõõm on vaimuvabaduse märk.
„Inimlikus valdkonnas,” ütles püha
Josemaria „Tahan jätta teile
päranduseks vabaduse armastuse ja
hea tuju.”[19] Need kaks asja võivad
paista üsna erinevatena, aga nad on
tegelikult omavahel tihedalt seotud,
sest taipamine, et oleme vabad
armastama, täidab meie hinge
rõõmuga ja ühes sellega ka hea
tujuga. Meie nägemus maailmast
süveneb kaugemale pelgalt
loomulikkusest ning me õpime
arusaama asjade ja situatsioonide



positiivsest – ning vahel, naljakast –
küljest. Nagu Paavst Franciscus ütles,
Jumal „on rõõmu autor, rõõmu
Looja, ning see hinges olev rõõm viib
meid tõelisele kristlikule vabadusele.
Rõõmuta, ei saa meie, kristlased,
vabad olla, ning me muutume
kurbuse orjadeks.”[20]

See rõõm peab täitma kogu meie elu.
Jumal tahab, et me oleksime
rõõmsad. Rääkides Apostlitele,
räägib Jeesus ka meile: „et minu
rõõm oleks teis ja teie rõõm saaks
täielikuks.” (Jh 15:11). Seega võime
rõõmuga täita isegi kohustusi, mida
me peame ebameeldivaiks. Nagu
püha Josemaria meile ütleb: „me ei
tohiks mõelda, et ainus töö, mida me
suudame teha rõõmuga on see, mis
meile meeldib.”[21] Me võime teha
rõõmuga – ja vastumeelsuseta – seda,
mida peame raskeks ning mis pole
meile meelt mööda, kui teeme seda
armastuse pärast ja armastusega,
ning seega vabadusega. 28. aprillil



1963, valju häälega palvetades,
rääkis püha Josemaria valgusest,
mida Jumal talle aastaid varem,
1931. aastal, näitas: „Sa oled mulle
andnud mõista, et Risti omamine
tähendab õnne ja rõõmu leidmist.
Ning põhjus, mida ma näen nüüd
selgemini kui eales varem, on see:
Risti omamine tähendab enese
Kristusega samastamist, Kristuseks
olemist, ja seega Jumala lapseks
olemist.”[22]

7. Kogu jumalik seadus, ja kõik see,
mida Jumal inimesele soovib, pole
seadus, mis piiraks vabadust. Pigem
on see lex perfecta liberatis (vrd Jk
1:25) vabaduse täiuslik seadus. Nii on
seda ka Evangeelium, sest see kõik
on kokku võetud armastuse seaduses
– ja seda mitte välise seadusena, mis
käsib armastada, vaid ka sisemise
armuna, mis annab meile
armastamiseks jõudu. „Pondus meum
amor meus”: Minu raskustungiks on
mu armastus, ütles püha



Augustinus[23], viidates mitte ainult
sellele ilmsele faktile, et vahel on
armastamine meie jaoks raske, vaid
ka sellele, et see armastus, mis on me
südames, viib meid edasi, see kannab
meid sinna, kuhu iganes me läheme.
„Eo feror, quicumque feror”: selle läbi
hõljun ma, kuhu mind iganes
kantakse.[24] Me kõik võime mõelda
selle üle, milline on see armastus,
mis mind kõikjale kannab?

Igaüks, kes lubab Jumala armastusel
oma südame haarata, kogeb isiklikult
kui tõene see on, et „vabadus ja
eneseandmine ei ole vastuolus, nad
toetavad teineteist. Vabaduse võib
ära anda ainult armastuse pärast, ma
ei mõista ühtegi teist põhjust selle
loovutamiseks. Ja see ei ole pelk
sõnade mäng. Tahtlikus
eneseandmises, selle pühendumuse
igal hetkel uuendab vabaduse
armastust ja selline uuendamine
tähendab, et ollakse pidevalt noor,
suuremeelne, kõrgete ideaalidega



ning võimeline suurteks
ohvriteks.”[25] Seega pole Jumalale
kuuletumine mitte ainult vaba tegu,
vaid vabastav, vabaks andev tegu.

„Minul on süüa rooga, mida teie ei
tea,” ütles Jeesus oma jüngritele.
„Minu roog on see, et ma teen selle
tahtmist, kes mu on läkitanud, ja
lõpetan tema töö.” (Jh 4:32-34).
Jeesuse jaoks oli Isale kuuletumine
see, mis Teda toitis, mis andis Talle
jõudu. Ja nii peaks see olema ka meie
jaoks. Olla Jeesuse jünger, üles püha
Johannes Paulus II, tähendab „hoida
kõvasti kinni just Jeesusest, võttes osa
Tema elust ja saatusest, jagades Tema
vaba ning armastavat kuulekust Isa
tahtele.”[26]

Benedictus XVI läheb veelgi
sügavamale sellesse intiimsesse
vabaduse ja eneseandmise vahelisse
suhtesse: „Just Tema kuulekuses Isale
viib Jeesus täide omaenese vabaduse
armastusest motiveeritud teadliku



otsusena. Kes on vabam kui Tema,
kes on Kõikvõimas? Aga Ta ei elanud
oma vabadust kui meelevaldset
võimu või valitsemist. Ta elas seda
kui teenimist. Sel viisil „andis” Ta
oma vabadusele sisu, mis oleks
muidu jäänud „tühjaks” võimaluseks
midagi teha või mitte teha. Nii nagu
inimelu ise, saab vabadus oma
tähenduse armastusest … Seega, on
kristlik vabadus üsna vastupidine
meelevaldsusele; see sisaldab endas
Kristusele järgnemist enese
kinkimises, isegi Ristiohvris. See võib
tunduda paradoksina, kuid Issand
elas oma vabaduse kõrgpunkti Ristil,
armastuse tipuna. Kui nad Kalvari
mäel karjusid talle: „Kui sa oled
Jumala Poeg, siis tule Ristilt alla!”,
näitas Ta neile oma Poja vabadust
tapalavale jäädes selleks, et täita
lõpuni Isa halastavat tahet.”[27]

„Sa valmistasid mulle pettumuse,
Issand, ja ma lasin end petta; sa oled
minust tugevam ja võitsid.” (Jr 20:7).



Millise e leiame sellest prohvet
Jeremija palvest. Näha omaenese
kutsumust Jumala kingitusena (ja
mitte vaid kohustuste nimekirjana),
isegi kui me kannatame, on samuti
märk vaimuvabadusest. Kui
vabastav on teada, et Jumal armastab
meid sellistena, nagu me oleme, ja et
Ta kutsub meid esiteks selleks, et me
laseksime Tal endid armastada.

8. Vaimuvabadus tähendab ka enese
mitte sidumist kohustustega, mida
pole olemas – suuta elus kõrvale jätta
ning paindlikult muuta nii paljusid
pisikesi detaile, mis sõltuvad meie
enda initsiatiivist. Nagu isa Javier
meile kakskümmend aastat tagasi
kirjutas: „Loomulikult on olemas
tegevusi, mida me oleme kohustatud
tegema ning teisi, mis ei ole rangelt
kohustuslikud. Siiski, mõlemal juhul
tuleb meil vabalt ja
vastutustundlikult täita kõrgeimat
Jumala armastuse käsku. Sel viisil



oleme igal hetkel korraga nii
kuulekad kui vabad.”[28]

Me peame Opus Deis alati hoidma
usalduse ja vabaduse õhustiku, mis
lubab meil asjakohasele inimesele
teada anda sellest, mis meid
muretsema paneb, rääkida sellest,
millest me aru ei saa või mida tuleks
meie arust parandada. Seda usalduse
õhkkonda toidab omakorda meie
ustavus ja kannatlikus selleks, et
leppida rahu ja hea tujuga inimlike
piirangute, tüütute olukordadega jne.
Selline on heade poegade-tütarde
suhtumine, kes, kasutades oma
vabadust, kaitsevad hüvesid, mis on
suuremad kui nende enda
vaatepunkt, isegi siis kui nad on
veendunud, et neil on õigus: hüvesid
nagu ühtsus ja perekondlik rahu, mis
on hindamatud. Vastupidi, „kui meie
mõtted meid teistest lahutavad, kui
need lõhuvad ühtsuse, liidu meie
vendadega, siis on see selge märk



sellest, et me ei tegutse Jumala
vaimus.”[29]

9. Olgugi, et vahel võivad olukorrad
meid kannatama panna, kasutab
Jumal neid tihti selleks, et meid
veelgi enam Kristusega samastada.
Nagu loeme kirjast heebrealastele,
„õppis ta kuulekust selle läbi, mida ta
kannatas” (Hb 5:8) ning tõi „igavese
pääste kõigile, kes on talle
kuulekad” (vrd Hb 5:9). Jeesus tõi
meile Jumala laste vabaduse.
Aktsepteerides inimlikku piiratust,
mis meil kõigil on, alla andmata meie
pingutustes neist üle olla, on samuti
märk vaimuvabadusest. Võrdle seda
aga vanema poja kurva hoiakuga
tähendamissõnas (Lk 15:25-30). Ta
kaebas oma isale nii paljude asjade
üle, mida ta oli pettunult oma hinges
hoidnud, ning ta ei suutnud ühineda
perekonna rõõmupeoga. Tema
vabadus oli muutunud väikseks ja
isekaks, suutmatuks armastada,
mõista, et „kõik, mis on minu, on



sinu oma” (Lk 15:31). Ta elas kodus,
kuid ta polnud vaba, sest ta süda oli
mujal.

Kui ilus on aga Ruti, moabi naise,
lugu, kelle vabadus ja eneseandmine
põhinevad tugeval perekonda
kuulumisel. Liigutav on näha, kuidas
see naine vastab oma ämma peale
käimisele uuesti oma elu otsast alata:
„Ära käi mulle peale, et ma sind
maha jätaksin ja pöörduksin tagasi
su juurest, sest kuhu sina lähed,
sinna lähen ka mina, ja kuhu sina
jääd, sinna jään minagi! Sinu rahvas
on minu rahvas ja sinu Jumal on
minu Jumal. Kus sina sured, seal
tahan ka mina surra ja sinna
maetagu mindki!” (Rt 1:16-17).

Mõtiskledes Meie Ema üle, näeme
veelgi selgemalt, kuidas vabadus
avaldub ustavas eneseandmises.
„Vaadelgem nüüd seda ülevat hetke,
mil peaingel Gabriel ilmutab pühale
Maarjale Kõigekõrgema plaani. Meie



Ema kuulab ja esitab küsimuse, et
paremini mõista, mida Issand temalt
palub. Siis kõlab tema kindel vastus: 
Fiat! – sündigu mulle sinu sõna
järgi!”[30]

Koolitades ning juhtides
vabasid inimesi

10. Meie koolituses mängib olulist
rolli isiklik vaimulik juhendamine.
See peaks alati toimuva vabaduse
õhustikus, eesmärgiga koolitada
inimesi, kes tunnevad end „vabadena
kui linnud.”[31] Nagu püha
Josemaria kirjutab, viidates neile, kes
võtavad vastu oma vendade-õdede
isiklikke vestlusi, „vaimuliku
juhendaja autoriteet pole võim.
Sisendage hingedesse alati suurt
vabaduse vaimu. Mõelge sellele,
mida ma olen teile nii tihti öelnud: 
sest ma tahan tundub mulle kõige
üleloomulikum põhjus üldse.
Vaimuliku juhendaja roll on aidata
hingel tahta täita, et tal oleks soov



täita, Jumala tahtmist. Ärge käskige,
soovitage.”[32] Vaimulikul
juhendamisel antud soovituste
eesmärk on toetada Püha Vaimu
tegevust igas hinges ning aidata igal
inimesel silmitsi seista Jumala ja oma
ülesannetega, isikliku vabaduse ja
vastutusega. „Hingesid luues Jumal ei
korda ennast. Igaüks on selline, nagu
ta on ja me peame igaüht kohtlema
vastavalt sellele, mida Jumal on
teinud ja vastavalt sellele, millisele
teele Jumal neid juhib.”[33]

Soovitusega võib tavaliselt kaasneda
mõni armastav julgustus, mis aitab
neil mõista, et alati tasub püüda olla
truu armastusest, vabadusega.
Vaimulik juhendamine võib vahel
sisaldada ka selget, kuid alati
armastavat ning õrna, „rangelt
soovituslikku” nõuannet, mis tuletab
inimesele meelde ülesande täitmise
kohustust. Selle nõuande jõud ei
tulene siiski nõuandest enndast, vaid
sellest kohustusest. Seal, kus on



usaldus, saaks ja peaks alati rääkima
sel viisil, ning see, kes need
nõuanded vastu võtab on nende eest
tänulik, sest ta tunneb selles ära
vanema õe-venna tugevuse ja
armastuse.

11. Koolitus, mida me terve elu
jooksul saame, eiramata selle
vajalikke nõudmisi, peaks meile
avama uusi horisonte. Seevastu kui
me piiritleme endid pelgalt
nõudmiste esitamisega ja
nõudmistele vastamisega, võib
juhtuda, et näeme ainult seda,
millega me hakkama ei saa, meie
puudusi ja piiranguid. Võime
unustada kõige olulisema: Jumala
armastuse meie vastu.

Selles kontekstis meenutagem,
kuidas püha Josemaria õpetas meile,
et: „Opus Deis me oleme suured
vabaduse sõbrad, kaasaarvatud
vaimuelus. Me pole seotud kindlate
meetodite või skeemide külge … On



palju – ja peab olema palju –
enesemääramist isegi
vaimuelus.”[34] Seega siirus
vaimulikul juhendamisel, mis
vabadusega paneb meid oma hinge
avama selleks, et nõuandeid vastu
võtta, aitab meil ka üles näidata
isiklikku initsiatiivi, vabalt teada
andmaks sellest, mis tunduvad meie
jaoks olevat võimalikud sisevõitluse
kohad me vaimuelus selleks, et end
lähemalt Kristusega samastada.

Seega me koolitus, kõigile sama
vaimsust edasi andes, ei loo mitte
ühetaolisust, vaid pigem ühtsust.
Kasutades tabavat pilti, ütles püha
Josemaria, et Opus Deis „me käime
seda rada mööda väga erinevatel
viisidel: jäädes paremale või
vasakule, käies vinka-vonka ühest
servast teise, jala või ratsa. On
tuhandeid eri viise, kuidas jumalikku
teed mööda käia. Igaühe
südametunnistus, kooskõlas nende
konkreetse olukorraga, kohustab



teda edasi liikuma üht või teist teed
pidi. Ainus oluline asi on mitte teed
kaotada.”[35] Opus Dei vaimsus,
nagu Evangeeliumgi, ei suru end
meie olemise viisile peale, vaid
pigem annab sellele elu. See on
seeme, millele on ettenähtud
kasvada iga inimese maapinnas.

12. Meie koolitus on oluline ka
vältimaks liigset kaitse või
turvalisuse soovi, mis me hinge
keelaks või piiraks. „Need, kes on
Kristusega kohtunud, ei saa sulgeda
end oma väikesesse maailma; kui
kurb oleks seesugune piirang! Nad
peaksid avanema kui lehvikud,
jõudmaks kõikide hingedeni.”[36]
Kui oluline on seega õpetada endid
elama vigade tegemise hirmuta,
kukumise hirmuta, vaenuliku
õhkkonna hirmuta. Me peame olema
kaasatud üleloomuliku
vaatepunktiga – mõistlikkuse ja
otsustavusega – meie enda



sotsiaalses ja professionaalses
keskkonnas.

Vabadusearmastust väljendatakse
seega ka spontaansuse ja
initsiatiivikusega apostolaadis, mis
on ühildatud isiklike, konkreetsete
apostelliku eesmärkidega. Alati on
tähtis olla teadlik, et „meie apostolaat
on eelkõige isiklik apostolaat.”[37]
Sama kehtib ka julgustuste kohta,
mida direktorid apostellikutele
tegevustele annavad. „Ma pole
kunagi soovinud teid käsist-jalust
siduda. Vastupidi, ma olen püüdnud
kindlustada, et te töötaksite suure
vabadusega. Apostellikutes
tegevustes peab teil olema initsiatiiv,
nendes laiades raamides, mida meie
vaimsus teile pakub, selleks, et leida
– igas paigas, igas keskkonnas, igal
ajastul – tegevused, mis oleksid
antud olukorras kõige
sobivamad.”[38]



13. Veel üks oluline vabaduse
armastuse märk leidub pastoraalses
juhtimises, mis on prelaadi ja tema
vikaaride kätes, nendele vastavate
nõukogude abiga. Mõtisklegem
taaskord tänutundega nende püha
Josemaria sõnade üle: „Selle
vabaduse vaimsuse tulemusena
põhineb koolitus – ja juhtimine Opus
Deis – usaldusel. … Midagi pole
võimalik saavutada kui juhtimine
põhineks usaldamatusel. Kuid
vastupidiselt, hingede juhtimine ja
koolitamine austusega kannab vilja.
See arendab hingedes tõelist ja püha
Jumala laste vabadust ning õpetab
neid ise oma vabadust haldama.
Koolitada ja juhtida, see on
armastada.” [39]

Hingede austusega juhtimine
tähendab eelkõige delikaatselt
respekteerida südametunnistuste
privaatsust, ajamata omavahel segi
juhtimist ja vaimuliku juhendamist.
Teiseks, see austus paneb meid vahet



tegema direktiividel ja sellel, mis on
vaid oludele vastavad
ekshortatsioonid, nõuanded, või
ettepanekud. Ja kolmandaks – ja
mitte, et see oleks vähem tähtsam –
on vajadus juhtida nii suure
usaldusega teistesse, et alati
püütakse, võimalikul määral, arvesse
võtta, kaasatud inimeste arvamust.
See juhtijate suhtumine ja nende
valmidus ära kuulata, väljendab
suurepäraselt seda, et Opus Dei on
perekond.

Samuti peame olema tänulikud selle
täie vabaduse eest Opus Deis,
majanduset, poliitikat, teoloogiat jne.
puudutavates küsimustes. „Kõiges,
mis ei puuduta usku, tegutseb ja
mõtleb iga liige nii nagu ta õigeks
peab, seda täie vabaduse ja isikliku
vastutusega. Mitmekesisus, mis
loogiliselt ja sotsioloogiliselt sellest
tuleneb ei põhjusta Opus Deile mitte
mingisuguseid probleeme. Pigem, on
see märk heast vaimust.”[40] Sellist



mitmekesisust tuleks armastada ja
edendada, olgugi, et mõnede jaoks
osutuda kohati keeruliseks sellist
paljusust aktsepteerida. Vabadust
armastav inimene suudab näha
positiivseid ning köitvaid aspekte
selles, mida teised selles laias
valdkonnas mõtlevad ja teevad.

Mis puudutab juhtimise läbi viimist,
siis püha Josemaria seadis sisse ning
alati tungivalt meenutas vajadust
kollegiaalsuse järgi, mis on veel üks
märk vabaduse vaimsusest, mis
täidab meie elu Opus Deis. „Ma olen
teile meenutanud suurt hulka
olukordi, ning ma kordan seda veel
oma elu jooksul korduvalt üle, et ma
nõuan Opus Deis, igal tasemel,
kollegiaalset valitsemist, selleks, et
mitte keegi ei kannataks türannia all.
See on tarkuse väljendus, kuna
kollegiaalse valitsemise puhul on
lihtsam küsimustesse süveneda,
vigasid parem korrigeerida, ja
apostellike tegevusi, mis juba hästi



toimivad, on efektiivsem
paranda.”[41]

Kollegiaalsus pole ainult ega
peamiselt otsuste vastu võtmise
meetod ega süsteem; see on eelkõige
vaimsus, mis põhineb veendumusel,
et igaüks saab ja peab teistelt vastu
võtma vaatepunkte, informatsiooni
jne., mis aitab meil parandada ja
isegi muuta oma enda arvamust.
Samas paneb see meid – veelgi enam,
positiivsel viisil – teiste vabaduse
vastu lugupidamist üles näitama, nii,
et nad võiksid raskusteta oma
arvamust avaldada.

Austades ning kaitstes
vabadust apostolaadis

14. Meie apostolaat tuleneb siirast
soovist aida teistel Kristust leida või
kasvada läheduses Temaga. „Meie
suhtumise hingedesse võib kokku
võtta selle Apostlilt pärineva lausega,
mis on peaaegu hüüatus: caritas mea



cum omnibus vobis in Christo Iesu!
(1Kor 16:24): Minu armastus on teie
kõikidega Kristuses Jeesuses!
Armastusega olete rahu ja rõõmu
külvatajad maailmas, armastades
ning kaitstes hingede isikliku
vabadust, vabadust, mida Kristus
austab ja mille Ta meile võitis (vrd Gl
4:31).”[42]

Me armastame esiteks nende
vabadust, keda me aitame Issandale
lähemale jõuda, sõpruse apostolaadis
ja usalduses, mida püha Josemaria
kutsub meid ellu viima oma
tunnistuse ja sõnade kaudu. „Ka
apostellikus tegevuses, - või pigem,
eelkõige apostellikus tegevuses –
soovime, et seal poleks sundimise
varjugi. Jumal soovib, et Teda
teenitaks vabadusega, ja seega
apostolaat, mis ei austa
„südametunnistuse vabadust” poleks
õige.”[43]



Tõeline sõprus eeldab
mõlemapoolset kiindumust, mis on
sõprade vahel eksisteeriva
vastastikuse vabaduse ja intiimsuse
tõeline kaitse. Apostolaat pole miski,
mis on sõprusele pealesurutud, sest –
nagu ma teile kirjutasin –, „me ei „tee
apostolaati”, me oleme apostlid!”[44]
Sõprus on iseenesest apostolaat;
sõprus on iseenesest dialoog, milles
me anname ja saame valgust.
Sõpruses me sepistame vastastiku,
uusi horisonte avades, plaane.
Sõpruses rõõmustame selle üle, mis
on hea ning toetame üksteist
raskustes; me naudime üksteise
seltskonda, sest Jumal soovib, et
oleksime õnnelikud.

15. Nagu te teate, on proselütism
oma algses tähenduses positiivne
reaalsus, mis ei ole miski muu kui
misjonärlik Evangeeliumi
levitamine.[45] Nii mõistis püha
Josemaria alati seda mõistet, ja mitte
negatiivses tähenduses, mille see



viimastel aegadel on omale saanud.
Siiski, peame meeles pidama, et
olenemata sellest, kuidas meie seda
sooviksime, saavad sõnad tihti
endale külge tähenduse värvinguid,
mis erinevad selle algsest sisust.
Seega mõtelgem hoolikalt erinevate
kontekstide valguses, selle sõna
kasutamise sobivuse üle, sest vahel
võivad kuuljad asja mõista teisiti kui
see, mida te tegelikult öelda soovite.

Igaühe vabaduse austamine ja
kaitsmine väljendub samuti – kui
võimalik, isegi veel selgemini – siis
kui tõstatame kellegagi võimaluse
Jumala kutsest kuuluda Opus Deisse.
Vabadus küsida nõu sellelt, kes
soovib, ja eelkõige vabadus
tunnetada oma võimalikku
kutsumust ning sellest tingitud
otsust. Evangeeliumi
tähendamissõna (Lk14:23) jõulist
väljendit compelle intrare (sundige
neid sisenema) kommenteerides,
kirjutas püha Josemaria: „Meie



vaimsuse peamiseks iseloomustajaks
on kõigi isiklikuvabaduse austamine.
Seega compelle intrare, mida sa
peaksid oma proselütismis
rakendama pole mitte füüsiline
lükkamine, vaid valguse ja doktriini
üleküllus. See on sinu palve ja töö
vaimne stiimul, mis annab autentset
tunnistust doktriinist. Need on kõik
ohvrid, mis sa tood. See on naeratus,
mis tuleb su huulilt, sest olete Jumala
lapsed: lapseks olemine, mis täidab
teid siira rõõmuga (isegi kui sinu elus
pole tagasilöökidest puudust) ning
mida teised näevad ja kadestavad.
Lisage sellele oma inimhoiak ja
sümpaatia ja see ongi selle compelle
intrare sisuks.”[46] Kui selge see siis
on, et Opus Dei kasvab ja peaks alati
kasvama vabaduse õhkkonnas,
näidates teistele – pühendumuse ja
lihtsusega – Jumala lähedal elamise
pimestavat ilu.

16. Veritas liberabit vos (Jh 8:32). Kõik
vabaduse lubadused, mis on



üksteisele sajandite jooksul
järgnenud on tõesed sel määral, et
neid toidab Tõde Jumala ja inimese
kohta. Ja see Tõde on isik: Jeesus, Tee,
Tõde ja Elu (vrd Jh 14:6). „Ka täna,
kakstuhat aastat hiljem, näeme
Jeesust sellena, kes toob inimesele
tõel põhineva vabaduse - sellena kes
vabastab inimese sellest, mis teda
piirab, madaldab ja just kui murraks
vabaduse lahti juure küljest inimese
hinges, südames ja
südametunnistuses.”[47]

Jumal on andnud meile vabaduse
igaveseks; see pole ajutine kingitus,
mida kasutada vaid meie maise elu
jooksul. Vabadus, nagu ka armastus,
„ei lõppe kunagi” (1Kor 13:8), kuid
see jätkub taevas. Me teekond
taevasse on teekond Jumala laste au
vabaduse suunas: in libertatem
gloriæ filiorum Dei (Rom 8:21).
Taevas meie vabadus mitte ainult ei
kao, vaid pigem saavutab Jumala
armastuse vastu võttes oma täiuse.



„Taevas ootab teid suur Armastus,
reetmiste ja petmisteta: kogu
armastus!, kogu ilu!, kogu ülevus!,
kogu teadmine!... Ja ilma
ülekülluseta: see küllastab sind
üleküllastamata..”[48] Kui me oleme
ustavad, Jumala halastusest, siis
taevas saame me armastuse täiusega
tõeliselt vabaks.

Teie isa õnnistab teid kogu oma
armastusega,

Roomas, 9. jaanuaril 2018, püha
Josemaria sünniaastapäeval

[1] Püha Josemaria, Kiri, 31. mai
1954, nr 22.

[2] Paavst Franciscus, Apostellik
ekshortatsioon Evangelii gaudium,
24. november 2013, nr 170.



[3] Püha Josemaria, Kiri, 24. oktoober
1965, nr 3.

[4] Benedictus XVI, Entsüklika Spe
salvi, 30. november 2007, nr 24.

[5] Ibid.

[6] Püha Josemaria, Kui Kristus on
möödumas, nr 129.

[7] Püha Josemaria, Jumala sõbrad,
nr 25.

[8] Püha Josemaria, Ristitee, Kümnes
peatus.

[9] Püha Josemaria, Jumala sõbrad,
nr 26.

[10] Ibid.

[11] Vrd Püha Augustinus, 
Pihtimused, III, 6, 11.

[12] Püha Josemaria, Jumala sõbrad,
nr 27.



[13] Paavst Franciscus, Jutlus, 15.
august 2014.

[14] Benedictus XVI, Entsüklika 
Caritas in veritate, 29. juuni 2009, nr
68.

[15] Püha Augustinus, In Epist. Ioan.
Ad Parthos, VII, 8.

[16] Püha Josemaria, Jumala sõbrad,
nr 30.

[17] Aquino püha Toomas, In III Sent.,
d. 29, q. Un., a. 8, qla. 3 s.c. 1.

[18] Püha Josemaria, Kui Kristus on
möödumas, nr 17.

[19] Püha Josemaria, Kiri, 31. mai
1954, nr 22.

[20] Paavst Franciscus, Jutlus, 31. mai
2013.

[21] Püha Josemaria, Kiri, 29.
detsember 1947, nr 106.



[22] Püha Josemaria, Märkmed
meditatsioonilt, 28. aprill 1963.

[23] Püha Augustinus, Pihtimused,
XIII, 9, 10.

[24] Ibid.

[25] Püha Josemaria, Jumala sõbrad,
nr 31.

[26] Püha Johannes Paulus II,
Entsüklika Veritatis splendor, 6.
august 1993, nr 19.

[27] Benedictus XVI, Angelus, 1. juuli
2007.

[28] Javier Echevarria, Pastoraal kiri,
14. veebruar 1997, nr 15.

[29] Püha Josemaria, Kui Kristus on
möödumas, nr 17.

[30] Püha Josemaria, Jumala sõbrad,
nr 25.



[31] Püha Josemaria, Kiri, 14.
september 1951. nr 38.

[32] Püha Josemaria, Kiri, 8. august
1956. nr 38.

[33] Ibid.

[34] Püha Josemaria, Kiri, 29.
september 1957. nr 70.

[35] Püha Josemaria, Kiri, 2. veebruar
1945. nr 19.

[36] Püha Josemaria, Vagu, nr 193.

[37] Püha Josemaria, Kiri, 2. oktoober
1939. nr 10.

[38] Püha Josemaria, Kiri, 24.
oktoober 1942. nr 46.

[39] Püha Josemaria, Kiri, 6. mai
1945, nr 39.

[40] Püha Josemaria, Vestlused, nr 98.



[41] Püha Josemaria, Kiri, 24.
detsember 1951. nr 5.

[42] Püha Josemaria, Kiri, 16. juuli
1933, nr 3.

[43] Püha Josemaria, Kiri, 9. jaanuar
1932, nr 66.

[44] Pastoraal kiri, 14. veebruar 2017,
nr 9.

[45] Vrd Usudoktriini
Kongregatsioon, Doktriinlik kiri
evangeliseerimise mõningatest
aspektidest, 3. detsember 2007, nr 12
ja märkus 49.

[46] Püha Josemaria, Kiri, 24.
oktoober 1942, nr 9.

[47] Püha Johannes Paulus II,
Entsüklika Redemptor hominis, 4.
märts 1979, nr 12.

[48] Püha Josemaria, Sepikoda, nr
995.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

et-ee/article/prelaadi-kiri-9-
jaanuar-2018/ (30.01.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-9-jaanuar-2018/
https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-9-jaanuar-2018/
https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-9-jaanuar-2018/

	Prelaadi kiri (9. jaanuar 2018)
	Kutsutud vabaduseks
	Vaimuvabadus
	Koolitades ning juhtides vabasid inimesi
	Austades ning kaitstes vabadust apostolaadis


