opusdei.org

Prelaadi kiri (9.
jaanuar 2018)

,Inimlikus valdkonnas,” utles
puha Josemaria ,, Tahan jatta
teile paranduseks vabaduse
armastuse ja hea tuju.” Selles
kirjas Prelaat kutusb meid
motisklema vabaduse anni ule.

14.02.2018

Mu armsad: hoidku Jumal mu poegi
ja tutreid!

1. Uldkongressi suuniseid jargides,
olen ma viimaste kuude jooksul tihti
viidanud vabadusele. Nud,



kooskdlas piitha Josemaria 0petusega,
kes kogu oma elu oli vabaduse
armastaja, soovin, et tuletaksime
meelde moningaid selle suure
Jumala kingituse aspekte. ,Mu
lapsed, ma ei vési kunagi
kordamast,” kirjutas ta kord, ,et tiks
selgemaid Opus Dei vaimsuse
tunnuseid on vabaduse ja moéistmise
armastus.”[1] Tema sonu lugedes ja
nende lle motiskledes, tinagem
sudamest Jumalat. Ja juurelgem koéik
selle ile, kuidas need sonad voiksid,
Jumala armuga, meie elus paremini
valjenduda. Sel viisil oleme ka
paremini valmis aitama rohkematel
hingedel jouda ,,Jumala laste kirkuse
vabadusse” (Rom 8:21).

Kirg vabaduse jarele, selle ndudmine
inimestelt ja rahvastelt, on meie aja
positiivne mark. Iga inimese
vabadust ara tundes, teadvustame, et
nad on isikud: oma tegude valitsejad
ja nende eest vastutajad, voimelised
ise oma elu juhtima. Kuigi vabadus ei



tdhenda alati seda, et nad arendaksid
endis valja kdige parema mina, el
tohiks me kunagi selle tdhtsusega
liialdada, sest kui me poleks vabad,
poleks me voimelised armastama.

Kuid kahjuks valitseb paljudes
ringkondades suur teadmatus selle
suhtes, mis vabadus tegelikult on.
Tihti puteldakse néilise, piiritu
vabaduse poole, nagu see oleks
progressi ilim eesmérk. Ja mitte
harva, on meil valus naha, et see
vaide Kkéib kasi kdes rohumise ja
nailise vabadusega, mis tegelikkuses
on vaid orjastavad ahelad.
Seesugune vabaduse vorm varem voi
hiljem paljastab oma tiihjuse.
,Moned inimesed arvavad, et nad on
vabad kui saavad Jumalat valtida,”
kirjutab Paavst. ,nad ei nde, et nad
jaavad eksistentsiaalselt orvuks,
abituks, kodutuks. Nad pole enam
palverandurid, vaid saavad
hulkuriteks.”[2]



Kutsutud vabaduseks

2. Me oleme , kutsutud

vabaduseks” (Gal 5:13). Loomine
iseenesest on jumaliku vabaduse
véljendus. Esimene Moosese raamat
annab meile ndha Jumala loovat
armastust, Tema ro0mu, jagades oma
headust ja ilu selle maailmaga (vrd
1Ms 1:31), ja oma vabadust
inimestega (vrd 1Ms 1:26-29). Meist
igatht luues, andis Jumal meile
vOimaluse head valida ja armastada
ning vastata armastusega Tema
armastusele. Sellest hoolimata, meie
piiratus olenditena lubab meil endid
Jumalast eraldada. ,See on jumaliku
tarkuse musteerium, et luues inimese
oma ndo jargi (vrd 1Ms 1:26-29),
soovis Jumal kasutada tlimat
inimliku vabaduse ,,riski”.”[3]

Oigupoolest, ajaloo koidikul viis see
risk Jumala armastuse
tagasilikkamiseni parispatu labi.
Seega, inimliku vabaduse joud



headuse poole ndrgenes ning tahe jai
teataval médaral patu poole kaldu.
Siis, isiklikud patud ndrgendasid
inimlikku vabadust veelgi ja
seepdrast kaasneb patuga alati,
suuremal voi vahemal maaral, teatud
orjus (vrd Rom 6:17, 20). Siiski,
sinimene jaab alati vabaks.”[4] Isegi
kui, ,tema vabadus on alati
habras,”[5] see jadb iga inimese
hiveks, ja seda tuleb kaitsta. Jumal
on esimene, kes seda armastab ja
austab, sest Ta ,el soovi mitte orje,
vaid lapsi.”[6]

3. ,,Ent kus patt on suurenenud, seal
on arm saanud ulirohkeks” (Rom
5:20). Jumala arm paneb kasvama
uue ja kdrgema vabaduse, mille jaoks
,on Kristus meid vabastanud.” (Gal
5:1). Meie Issand vabastab meid
patust oma sOnade ja tegude labi,
millel kdigel on lunastav mdju. Seega
»see ood vabadusele kaigub kdikides
meie katoliku usu
miusteeriumites”[7] Ma tuletan teile



tihti meelde, et me peame seadma
Kristuse oma elu keskmesse. Selleks,
et vabaduse stigavamat tdhendust
avastada, peame Tema tle
motisklema. Oleme hammastunud
nahes Jumala vabadust, kes puhtast
armastusest, otsustas end
madaldada, vottes endale inimihu.
Vabadus, mis ilmutab end meie ees,
kui Ta sammub maa peal Ristiohvri
poole. ,Ma annan oma elu, et seda
jalle tagasi votta. Keegi ei vOta seda
minult, vaid mina ise annan selle
omal tahtel.” (Jh 10:17-18)
Inimajaloos polnud mitte tihetegi
tegu nii stigavalt vaba kui Issanda
eneseandmine Ristil. ,, Ta tahab surra
armastuse taielikus vabaduses”[8]

Piha Johannese Evangeeliumis on
talletatud dialoog Jeesuse ja
moningate inimeste vahel, kes
Temasse uskusid. Jeesuse sonad
annavad edasi selget lubadust:

L Veritas liberabit vos, tode vabastab
teid” (Jh 8:32) ,,Kui suur on see tdde,”



kirjutab ptiha Josemaria, ,,millega
algab ja 10peb vabadustee meie elus!
Ma jutustan teile sellest r60mu ja
kindlusega, mille annab Jumala ja
tema loodu vaheline side, teadmine,
et oleme parit Jumala kate vahelt, et
meile kuulub pithima Kolmainsuse
eriline armastus, et oleme nii suure
Isa lapsed. Ma palun Issandat, et me
otsustaksime seda teadvustada, seda
pdevast pdeva nautida - siis kaitume
kui vabad inimesed.”[9]

4. Meie Jumala lapseks olemine
voimaldab me vabadusel kasvada
kogu jouga, mille Jumal sellele andis.
See tahendab, et me ei saa vabaks
enese Isa majast vabastamisega, vaid
pigem selle reaalsuse omaks
vOtmisega, et oleme pojad voi titred.
»See, kes el tea, et ta on Jumala laps,
ei tunne koige siigavamat tdde enda
kohta.”[10] Selline inimene ei tea, kes
ta on ja ta elab konfliktis iseendaga.
Kui vabastav on siis teada, et Jumal
armastab meid. Kui vabastav on



Jumala halastus, mis laseb meil
mottesse jadda ja meie toelisesse
kodusse tagasi poorduda (vrd Lk
15:17-24) Me kogeme seda vabadust
ka siis, kui me teistele andestame.

Me usk Jumala armastusse meist
igatihe vastu (vrd 1Jh 4:16) juhib
meid armastusega vastamisele. Me
suudame armastada, sest Tema on
meid esimesena armastanud (vrd 1Jh
4:10) Meid taidab kindlusega
teadmine, et Jumala 16pmatut
armastust ei leia mitte ainult meie
eksistentsi algusest, vaid igast meie
elu hetkest. Sest Jumal on meile
lahemal kui me ise endile oleme.[11]
Maoistes, et Jumal ootab meid igas
inimeses (vrd Mt 25:40), ja et Ta
tahab end ka nende eludes kohal
olevaks teha meie kaudu, paneb
meid pingutama, jagamaks heldelt
teistega seda, mille me saanud
oleme. Ja meie elus, mu pojad ja
titred, oleme me saanud ja saame
palju armastust. Jagada armastust



jumalale ja teistele, on kdige digem
vabaduse tegu. Armastus tdaidab
vabaduse, see lunastab seda.
Armastus laseb vabadusel avastada
selle péritolu ja eesmarki Jumala
armastuses. ,,Vabadus saab oma
toelise tahenduse, kui ta teenib
paastvat tdde, kui seda kasutatakse
Jumala piiritu armastuse otsimiseks,
mis vabastab meid kdikidest
orjustest.”[12]

Meie tundmus Jumala lapseks
olemisest viib, seega, suurele
sisemisele vabadusele, siigavale
rodmule ja selgele lootuse
optimismile: spe gaudentes (Rom
12:12). Teadmine, et oleme Jumala
lapsed, paneb meid armastama ka
maailma, mis on hea, sest see stindis
Jumal-Isa kates. See seab meid elule
vastu astuma selge teadmisega, et on
voimalik head teha, pattu vdita ning
tuua maailm Jumala juurde. Nagu
Paavst Franciscus utles, Neitsi
Maarja ule motiskledes: ,Maarjalt,



tais armu, opime, et kristlik vabadus
on miskit enamat kui pelgalt patust
vabanemine. See on vabadus, mis
lubab meil ndha maiseid reaalsusi
uues, vaimses valguses. See on
vabadus armastada Jumalat ja meie
0desid-vendi puhta siidamega ja
elada rodmsa lootuse elu Kristuse
Kuningriigi tulekuks.”[13]

Vaimuvabadus

5. Vabalt, ilma igasuguse sunnita
tegutsemine, kdib inimvaarikuse ja
veelgi enam Jumala laste vaarikuse
juurde. Samal ajal peame
stugevdama oma vabaduse
armastust, mis pole pelgalt
meelevaldne, vaid on muudetud
toeliselt inimlikuks tdnu teadmisele
heast, mis on selle aluseks”[14]:
vabadus, mis on Jumalaga lepitatud.

Seepérast sooviksin peatuda ja
moelda vaimuvabaduse tihtsuse ule.
Ma ei viita siin



mitmetahenduslikkusele, mida vahel
sellele maoistele omistatakse, nagu
oma kapriiside jargi toimine, tihelegi
seadusele allumata. Tegelikkuses, on
iga inimese vabadus materiaalselt
piiratud loomulike kohustuste ja
kanda voetud ilesannetega
(perekond, t606, ihiskond, jne).
Sellegipoolest voime vabalt tegutseda
koiges, mida teeme, kui teeme seda
armastuse pérast: ,,Dilige et quod vis
fac: Armasta ja tee, mida soovid.”[15]
Toeline vaimuvabadus on see voime
ja harjumuspdrane hoiak tegutseda
armastusest, eriti pingutades jargida
seda, mida Jumal meilt igas olukorras
palub.

»,Kas ma olen sulle armas?” (Jh
21:17). Kristlik elu on vaba vastus,
mis pakatab initsiatiivist ja
valmisolekust vastamaks Issanda
kusimusele. Seega, ,,on darmiselt vale
vastandada vabadus
eneseandmisele, sest eneseandmine
on vabaduse tagajarg. Kui ema



ohverdab end armastusest oma laste
vastu, on ta teinud valiku, ja mida
enam ta armastab, seda suurem on
tema vabadus. Kui armastus on suur,
on vabadus viljakas ja laste heaolu
tuleneb sellest dnnistatud
vabadusest, mis eeldab
eneseohverdust, ja donnistatud
ohverdusest, mis ongi vabadus.”[16]

Selles kontekstis voime moista, miks
iga inimese vabaduse innustamine ei
tdhenda ndudmiste vihendamist.
Mida vabamad me oleme, seda enam
suudame armastada. Ning armastus
on noudlik: , Ta lepib kdigega, ta usub
koike, ta loodab koike, ta talub
koike.” (1Kor 13:7). Omakorda,
kasvada armastuses tahendab
kasvada vabaduses, olla veelgi
vabam. Nagu piha Aquino Toomas
kirjutas: ,,Quanto aliquis plus habet
de caritate, plus habet de
libertate.”[17] Mida tugevam on me
armastus, seda vabamad me oleme.
Me tegutseme vaimuvabadusega ka



siis kui meil pole tahtmist midagi
teha v0i kui peame seda eriti raskeks,
aga me teeme seda armastusest — see
tdhendab, mitte selle parast, et see
meile meeldib, vaid selle parast, et
me seda soovime. ,Me peame
tundma end Jumala lastena ja elama
lootuses, et tiidame Isa tahet. Teha
kdike Jumala tahtmise jargi, sest me
tahame seda teha, mis on koige
uleloomulikum pdhjus.”[18]

6. Ka rodm on vaimuvabaduse mark.
»,Inimlikus valdkonnas,” ltles pitha
Josemaria ,Tahan jatta teile
paranduseks vabaduse armastuse ja
hea tuju.”[19] Need kaks asja voivad
paista Uisna erinevatena, aga nad on
tegelikult omavahel tihedalt seotud,
sest taipamine, et oleme vabad
armastama, tdidab meie hinge
roomuga ja thes sellega ka hea
tujuga. Meie ndgemus maailmast
stiveneb kaugemale pelgalt
loomulikkusest ning me dpime
arusaama asjade ja situatsioonide



positiivsest — ning vahel, naljakast —
kuljest. Nagu Paavst Franciscus utles,
Jumal ,,on r66mu autor, rédmu
Looja, ning see hinges olev ro0m viib
meid toelisele kristlikule vabadusele.
ROOmMuta, ei saa meie, kristlased,
vabad olla, ning me muutume
kurbuse orjadeks.”[20]

See rodm peab tditma kogu meie elu.
Jumal tahab, et me oleksime
roomsad. Radkides Apostlitele,
raagib Jeesus ka meile: ,,et minu
rodom oleks teis ja teie ro60m saaks
taielikuks.” (Jh 15:11). Seega voime
rodmuga taita isegi kohustusi, mida
me peame ebameeldivaiks. Nagu
puha Josemaria meile tutleb: ,me ei
tohiks moelda, et ainus t00, mida me
suudame teha rodmuga on see, mis
meile meeldib.”[21] Me vOime teha
rodomuga — ja vastumeelsuseta — seda,
mida peame raskeks ning mis pole
meile meelt mooda, kui teeme seda
armastuse parast ja armastusega,
ning seega vabadusega. 28. aprillil



1963, valju hdalega palvetades,
radkis puha Josemaria valgusest,
mida Jumal talle aastaid varem,
1931. aastal, naitas: ,,Sa oled mulle
andnud moista, et Risti omamine
tdhendab Onne ja rodmu leidmist.
Ning pdhjus, mida ma nden nuud
selgemini kui eales varem, on see:
Risti omamine tdhendab enese
Kristusega samastamist, Kristuseks
olemist, ja seega Jumala lapseks
olemist.”[22]

7. Kogu jumalik seadus, ja koik see,
mida Jumal inimesele soovib, pole
seadus, mis piiraks vabadust. Pigem
on see lex perfecta liberatis (vrd Jk
1:25) vabaduse taiuslik seadus. Nii on
seda ka Evangeelium, sest see kdik
on kokku voetud armastuse seaduses
—ja seda mitte valise seadusena, mis
kasib armastada, vaid ka sisemise
armuna, mis annab meile
armastamiseks joudu. ,,Pondus meum
amor meus”: Minu raskustungiks on
mu armastus, utles ptiha



Augustinus[23], viidates mitte ainult
sellele ilmsele faktile, et vahel on
armastamine meie jaoks raske, vaid
ka sellele, et see armastus, mis on me
sudames, viib meid edasi, see kannab
meid sinna, kuhu iganes me ldheme.
»E0 feror, quicumque feror”: selle 1abi
holjun ma, kuhu mind iganes
kantakse.[24] Me koik voime moelda
selle ile, milline on see armastus,
mis mind koikjale kannab?

Igauks, kes lubab Jumala armastusel
oma stidame haarata, kogeb isiklikult
kui tdene see on, et ,vabadus ja
eneseandmine ei ole vastuolus, nad
toetavad teineteist. Vabaduse voib
dra anda ainult armastuse pérast, ma
el moista uhtegi teist pohjust selle
loovutamiseks. Ja see ei ole pelk
sonade mang. Tahtlikus
eneseandmises, selle pihendumuse
igal hetkel uuendab vabaduse
armastust ja selline uuendamine
tdhendab, et ollakse pidevalt noor,
suuremeelne, korgete ideaalidega



ning véimeline suurteks
ohvriteks.”[25] Seega pole Jumalale
kuuletumine mitte ainult vaba tegu,
vaid vabastav, vabaks andev tegu.

»Minul on siiiia rooga, mida teie ei
tea,” utles Jeesus oma jungritele.
»Minu roog on see, et ma teen selle
tahtmist, kes mu on ldkitanud, ja
lopetan tema t00.” (Jh 4:32-34).
Jeesuse jaoks oli Isale kuuletumine
see, mis Teda toitis, mis andis Talle
joudu. Ja nii peaks see olema ka meie
jaoks. Olla Jeesuse junger, liles piitha
Johannes Paulus I, tihendab ,hoida
kovasti kinni just Jeesusest, vottes osa
Tema elust ja saatusest, jagades Tema
vaba ning armastavat kuulekust Isa
tahtele.”[26]

Benedictus XVI ldheb veelgi
sugavamale sellesse intiimsesse
vabaduse ja eneseandmise vahelisse
suhtesse: ,,Just Tema kuulekuses Isale
viib Jeesus tdide omaenese vabaduse
armastusest motiveeritud teadliku



otsusena. Kes on vabam kui Tema,
kes on Koikvdimas? Aga Ta ei elanud
oma vabadust kui meelevaldset
voimu voi valitsemist. Ta elas seda
kui teenimist. Sel viisil ,,andis” Ta
oma vabadusele sisu, mis oleks
muidu jaanud ,,tihjaks” voimaluseks
midagi teha v6i mitte teha. Nii nagu
inimelu ise, saab vabadus oma
tdhenduse armastusest ... Seega, on
kristlik vabadus tisna vastupidine
meelevaldsusele; see sisaldab endas
Kristusele jargnemist enese
kinkimises, isegi Ristiohvris. See vdib
tunduda paradoksina, kuid Issand
elas oma vabaduse korgpunkti Ristil,
armastuse tipuna. Kui nad Kalvari
maéel karjusid talle: ,Kui sa oled
Jumala Poeg, siis tule Ristilt alla!”,
ndaitas Ta neile oma Poja vabadust
tapalavale jaddes selleks, et taita
16puni Isa halastavat tahet.”[27]

»,5a valmistasid mulle pettumuse,
Issand, ja ma lasin end petta; sa oled
minust tugevam ja voitsid.” (Jr 20:7).



Millise e leiame sellest prohvet
Jeremija palvest. Naha omaenese
kutsumust Jumala kingitusena (ja
mitte vaid kohustuste nimekirjana),
isegi kui me kannatame, on samuti
mark vaimuvabadusest. Kui
vabastav on teada, et Jumal armastab
meid sellistena, nagu me oleme, ja et
Ta kutsub meid esiteks selleks, et me
laseksime Tal endid armastada.

8. Vaimuvabadus tdhendab ka enese
mitte sidumist kohustustega, mida
pole olemas - suuta elus korvale jatta
ning paindlikult muuta nii paljusid
pisikesi detaile, mis séltuvad meie
enda initsiatiivist. Nagu isa Javier
meile kakskiimmend aastat tagasi
kirjutas: ,Loomulikult on olemas
tegevusi, mida me oleme kohustatud
tegema ning teisi, mis ei ole rangelt
kohustuslikud. Siiski, mdlemal juhul
tuleb meil vabalt ja
vastutustundlikult tdita kdrgeimat
Jumala armastuse kasku. Sel viisil



oleme igal hetkel korraga nii
kuulekad kui vabad.”[28]

Me peame Opus Deis alati hoidma
usalduse ja vabaduse 6hustiku, mis
lubab meil asjakohasele inimesele
teada anda sellest, mis meid
muretsema paneb, radkida sellest,
millest me aru ei saa voi mida tuleks
meie arust parandada. Seda usalduse
ohkkonda toidab omakorda meie
ustavus ja kannatlikus selleks, et
leppida rahu ja hea tujuga inimlike
piirangute, tititute olukordadega jne.
Selline on heade poegade-tutarde
suhtumine, kes, kasutades oma
vabadust, kaitsevad hiuivesid, mis on
suuremad kui nende enda
vaatepunkt, isegi siis kui nad on
veendunud, et neil on digus: hiivesid
nagu uhtsus ja perekondlik rahu, mis
on hindamatud. Vastupidi, ,.kui meie
motted meid teistest lahutavad, kui
need lohuvad tihtsuse, liidu meie
vendadega, siis on see selge mark



sellest, et me ei tegutse Jumala
vaimus.”[29]

9. Olgugi, et vahel voivad olukorrad
meid kannatama panna, kasutab
Jumal neid tihti selleks, et meid
veelgi enam Kristusega samastada.
Nagu loeme Kkirjast heebrealastele,
,Oppis ta kuulekust selle 1abi, mida ta
kannatas” (Hb 5:8) ning toi ,igavese
paaste koigile, kes on talle
kuulekad” (vrd Hb 5:9). Jeesus t0i
meile Jumala laste vabaduse.
Aktsepteerides inimlikku piiratust,
mis meil kdigil on, alla andmata meie
pingutustes neist tle olla, on samuti
mark vaimuvabadusest. Vordle seda
aga vanema poja kurva hoiakuga
tdhendamissonas (Lk 15:25-30). Ta
kaebas oma isale nii paljude asjade
ule, mida ta oli pettunult oma hinges
hoidnud, ning ta ei suutnud tthineda
perekonna rodmupeoga. Tema
vabadus oli muutunud vaikseks ja
isekaks, suutmatuks armastada,
moista, et ,,koik, mis on minu, on



sinu oma” (Lk 15:31). Ta elas kodus,
kuid ta polnud vaba, sest ta suida oli
mujal.

Kui ilus on aga Ruti, moabi naise,
lugu, kelle vabadus ja eneseandmine
pohinevad tugeval perekonda
kuulumisel. Liigutav on ndha, kuidas
see naine vastab oma d&mma peale
kdimisele uuesti oma elu otsast alata:
,Ara kai mulle peale, et ma sind
maha jataksin ja poorduksin tagasi
su juurest, sest kuhu sina lahed,
sinna ldhen ka mina, ja kuhu sina
jaad, sinna jaan minagi! Sinu rahvas
on minu rahvas ja sinu Jumal on
minu Jumal. Kus sina sured, seal
tahan ka mina surra ja sinna
maetagu mindki!” (Rt 1:16-17).

Motiskledes Meie Ema ile, ndeme
veelgi selgemalt, kuidas vabadus
avaldub ustavas eneseandmises.
»,Vaadelgem nuud seda ulevat hetke,
mil peaingel Gabriel ilmutab piihale
Maarjale Kdigekdrgema plaani. Meie



Ema kuulab ja esitab kiisimuse, et
paremini maoista, mida Issand temalt
palub. Siis kdolab tema kindel vastus:
Fiat! — sundigu mulle sinu sona
jargi!”[30]

Koolitades ning juhtides
vabasid inimesi

10. Meie koolituses méangib olulist
rolli isiklik vaimulik juhendamine.
See peaks alati toimuva vabaduse
ohustikus, eesmargiga koolitada
inimesi, kes tunnevad end ,vabadena
kui linnud.”[31] Nagu piiha
Josemaria kirjutab, viidates neile, kes
votavad vastu oma vendade-ddede
isiklikke vestlusi, ,,vaimuliku
juhendaja autoriteet pole voim.
Sisendage hingedesse alati suurt
vabaduse vaimu. Moelge sellele,
mida ma olen teile nii tihti 6elnud:
sest ma tahan tundub mulle koige
uleloomulikum pdhjus uldse.
Vaimuliku juhendaja roll on aidata
hingel tahta tdita, et tal oleks soov



tiita, Jumala tahtmist. Arge kiskige,
soovitage.”[32] Vaimulikul
juhendamisel antud soovituste
eesmark on toetada Piiha Vaimu
tegevust igas hinges ning aidata igal
inimesel silmitsi seista Jumala ja oma
ulesannetega, isikliku vabaduse ja
vastutusega. ,Hingesid luues Jumal ei
korda ennast. Igatiks on selline, nagu
ta on ja me peame igaiht kohtlema
vastavalt sellele, mida Jumal on
teinud ja vastavalt sellele, millisele
teele Jumal neid juhib.”[33]

Soovitusega voib tavaliselt kaasneda
moni armastav julgustus, mis aitab
neil maista, et alati tasub puuda olla
truu armastusest, vabadusega.
Vaimulik juhendamine voib vahel
sisaldada ka selget, kuid alati
armastavat ning orna, ,rangelt
soovituslikku” néuannet, mis tuletab
inimesele meelde tilesande taitmise
kohustust. Selle nduande joud ei
tulene siiski nduandest enndast, vaid
sellest kohustusest. Seal, kus on



usaldus, saaks ja peaks alati radkima
sel viisil, ning see, kes need
nouanded vastu votab on nende eest
tanulik, sest ta tunneb selles dra
vanema 0e-venna tugevuse ja
armastuse.

11. Koolitus, mida me terve elu
jooksul saame, eiramata selle
vajalikke ndudmisi, peaks meile
avama uusi horisonte. Seevastu kui
me piiritleme endid pelgalt
noudmiste esitamisega ja
ndudmistele vastamisega, voib
juhtuda, et ndeme ainult seda,
millega me hakkama ei saa, meie
puudusi ja piiranguid. Voime
unustada koige olulisema: Jumala
armastuse meie vastu.

Selles kontekstis meenutagem,
kuidas puha Josemaria dpetas meile,
et: ,Opus Deis me oleme suured
vabaduse sobrad, kaasaarvatud
vaimuelus. Me pole seotud kindlate
meetodite voi skeemide kulge ... On



palju - ja peab olema palju -
enesemadaaramist isegi
vaimuelus.”[34] Seega siirus
vaimulikul juhendamisel, mis
vabadusega paneb meid oma hinge
avama selleks, et ndouandeid vastu
votta, aitab meil ka tiles naidata
isiklikku initsiatiivi, vabalt teada
andmaks sellest, mis tunduvad meie
jaoks olevat voimalikud sisevditluse
kohad me vaimuelus selleks, et end
lahemalt Kristusega samastada.

Seega me koolitus, koigile sama
vaimsust edasi andes, ei loo mitte
uhetaolisust, vaid pigem thtsust.
Kasutades tabavat pilti, titles puha
Josemaria, et Opus Deis ,,me kdime
seda rada mo0da vaga erinevatel
viisidel: jaddes paremale voi
vasakule, kaies vinka-vonka uhest
servast teise, jala v0i ratsa. On
tuhandeid eri viise, kuidas jumalikku
teed mooda kdia. Igaiihe
sudametunnistus, kooskolas nende
konkreetse olukorraga, kohustab



teda edasi litkuma tht v0i teist teed
pidi. Ainus oluline asi on mitte teed
kaotada.”[35] Opus Dei vaimsus,
nagu Evangeeliumgi, ei suru end
meie olemise viisile peale, vaid
pigem annab sellele elu. See on
seeme, millele on ettendhtud
kasvada iga inimese maapinnas.

12. Meie koolitus on oluline ka
valtimaks liigset kaitse voi
turvalisuse soovi, mis me hinge
keelaks vo0i piiraks. ,Need, kes on
Kristusega kohtunud, ei saa sulgeda
end oma vaikesesse maailma; kui
kurb oleks seesugune piirang! Nad
peaksid avanema kui lehvikud,
joudmaks koikide hingedeni.”[36]
Kui oluline on seega dopetada endid
elama vigade tegemise hirmuta,
kukumise hirmuta, vaenuliku
ohkkonna hirmuta. Me peame olema
kaasatud uleloomuliku
vaatepunktiga — moistlikkuse ja
otsustavusega — meie enda



sotsiaalses ja professionaalses
keskkonnas.

Vabadusearmastust vdljendatakse
seega ka spontaansuse ja
initsiatiivikusega apostolaadis, mis
on uhildatud isiklike, konkreetsete
apostelliku eesméarkidega. Alati on
tahtis olla teadlik, et ,meie apostolaat
on eelkoige isiklik apostolaat.”[37]
Sama kehtib ka julgustuste kohta,
mida direktorid apostellikutele
tegevustele annavad. ,,Ma pole
kunagi soovinud teid kasist-jalust
siduda. Vastupidi, ma olen putdnud
kindlustada, et te tootaksite suure
vabadusega. Apostellikutes
tegevustes peab teil olema initsiatiiv,
nendes laiades raamides, mida meie
vaimsus teile pakub, selleks, et leida
—igas paigas, igas keskkonnas, igal
ajastul — tegevused, mis oleksid
antud olukorras koige
sobivamad.”[38]



13. Veel Uiks oluline vabaduse
armastuse mark leidub pastoraalses
juhtimises, mis on prelaadi ja tema
vikaaride kates, nendele vastavate
noukogude abiga. Motisklegem
taaskord tdnutundega nende piha
Josemaria sonade tle: ,Selle
vabaduse vaimsuse tulemusena
pohineb koolitus - ja juhtimine Opus
Deis —usaldusel. ... Midagi pole
voimalik saavutada kui juhtimine
pohineks usaldamatusel. Kuid
vastupidiselt, hingede juhtimine ja
koolitamine austusega kannab vilja.
See arendab hingedes tdelist ja piiha
Jumala laste vabadust ning dpetab
neid ise oma vabadust haldama.
Koolitada ja juhtida, see on
armastada.” [39]

Hingede austusega juhtimine
tdhendab eelkdige delikaatselt
respekteerida suidametunnistuste
privaatsust, ajamata omavahel segi
juhtimist ja vaimuliku juhendamist.
Teiseks, see austus paneb meid vahet



tegema direktiividel ja sellel, mis on
vaid oludele vastavad
ekshortatsioonid, nduanded, voi
ettepanekud. Ja kolmandaks - ja
mitte, et see oleks vihem tahtsam -
on vajadus juhtida nii suure
usaldusega teistesse, et alati
puutakse, voimalikul mééaral, arvesse
vOtta, kaasatud inimeste arvamust.
See juhtijate suhtumine ja nende
valmidus ara kuulata, valjendab
suurepdraselt seda, et Opus Dei on
perekond.

Samuti peame olema tanulikud selle
taie vabaduse eest Opus Deis,
majanduset, poliitikat, teoloogiat jne.
puudutavates kiisimustes. ,,Koiges,
mis ei puuduta usku, tegutseb ja
motleb iga liige nii nagu ta digeks
peab, seda taie vabaduse ja isikliku
vastutusega. Mitmekesisus, mis
loogiliselt ja sotsioloogiliselt sellest
tuleneb ei pohjusta Opus Deile mitte
mingisuguseid probleeme. Pigem, on
see mdark heast vaimust.”[40] Sellist



mitmekesisust tuleks armastada ja
edendada, olgugi, et monede jaoks
osutuda kohati keeruliseks sellist
paljusust aktsepteerida. Vabadust
armastav inimene suudab ndha
positiivseid ning koitvaid aspekte
selles, mida teised selles laias
valdkonnas motlevad ja teevad.

Mis puudutab juhtimise labi viimist,
siis puha Josemaria seadis sisse ning
alati tungivalt meenutas vajadust
kollegiaalsuse jargi, mis on veel Uks
mark vabaduse vaimsusest, mis
taidab meie elu Opus Deis. ,Ma olen
teile meenutanud suurt hulka
olukordi, ning ma kordan seda veel
oma elu jooksul korduvalt ile, et ma
nouan Opus Deis, igal tasemel,
kollegiaalset valitsemist, selleks, et
mitte keegi ei kannataks turannia all.
See on tarkuse valjendus, kuna
kollegiaalse valitsemise puhul on
lihtsam kusimustesse siiveneda,
vigasid parem korrigeerida, ja
apostellike tegevusi, mis juba hésti



toimivad, on efektiivsem
paranda.”[41]

Kollegiaalsus pole ainult ega
peamiselt otsuste vastu votmise
meetod ega susteem; see on eelkdige
vaimsus, mis péhineb veendumusel,
et igaiiks saab ja peab teistelt vastu
votma vaatepunkte, informatsiooni
jne., mis aitab meil parandada ja
isegi muuta oma enda arvamust.
Samas paneb see meid - veelgi enam,
positiivsel viisil — teiste vabaduse
vastu lugupidamist tiles nditama, nii,
et nad voiksid raskusteta oma
arvamust avaldada.

Austades ning kaitstes
vabadust apostolaadis

14. Meie apostolaat tuleneb siirast
soovist aida teistel Kristust leida voi
kasvada laheduses Temaga. ,,Meie
suhtumise hingedesse voib kokku
votta selle Apostlilt parineva lausega,
mis on peaaegu huiiatus: caritas mea



cum omnibus vobis in Christo Iesu!
(1Kor 16:24): Minu armastus on teie
koikidega Kristuses Jeesuses!
Armastusega olete rahu ja rodmu
kilvatajad maailmas, armastades
ning kaitstes hingede isikliku
vabadust, vabadust, mida Kristus
austab ja mille Ta meile vditis (vrd Gl
4:31).7[42]

Me armastame esiteks nende
vabadust, keda me aitame Issandale
lahemale jouda, sdpruse apostolaadis
ja usalduses, mida piitha Josemaria
kutsub meid ellu viima oma
tunnistuse ja sdnade kaudu. , Ka
apostellikus tegevuses, - v01 pigem,
eelkdige apostellikus tegevuses —
soovime, et seal poleks sundimise
varjugi. Jumal soovib, et Teda
teenitaks vabadusega, ja seega
apostolaat, mis ei austa
»Sudametunnistuse vabadust” poleks
0ige.”[43]



Toeline soprus eeldab
molemapoolset kiindumust, mis on
soprade vahel eksisteeriva
vastastikuse vabaduse ja intiimsuse
tOeline kaitse. Apostolaat pole miski,
mis on sOprusele pealesurutud, sest -
nagu ma teile kirjutasin —, ,,me ei ,tee
apostolaati”, me oleme apostlid!”[44]
SOprus on iseenesest apostolaat;
sOprus on iseenesest dialoog, milles
me anname ja saame valgust.
SOpruses me sepistame vastastiku,
uusi horisonte avades, plaane.
SOpruses rodomustame selle tle, mis
on hea ning toetame tksteist
raskustes; me naudime uksteise
seltskonda, sest Jumal soovib, et
oleksime dnnelikud.

15. Nagu te teate, on proselitism
oma algses tahenduses positiivne
reaalsus, mis ei ole miski muu kui
misjondrlik Evangeeliumi
levitamine.[45] Nii moistis pitha
Josemaria alati seda maoistet, ja mitte
negatiivses tdhenduses, mille see



viimastel aegadel on omale saanud.
Siiski, peame meeles pidama, et
olenemata sellest, kuidas meie seda
sooviksime, saavad sonad tihti
endale kiilge tdhenduse virvinguid,
mis erinevad selle algsest sisust.
Seega motelgem hoolikalt erinevate
kontekstide valguses, selle sdna
kasutamise sobivuse 1le, sest vahel
voivad kuuljad asja moista teisiti kui
see, mida te tegelikult 6elda soovite.

Igauhe vabaduse austamine ja
kaitsmine valjendub samuti — kui
voimalik, isegi veel selgemini — siis
kui tOstatame kellegagi voimaluse
Jumala kutsest kuuluda Opus Deisse.
Vabadus kiuisida ndu sellelt, kes
soovib, ja eelkdige vabadus
tunnetada oma véimalikku
kutsumust ning sellest tingitud
otsust. Evangeeliumi
tdhendamissona (Lk14:23) joulist
valjendit compelle intrare (sundige
neid sisenema) kommenteerides,
kirjutas piha Josemaria: ,Meie



vaimsuse peamiseks iseloomustajaks
on koigi isiklikuvabaduse austamine.
Seega compelle intrare, mida sa
peaksid oma proselutismis
rakendama pole mitte fuisiline
likkamine, vaid valguse ja doktriini
ulekillus. See on sinu palve ja t6o
vaimne stiimul, mis annab autentset
tunnistust doktriinist. Need on kdik
ohvrid, mis sa tood. See on naeratus,
mis tuleb su huulilt, sest olete Jumala
lapsed: lapseks olemine, mis tdidab
teid siira rod0muga (isegi kui sinu elus
pole tagasilookidest puudust) ning
mida teised ndevad ja kadestavad.
Lisage sellele oma inimhoiak ja
simpaatia ja see ongi selle compelle
intrare sisuks.”[46] Kui selge see siis
on, et Opus Dei kasvab ja peaks alati
kasvama vabaduse dhkkonnas,
naidates teistele — pihendumuse ja
lihtsusega — Jumala ldhedal elamise
pimestavat ilu.

16. Veritas liberabit vos (Jh 8:32). Kdik
vabaduse lubadused, mis on



uksteisele sajandite jooksul
jargnenud on tdesed sel méaral, et
neid toidab Tdde Jumala ja inimese
kohta. Ja see Tode on isik: Jeesus, Tee,
Tode ja Elu (vrd Jh 14:6). ,,Ka tina,
kakstuhat aastat hiljem, ndeme
Jeesust sellena, kes toob inimesele
toel pohineva vabaduse - sellena kes
vabastab inimese sellest, mis teda
piirab, madaldab ja just kui murraks
vabaduse lahti juure kiljest inimese
hinges, sidames ja
sidametunnistuses.”[47]

Jumal on andnud meile vabaduse
igaveseks; see pole ajutine kingitus,
mida kasutada vaid meie maise elu
jooksul. Vabadus, nagu ka armastus,
»eiloppe kunagi” (1Kor 13:8), kuid
see jatkub taevas. Me teekond
taevasse on teekond Jumala laste au
vabaduse suunas: in libertatem
gloriee filiorum Dei (Rom 8:21).
Taevas meie vabadus mitte ainult ei
kao, vaid pigem saavutab Jumala
armastuse vastu vottes oma taiuse.



,laevas ootab teid suur Armastus,
reetmiste ja petmisteta: kogu
armastus!, kogu ilu!, kogu tulevus!,
kogu teadmine!... Ja ilma
ulekilluseta: see kiillastab sind
ulekullastamata..”[48] Kui me oleme
ustavad, Jumala halastusest, siis
taevas saame me armastuse taiusega
toeliselt vabaks.

Teie isa Onnistab teid kogu oma
armastusega,

Roomas, 9. jaanuaril 2018, piha
Josemaria stinniaastapaeval

[1] Puha Josemaria, Kiri, 31. mai
1954, nr 22.

[2] Paavst Franciscus, Apostellik
ekshortatsioon Evangelii gaudium,
24. november 2013, nr 170.



[3] Piha Josemaria, Kiri, 24. oktoober
1965, nr 3.

[4] Benedictus XVI, Entsiuiklika Spe
salvi, 30. november 2007, nr 24.

[5] Ibid.

[6] Puha Josemaria, Kui Kristus on
moodumas, nr 129.

[7] Puha Josemaria, Jumala sobrad,
nr 25.

[8] Puha Josemaria, Ristitee, Kimnes
peatus.

[9] Puha Josemaria, Jumala sobrad,
nr 26.

[10] Ibid.

[11] Vrd Piitha Augustinus,
Pihtimused, 111, 6, 11.

[12] Piha Josemaria, Jumala sobrad,
nr 27.



[13] Paavst Franciscus, Jutlus, 15.
august 2014.

[14] Benedictus XVI, Entsuklika
Caritas in veritate, 29. juuni 2009, nr
68.

[15] Puha Augustinus, In Epist. Ioan.
Ad Parthos, VII, 8.

[16] Puha Josemaria, Jumala sébrad,
nr 30.

[17] Aquino puha Toomas, In III Sent.,
d. 29, q. Un, a. 8§, qla. 3 s.c. 1.

[18] Puha Josemaria, Kui Kristus on
moodumas, nr 17.

[19] Puha Josemaria, Kiri, 31. mai
1954, nr 22.

[20] Paavst Franciscus, Jutlus, 31. mai
2013.

[21] Puha Josemaria, Kirt, 29.
detsember 1947, nr 106.



[22] Piha Josemaria, Mdrkmed
meditatsioonilt, 28. aprill 1963.

[23] Piha Augustinus, Pihtimused,
X111, 9, 10.

[24] Ibid.

[25] Puha Josemaria, Jumala sébrad,
nr 31.

[26] Puha Johannes Paulus II,
Entsuklika Veritatis splendor, 6.
august 1993, nr 19.

[27] Benedictus XVI, Angelus, 1. juuli
2007.

[28] Javier Echevarria, Pastoraal kirti,
14. veebruar 1997, nr 15.

[29] Piha Josemaria, Kui Kristus on
moodumas, nr 17.

[30] Piitha Josemaria, Jumala sébrad,
nr 25.



[31] Piha Josemaria, Kiri, 14.
september 1951. nr 38.

[32] Piiha Josemaria, Kiri, 8. august
1956. nr 38.

[33] Ibid.

[34] Puha Josemaria, Kirt, 29.
september 1957. nr 70.

[35] Puha Josemaria, Kiri, 2. veebruar
1945. nr 19.

[36] Puha Josemaria, Vagu, nr 193.

[37] Piha Josemaria, Kiri, 2. oktoober
1939. nr 10.

[38] Piiha Josemaria, Kiri, 24.
oktoober 1942. nr 46.

[39] Piiha Josemaria, Kiri, 6. mai
1945, nr 39.

[40] Piha Josemaria, Vestlused, nr 98.



[41] Puha Josemaria, Kiri, 24.
detsember 1951. nr 5.

[42] Piha Josemaria, Kiri, 16. juuli
1933, nr 3.

[43] Piha Josemaria, Kiri, 9. jaanuar
1932, nr 66.

[44] Pastoraal kiri, 14. veebruar 2017,
nr9.

[45] Vrd Usudoktriini
Kongregatsioon, Doktriinlik kiri
evangeliseerimise moningatest
aspektidest, 3. detsember 2007, nr 12
ja markus 49.

[46] Puha Josemaria, Kiri, 24.
oktoober 1942, nr 9.

[47] Puha Johannes Paulus II,
Entsuiklika Redemptor hominis, 4.
marts 1979, nr 12.

[48] Piha Josemaria, Sepikoda, nr
995.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

et-ee/article/prelaadi-kiri-9-

jaanuar-2018/ (30.01.2026)


https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-9-jaanuar-2018/
https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-9-jaanuar-2018/
https://opusdei.org/et-ee/article/prelaadi-kiri-9-jaanuar-2018/

	Prelaadi kiri (9. jaanuar 2018)
	Kutsutud vabaduseks
	Vaimuvabadus
	Koolitades ning juhtides vabasid inimesi
	Austades ning kaitstes vabadust apostolaadis


