
opusdei.org

Paavst Franciscuse
kõned ja jutlus Eestis

25. septembril külastas Eestit
Rooma-Katoliku Kiriku pea
paavst Franciscus. Siinkohal
avaldame tema peetud jutluse
ja kõned.

04.10.2018

Kohtumine valitsuse,
tsiviilühiskonna ja diplomaatilise
korpuse esindajatega

Oikumeeniline kohtumine noortega
EELK Kaarli kirikus



Kohtumine Kiriku halastustöö
abisaajatega

Püha Missa: Püha Isa jutlus

Tänukõne Missa lõpus

Kohtumine valitsuse,
tsiviilühiskonna ja
diplomaatilise korpuse
esindajatega (Roosiajas) 

Proua president,

valitsuse liikmed ja riigivõimu
esindajad,

diplomaatilise korpuse auväärsed
liikmed,

ekstsellentsid, daamid ja härrad!

Mul on väga hea meel kohtuda teiega
siin, Tallinnas, kõige põhjapoolsemas



pealinnas, mida Jumal on lasknud
mul külastada. Ma tänan teid, proua
president, teie tervitussõnade eest ja
võimaluse eest kohtuda Eesti
inimeste esindajatega. Ma tean, et
teie seas on ka kodanikuühenduste ja
kultuurimaailma delegatsioonid. See
annab mulle võimaluse väljendada
neile oma soovi õppida paremini
tundma teie kultuuri, eriti selle
vastupanuvõimelisust, mis on
lubanud teil pärast nii rohkeid
katsumusi uuesti alustada.

Sajandeid on seda maad tuntud
nimetuse all „Maarjamaa”. See nimi
pole ainult osa teie ajaloost, see on ka
osa teie kultuurist. Maarja peale
mõtlemine toob mulle meelde kaks
sõna: mälu ja viljakus. Maarja on
mäluga naine, kes peab oma
südames kalliks kõiki elusolendeid
(vrd Lk 2:19), ja ta on viljakas ema,
kes andis oma Pojale elu.



Seega sooviksin ma mõtiskleda
Eestist kui mäluga maast ja kui
viljakast maast.

Mäluga maa

Teie rahvas on pidanud oma ajaloo
eri etappidel taluma kibedaid
kannatusi ja raskeid katsumusi,
võitlema vabaduse ja iseseisvuse
eest, mida pidevalt kahtluse alla seati
ja ohustati. Sellest hoolimata on Eesti
ühiskond viimase umbes kahekümne
viie aastaga – alates ajast, kui võtsite
taas sisse õiglase koha maailma
rahvaste peres – liikunud edasi
hiiglase sammudega. Teie riik on
hoolimata väiksusest inimarengu
indeksi ja innovatsioonivõimekuse
poolest juhtivate riikide hulgas;
samuti olete väga kõrgel kohal
ajakirjandusvabaduse, demokraatia
ja poliitiliste vabaduste poolest.
Lisaks olete sõlminud tihedad
koostöö- ja sõprussidemed paljude
riikidega. Oma minevikku ja



olevikku vaadates on teil igati
põhjust vaadata tuleviku poole
lootusrikkalt ja olla valmis uuteks
ülesanneteks. Olla mäluga maa
tähendab mäletada, et see, mille
olete tänapäeval saavutanud, on
saavutatud tänu eelkäijate
pingutustele, raskele tööle,
vaimsusele ja usule. Tänulike
mälestuste hoidmine võimaldab
tunda tänastes saavutustes ära ajaloo
viljad, mille on loonud kõik need
mehed ja naised, kes nägid vaeva
selle nimel, et vabadus oleks
võimalik. See omakorda kutsub teid
üles neid austama, valgustades
sellega välja uued rajad tulevastele
põlvedele.

Viljakas maa

Nagu ma märkisin Rooma piiskopina
teenimist alustades: „Meie ajal elab
inimkond läbi pöördepunkti ajaloos,
mis tähendab rohkeid edusamme
väga paljudes valdkondades. Me



võime vaid kiita neid samme, mis on
astutud inimeste heaolu
parandamiseks” („Evangelii
Gaudium”, 52). Ometi ei tohiks
kunagi unustada, et hea elu ja hästi
elatud elu ei ole päris üks ja sama
asi.

Üks tehnokraatlike ühiskondade
kõige ilmsemaid tulemusi on
tähenduse kadumine elust ja
elurõõmu kadumine. Selle tagajärjel
hakkab aeglaselt ja vaikselt
tuhmuma inimeste imestamisvõime,
mis sageli viib inimesed
eksistentsiaalse tüdimuse
seisundisse. Tasapisi võib kaotsi
minna kuuluvuse ja teistele
pühendumise tunne, inimeste,
kultuuri ja perekonnaga seotuse
tunne, mis jätab eriti noored
inimesed ilma oma juurtest ja
vundamendist, mida nad vajavad, et
ehitada üles olevikku ja tulevikku.
See jätab nad ilma võimest unistada,
riskida ja luua. Kui loodame üksnes



tehnoloogilise progressi kui
ainuvõimaliku tee peale, siis võime
jääda ilma võimest luua
inimestevahelisi,
põlvkondadevahelisi ja
kultuuridevahelisi sidemeid.
Lõppkokkuvõttes jääme ilma sellest
elutähtsast kangast, mis on nii
oluline selleks, et tunneksime
üksteises osadust ja meil oleks ühine
eesmärk selle sõna kõige laiemas
mõttes. Seetõttu lasub kõigi meie
peal, kes me vastutame sotsiaalsete,
poliitiliste, hariduse ja usuasjade
eest, kõige tähtsama kohustusena
tähelepanu suunamine just nimelt
sellele, kuidas ehitada üles seotust.

Viljakas maa tähendab keskkonda,
millesse saab istutada juured, et
sellest kasvaks välja elujõuline
võrgustik, mis tagaks, et kõik
kogukonna liikmed tunneksid end
seal koduselt. Pole hullemat
võõrandumise vormi, kui tunda end
juurtetuna, mitte kellegi juurde



kuuluvana. Maa on viljakas ning
selle inimesed kannavad vilja ja
kasvatavad tulevikku vaid sel
määral, mil määral soodustatakse
selle maa inimestes kuuluvustunnet,
luuakse sidemeid, mis lõimivad
põlvkondi ja erinevaid kogukondi,
ning hoidutakse kõigest, mis muudab
meid teiste suhtes tundetuteks ja
tekitab veel suuremat võõrandumist.
Selles töös, armsad sõbrad, võin ma
teile kinnitada, et te saate alati loota
katoliku kiriku toetusele ja abile,
sellele väiksele kogukonnale teie
keskel, kes ometi soovib väga anda
ka oma panuse selle maa viljakusse.

Proua president, daamid ja härrad,
ma tänan teid veelkord sooja ja
sõbraliku vastuvõtu eest! Õnnistagu
Jumal teid ja armastatud Eesti
rahvast. Langegu Tema eriline
õnnistus osaks vanadele ja noortele,
et nemad muudaksid mälestuse
kalliks pidamise ja hoidmise kaudu



selle maa viljakuse musternäidiseks.
Aitäh.

Oikumeeniline kohtumine
noortega EELK Kaarli Kirikus 

Kallid noored sõbrad,

Tänan teid sooja vastuvõtu, teie
laulude ning Lisbeli, Tauri ja Mirko
tunnistuste eest. Olen tänulik Eesti
Evangeelse Luterliku Kiriku
peapiiskopile Urmas Viilmale tema
lahkete tervitussõnade eest, samuti
Eesti Kirikute Nõukogu presidendi
peapiiskop emeeritus Andres Põderi,
Eesti Apostelliku Administraatori
piiskop Philippe Jourdani ja
erinevate Eesti kristlike ühenduste
esindajate kohalviibimise eest.
Samuti olen tänulik proua Vabariigi
Presidendi kohalviibimise eest.



Alati on tore kokku tulla, rääkida
lugudest oma elust ning jagada
üksteisega mõtteid ja igatsusi; samuti
on tore kohtuda meil, kes usume
Jeesusesse Kristusesse. Nendes
kohtumistes täitub Jeesuse unistus
pühal õhtusöömaajal: „Et kõik
oleksid üks… et maailm usuks” (Jh
17:21). Kui püüame end näha
teelistena, kes üheskoos rändavad,
õpime avama usalduses oma südant
teekaaslastele ilma kartuse ja
umbusuta, jälgides, vaid seda, mida
tõeliselt otsime: rahu meie
Ainujumala palge ees. Nii nagu rahu
loomine on kunst, nõnda on ka
usaldama õppimine kunst ja selles on
ka õnne allikas: „Õndsad on
rahutegijad” (Mt 5:9). Ja seda
teekonda, seda rännakut me ei läbi
ainult usklikega, vaid kõigiga. Kõigil
on meile midagi öelda. Meil on
kõigile midagi öelda.

Selle kiriku võimsal apsiidimaalil
näeme üht fraasi Püha Matteuse



evangeeliumist: „Tulge minu juurde
kõik, kes olete vaevatud ja
koormatud, ja mina annan teile
hingamise” (Mt 11:28). Teie, noored
kristlased, võite samastuda
mõningate selles evangeeliumi osas
väljendatud mõtetega. Eelnenud
lugudes ütleb meile Matteus, et
Jeesus hakkas kurvastust tundma, et
teda kuulanud inimesed ei mõistnud,
mida ta öelda tahtis (vrd. Mt
11:16-19). Ka teie, noored, tunnetate
tihtilugu, et teid ümbritsevad
täiskasvanud ei tunnusta teie soove
ja ootusi; vahel teid väga õnnelikena
nähes muutuvad nad kahtlustavaks;
ja kui nad näevad teid millegi pärast
murelikena, ei võta nad seda
piisavalt tõsiselt. Peatselt toimuva
noortele pühendatud sinodi eelsel
nõupidamisel väljendasid paljud teist
soovi, et keegi oleks teile
teekaaslaseks, kes suudaks teid
mõista ilma arvustamata ja oleks
võimeline kuulama ja vastama teie
küsimustele (vrd. Noortele



pühendatud sinod, Instrumentum
Laboris, 132). Meie kristlikud kirikud
– ja ütleksin seda iga
institutsionaalse usuorganisatsiooni
kohta – loovad teinekord atmosfääri,
mis muudab meie jaoks lihtsamaks
rääkimise, nõuandmise, oma
kogemuste põhjal kõnelemise, selle
asemel et kuulata, võtta vastu
väljakutseid ning õppida sellest,
mida läbi elame. Kristlikud
kogukonnad sulguvad tihti endasse,
enesele seda teadvustamata, ja ei
kuula teie muresid. Teame, et te
soovite ja oodate, et „teie kaaslaseks
ei oleks järeleandmatu kohtunik või
kartlik ja ülikaitsev lapsevanem, kes
tekitab sõltuvustunde, vaid keegi, kes
ei pelga oma nõrkust ning on
võimeline endas kui saviastjas
peituva aarde särama lööma (vrd. 2
Kr 4:7)” (ibid. 142). Olen täna siin, et
öelda teile: tahame nutta koos teiega,
kui teie nutate, saada osa teie
kordaminekutest, jagada teie rõõme
ja aidata teil olla Issanda järgijad.



Teie, poisid ja tüdrukud, noored,
teadke seda: kui üks kristlik
kogukond on tõeliselt kristlik, siis ta
ei püüa pöörata teisi enda usku.
Ainult kuulab, võtab vastu, saadab
sind, aga ei sunni midagi peale.

Edasi kurdab Jeesus linnade üle,
mida ta oli külastanud ja kus ta oli
teinud vägevaid imetegusid ning
osutanud suurt hoolivust ja lähedust.
Jeesus oli rahulolematu nende
võimetuse üle mõistma, et tema
pakutav muutus on pakiline ja
edasilükkamatu. Ta isegi ütleb, et
nad on tõrksamad ja
kangekaelsemad kui Soodom (vrd.
Mt 11:20-24). Kui meie, täiskasvanud,
keeldume tunnistamast mõnd
ilmselget olukorda, siis öelge meile
otse: „Kas te siis ei mõista seda?”
Mõned otsekohesemad teie seast
võiksid isegi öelda: „Kas te siis ei
taipa, et keegi ei kuula teid enam ega
usu seda, mida tahate edastada?”
Meie ise peame muutuma; peame



mõistma, et tahtes teie kõrval olla,
peame muutma mitmeid olukordi,
mis teid viimaks eemale tõukaksid.

Teame – nagu te olete meile öelnud –
et paljud noored ei pöördu meie
poole, sest nad ei tunne, et meil oleks
neile midagi tähendusrikast öelda.
See on kole, kui üks kirik, üks
kogukond, käitub nii, et noored
hakkavad mõtlema: „Neil pole mulle
mitte midagi eluks vajalikku öelda.”
Mõned paluvad selgelt end rahule
jätta, kuna tajuvad Kiriku kohalolu
tülika ja isegi ärritavana. Ja see on
õige. Neid pahandavad seksuaalsed
ja majanduslikud skandaalid, millele
ei vastata selge hukkamõistuga,
samuti meie valmisolematus noorte
inimeste elusid ja tundlikkust
tõeliselt hinnata, ning passiivne roll,
mida neile omistame (vrd. Noortele
pühendatud sinod,Instrumentum
Laboris, 66). Need on vaid mõningad
teiepoolsed etteheited. Tahame neile
vastata; nagu te ise väljendasite,



tahame olla „läbipaistev,
külalislahke, aus, inimestele avatud,
suhtlev, ligipääsetav, rõõmus ja
interaktiivne kogukond” (ibid. 67),
see tähendab, kogukond ilma
hirmuta. Hirmud panevad meid
endasse tõmbuma. Hirmude survel
muutume teiste uskude suhtes
pealetükkivaks ja püüame neid enda
usku pöörata. Ja teine asi on
vennaskond: avatud süda ja vennalik
embus.

Salmides, mis eelnevad vahetult
siinsele altarimaalile jäädvustatud
evangeeliumi sõnadele, hakkab
Jeesus Isa ülistama. Ta teeb seda
mõistes, et need, kes tõesti aru said,
kes tõesti mõistsid tema sõnumi ja
isiku tähendust, on väetid ja lapsed –
need, kellel on lihtne ja avatud hing.
Nähes teid kõiki siin üheskoos ja
ühiselt laulmas, lisan ka oma hääle
Jeesuse häälele ning imetlen, et
hoolimata meie puudulikust
tunnistusest avastate te jätkuvalt



Jeesust meie kogukondades. Sest me
teame, et kus on Jeesus, seal on alati
uuenemine; seal on alati uued
võimalused pöördumiseks ja kõige
kõrvale heitmiseks, mis eraldab meid
Temast või meie vendadest ja
õdedest. Kus on Jeesus, seal on elul
alati Püha Vaimu maik. Teie, kes
olete täna siin, peegeldate seda
imetlust, mida Jeesus tundis.

Niisiis, korrakem Tema sõnu: „Tulge
minu juurde kõik, kes olete vaevatud
ja koormatud, ja mina annan teile
hingamise” (Mt 11:28). Ent öelgem
seda veendumusega, et üle kõigi
meie piiride ja lahkhelide on Jeesus
jätkuvalt selleks põhjuseks, miks me
siin oleme. Teame, et ei leidu
suuremat meelerahu sellest, kui
laseme Jeesusel oma koormaid
kanda. Teame samuti, et paljud
inimesed ei tunne veel Teda ning
elavad kurbuses ja segaduses. Üks
teie kuulus laulja väljendas umbes
kümme aastat tagasi kirjutatud



laulus: „Armastus on surnud,
armastus on läinud, armastus ei ela
enam siin” (Kerli Kõiv,Armastus on
surnud). Palun, ei! Teeme nii, et
armastus oleks elus – seda peame me
kõik tegema. Paljud inimesed on seda
kogenud: nad näevad, kuidas
vanemate armastus lõpeb ja
vastabiellunute armastus hääbub
peatselt. Nad kogevad südamevalu,
kui kellelegi ei lähe korda, et nad
peavad töö leidmiseks emigreeruma
või kui nende peale vaadatakse viltu,
sest nad on välismaalased. Võib
tunduda, et armastus on surnud,
nagu ütles Kerli Kõiv, kuid me teame,
et see ei ole nii, ning meil on oma
sõna öelda ja sõnum jagada, mitte
suurte sõnade, vaid paljude
tegudega. Sest teie olete pigem
kuvandite ja tegutsemise kui arutluse
ja teooria põlvkond.

Ja see just meeldib Jeesusele, kuna Ta
käis ringi, tehes head ning surres
eelistas ta sõnadele rabavat sõnumit



ristist. Oleme ühendatud oma usu
läbi Jeesusesse ning ta ootab nüüd, et
viiksime teda kõigi nende noorte
juurde, kelle elu mõte on kadunud. Ja
ka meil usklikel on risk kaotada elu
mõte. Ja see juhtub siis, kui meie,
usklikud, oleme ebamäärased.
Võtkem koos vastu see uudsus, mille
Jumal meie ellu toob; see uudsus, mis
sunnib meid minema taas
paikadesse, kus humaansus on kõige
enam haavatud. Sinna, kus inimesed
välise pinnapealse mugandumise
varjus jätkavad vastuse otsimist elu
mõttele. Ent me ei lähe kunagi
üksinda: Jumal tuleb meiega koos,
”Ta ei karda äärealasid, ta ise sai
üheks neist (vrd. Fl 2:6-8; Jh 1:4). Kui
meil on julgust minna äärealadele,
leiame teda sealt, sest Jeesus on
läinud enne meid venna või õe
juurde, kes kannatab ja on kõrvale
lükatud. Jeesus on juba
seal.” (Gaudete et Exsultate, 135).



Poisid ja tüdrukud, armastus ei ole
surnud, ta kutsub ja saadab meid. Ta
palub ainult seda, et avaksime oma
südame. Ta kutsub meid ja läkitab
meid välja. Palugem apostellikku
tugevust, et viia evangeelium
inimesteni – pakkudes seda ilma
peale surumata – ja mitte teha oma
kristlikust elust mälestuste
muuseumi. Kristlik elu on elu, on
tulevik, on lootus! Ta ei ole
muuseum. Aidaku meid Püha Vaim
näha ajalugu ülestõusnud Jeesuse
valguses, et Kirik, meie kirikud,
oleksid valmis minema edasi, võttes
vastu üllatusi Issanda käest (vrd.
Ibid. 139), leides taas tõelise
nooruslikkuse, Pruudi rõõmu ja ilu,
millest rääkis Mirko, kes läheb oma
Issandaga kohtuma. Issanda
üllatused. Issand üllatab, sest elu
üllatab meid alati. Lähme edasi,
nendele üllatustele vastu. Aitäh!



Kohtumine Kiriku
halastustöö abisaajatega
(Peeter-Pauli Katedraalis) 

Armsad vennad ja õed!

Tänan teid kõiki, et võtsite mind
vastu sellel pärastlõunal enda juures.
Minu jaoks on tähtis tulla siia ja olla
koos teiega. Tänan teid teie
tunnistuste ja selle eest, et jagasite
meiega seda, mis südamel.

Kõigepealt tahan õnnitleda sind,
Marina ja sinu abikaasat, selle ilusa
tunnistuse puhul, mida te meile
kinkisite. Teid on õnnistatud üheksa
lapsega, kõikide nende ohverdustega,
mida see kaasa toob ja millest meile
rääkisite. Seal, kus on lapsi ja noori,
on alati palju ohverdusi, kuid
eelkõige on seal ka tulevikku, rõõmu
ja lootust. ”Täname Jumalat, et meie
majas valitseb nüüd armastus ja
ühtekuuluvus”. Sellel maal, kus
talved on külmad, ei puudu teie



majas see tähtis soojus, kodusoojus,
perekonna koosolemise soojus.
Vaidluste ja probleemidega? Jah,
kindlasti, aga alati sooviga koos edasi
minna. Need ei ole ainult ilusad
sõnad, vaid selge näide.

Tänan teid ka selle eest, et jagate oma
tunnistust nende õdedega, kes ei
kartnud minna välja ja tulla teie
juurde, jagades teiega lähedust ja
meie Issanda käeulatust. Te ütlesite,
et nad olid nagu inglid, kes tulid teie
juurde. Nii see on: nad ongi nagu
inglid.

Kui usk ei karda maha jätta
mugavusi, riskida ja julgeb välja
tulla, suudab ta tõestada meie
Issanda kõige ilusamaid sõnu: ”Te
peate üksteist armastama, nõnda
nagu mina teid olen armastanud” (Jh
13,34). Armastus, mis purustab need
ahelad, mis meid isoleerivad ja
eraldavad, mis loob sillad ning see
armastus võimaldab meil ehitada



üles suure perekonna, kus igaüks
tunneb ennast kodus, nii nagu selles
kodus. Armastus, milles on
kaastunnet ja väärikust. Ja see on
ilus. [Ta vaatab Marina üheksat last
istumas üheskoos pingil, ja loetleb
nad üles.] Üks, kaks, kolm, neli, viis,
kuus, seitse, kaheksa, üheksa. Kaunis
pere! Kaunis pere!

Usk on misjonäär, kes nende õdede
kombel tuleb välja meie linnade
tänavatele, meie naabruskonda,
kogukondadesse, öeldes väga
konkreetse kutse: olge osa meie
perest, Issanda suurest perest, kus
igaühele meist on oma koht. Ärge
jääge sellest välja. Ja teie, õed, teie
teete seda! Aitäh teile.

Ma usun, et see on ime, millest sina,
Vladimir, meile rääkisid. Sa leidsid
vennad ja õed, kes andsid sulle
võimaluse taas üles äratada oma
süda ja näha seda, et Issand on sind
otsinud igal hetkel, järjekindlalt, et



rüütada sind pidurüüga (Lk 15,22) et
pühitseda rõõmuga seda, et igaüks
meist on tema armastatud poeg või
tütar. Kõige suurem rõõm Issanda
jaoks on see, kui ta näeb meid uuesti
sündimas. Selleks ei väsi ta kunagi
kinkimast meile uut võimalust. Meie
jaoks on tähtsad need sidemed, mis
ühendavad meid üksteisega, ning iga
elu on väärtuslik ja oleme loodud
oma elu selliselt kasutama.

Kutsun teid üles tihendame ja looma
sidemeid. Tulla välja oma
naabruskonda ja öelda erinevatele
inimestele: ka sina oled osa meie
perekonnast. Jeesus kutsus oma
jüngreid ja kutsub täna igaühte teist,
kallid vennad ja õed, levitage ja
külvake tema Kuningriigi seemneid.
Ta loodab teie lugude, teie elude
peale, teie kätele, et jagaksite teistele
seda reaalsust, mille olete läbi
elanud. Kas Issand võib teie peale
loota? Kõik teist peavad sellele
vastama.



Tänan teid selle aja eest, mida olete
mulle kinkinud. Nüüd tahan ma teid
õnnistada, et Issand saaks ka
edaspidi teha imesid teie kätega. Ja
palun teid, ka mina vajan teie abi;
palun teid, ärge unustage palvetada
minu eest! Aitäh teile!

Püha Missa: Püha Isa jutlus
(Vabaduse väljakul) 

Kuulates esimese lugemise sõnumit
sellest, kuidas iisraeli rahvas, kes oli
Egiptuse vangipõlvest juba
vabanenud, Siinai mäe juurde jõudis
(vrd 2Ms 19, 1), ei saa kuidagi jätta
mõtlemata teile kui rahvale; ei saa
jätta mõtlemata kogu eesti rahvale ja
kõikidele Balti riikidele. Kuidas
saakski unustada teie „laulvat
revolutsiooni“ või kaht miljonit
inimest ühendavat ketti siit
Tallinnast Vilniuseni? Teie teate, mis



on võitlus vabaduse eest; teie saate
end tolles rahvas ära tunda.
Seepärast peakski kuulama, mida
Jumal ütleb Moosesele, et mõista,
mida ta meile kui rahvale ütleb.

Rahvas, kes saabus Siinaisse, oli juba
saanud näha Jumala armastust
imetegude ja tunnustähtede kaudu.
See oli rahvas, kes otsustas sõlmida
Jumalaga armastuse lepingu, sest
Jumal oli teda esimesena
armastanud ja ka oma armastust
ilmutanud. See polnud
pealesunnitud armastus, sest Jumal
tahab, et me oleksime armastuses
vabad. Kui tunnistame end
kristlasteks, kui valime enesele
eluviisi, siis teeme seda ilma surveta;
me ei tee seda nii, nagu oleks see
tehing, mis sunnib meid midagi
tegema, juhul kui Jumal midagi teeb.
Aga eelkõige me teame, et Jumala
pakutu ei võta meilt midagi ära;
vastupidi, see viib meid täiuse, kõigi
meie inimlike püüdluste teostumise



poole. On inimesi, kes peavad end
vabaks, kui elavad oma elu ilma
Jumalata või temast eemalduvad.
Nad ei märka, et sellisena on nende
elu otsekui elus ekslevatel orbudel,
kellel pole kodu, kuhu tagasi minna.
„Nii pole nad enam palverändurid,
vaid neist saavad hulkurid, kes
käivad ringi ümber iseenda, mitte
kusagile jõudmata (Evangelii
gaudium, 170).

Nii nagu Egiptusest välja rännanud
rahval, nii on ka meil vaja kuulata ja
otsida. Mõned ju võivad mõelda, et
tänapäeval tuleb ühe rahva tugevust
mõõta mingite teistsuguste
mõõdupuudega. On neid, kes
räägivad teistest valjemini, et
niimoodi – ilma kahtlusi ja kõhklusi
väljendamata – enesekindlam paista;
mõni ähvardab lisaks kisale relvade,
sõjalise võimsuse ja muude
strateegiatega… Aga niimoodi nad
vaid näivad tugevamad. See pole
ometi viis, kuidas Jumalat otsida,



vaid kuidas koondada jõudu teiste
allutamiseks. Selliste hoiakute taga
on eetikast loobumine, mis on ühtlasi
lahtiütlemine Jumalast. Sest eetika
kaudu oleme ühenduses Jumalaga,
kes ootab meilt vaba ja
kohusetundlikku seisukohavõttu
teiste inimeste ja meid ümbritseva
maailma ja keskkonna suhtes –
niisugust seisukohavõttu, mis jääb
väljapoole turukategooriaid (ibid.) Te
pole ju oma vabadust kätte
võidelnud selleks, et langeda
tarbimise, individualismi, võimuiha
või üleolekutunde orjusse.

Jumal teab meie vajadusi; neid
vajadusi, mida me ise sageli
omamiskire alla surume. Ta tunneb
ka meie ebakindlust, mida me
üritame ületada võimule pääsemise
kaudu. Kuuldud evangeeliumis
julgustab Jeesus meid sellisest, iga
inimsüdant vaevavast janust üle
saamiseks tema juurde tulema. Tema
on see, kes suudab kustutada meie



tegeliku janu ja oma elava veega,
oma puhtusega, oma
vastupandumatu väega meie soovid
pilgeni täita. Uskuda tähendab
mõista, et ta on elus ja et ta armastab
meid; et ta ei jäta meid maha ja võib
seetõttu mõistatuslikul viisil sekkuda
meie ajalukku; tuua oma väe ja
piiramatu loomisvõimega halvast
välja selle, mis on hea (ibid., 278).

Kõrbes rännates langeb iisraeli
rahvas kiusatusse otsida teisi
jumalaid, kummardada kuldvasikat,
jääda lootma omaenese jõule. Aga
Jumal hüüab nad enda juurde tagasi
ja neile meenub see, mida nad on
mäe peal kuulnud ja näinud. Nagu
iisraeli rahvas, nii teame ka meie, et
oleme valitud ja püha rahvas,
preestrite rahvas (vrd. 2Ms 19, 6; 1Pt
2,9); ning see on Püha Vaim, kes
meile seda meelde tuletab (1Jh 14,
26).



Valitus ei tähenda eksklusiivsust ega
sektantlikkust: me oleme see pisike
osake pärmist, mis peab kergitama
kogu taignat; kes ei poe peitu ega
eraldu, kes ei pea end paremaks ega
puhtamaks. Kotkas kasvatab oma
poegi varjulises paigas, kõrgetel
kaljudel, kuni nad suudavad enda
eest ise seista. Aga ta peab nad ka
turvapaigast välja ajama. Ta raputab
pesa, tõukab nad vabasse õhku, et
nad saaksid oma tiibu proovida; aga
ta lendab kaitsvalt nende all ja hoiab
neid haiget saamast. Sama moodi
teeb Jumal oma valitud rahvaga: ta
tahab, et see oma „pesast välja
läheks“, julgelt lendaks ja teaks, et on
alati vaid tema poolt kaitstud. Me
peame oma hirmud ületama, oma
mugavuse selja taha jätma ja
tegutsema, sest tänasel päeval ei pea
suurem osa eestlasi end usklikuks.

Mingem siis oma pesadest välja ja
saagem preestriteks, sest need me ju
ristimise kaudu oleme; mingem siit



välja, et elavadada ja tugevdada oma
sidet Jumalaga; et teha kõik selleks, et
temaga, kes ta hüüab: „Tulge minu
juurde“ (Mt 11, 28), armastuses
kohtuda. Me peame kasvama oma
võimes näha teist inimest, tema ees
peatuma ja laskma tal igal vajalikul
hetkel oma hinge puudutada. See on
oma „kaasteelise märkamise kunst“,
mis tagab ligimesearmastusele tema
tegelikkuse ja annab talle tervendava
rütmi; mis kingib meile lugupidava ja
kaastundliku pilgu, mille puudutus
ravib, vabastab ja aitab kasvada
kristlikus vaimus (Evangelii gaudium,
169).

Ja viimasena, andkem enestest
tunnistus kui pühast rahvast. Meid
võib tabada kiusatus mõelda, et
pühadus ei käi mitte kõikide kohta.
Tegelikult „oleme kõik kutsutud
olema pühad, elama oma elu
armastuses ja andma sellest oma
igapäevaste toimingute kaudu
tunnistust igas paigas, kus me hetkel



viibime“ (Gaudete et exsultate, 14).
Aga nõnda nagu vesi polnud kõrbes
mitte isiklik, vaid ühine hüve, nõnda
nagu ei saanud varuda mannat, sest
see oleks riknenud, nõnda on ka
pühadusega, mis vaid vastastikku
elatud elus kerkib, tulvab ja kogu
ümbruse viljakaks muudab. Tehkem
siis oma valik ja olgem pühad, tehes
terveks oma ühiskonna unustatud
nurgad ja ääremaad – kohad, kus
meie vennad ja õed end hüljatuna
tunnevad. Me ju ei saa arvata, et
pärast meid tulevad teised, kes
astuvad selle abistava sammu, või et
jäetagu küsimus üksnes
ametkondada lahendada; meie kohus
on ise olla need, kes pööravad oma
pilgu õdede ja vendade poole ja
ulatavad abikäe neile, kelle näos
näeme jälge Jumalast; neile, kelle
Jeesus Kristus on lunastanud. Just see
on see, mis näitab, et oleme
kristlased ja elame oma igapäevast
püha elu (ibid., 98).



Teie olete oma ajalooga näidanud, et
tunnete uhkust olla eestlased. Ta
lausa laulate sellest sõnadega
„eestlane olen ja eestlaseks jään“
ning et „see on uhke ja hää“. Kui ilus
on seda ühe rahva suust kuulda! Kui
ilus on olla vaba ja iseseisev! Mingem
siis koos pühale mäele, Moosese
mäele, Jeesuse mäele, ja palugem
teda – nii nagu ütleb ka selle
külaskäigu moto –, et ta ärataks üles
meie südamed, et ta annaks meile
Püha Vaimu anni, et tunda oma
ajaloo igal hetkel ära, kuidas olla
vabad, kuidas saada osa headusest ja
olla pühad; kuidas võimaldada
Jumalal lasta kasvada – siin Eestis ja
kogu maailmas – oma pühal rahval,
oma preestrite rahval.



Tänukõne Missa lõpus
(Vabaduse väljakul) 

Armsad vennad ja õed,

enne lõpuõnnistust, oma
pastoraalreisi lõpetuseks Leedus,
Lätis ja Eestis, tahan väljendada oma
tänulikkust kõigile teile, alates Eesti
Apostellikust Administraatorist. Suur
tänu mulle osutatud külalislahkuse
eest, mis väljendub väikese hulga
inimeste suurtes südametes!

Tänan veelkord proua Vabariigi
Presidenti ja teisi riigi esindajaid.

Minu mõtted on kõigi kristlastest
vendadega, eriti luterlastega, kes nii
siin Eestis kui ka Lätis, olid
oikumeeniliste kohtumiste
võõrustajad. Issand jätkab meie
juhtimist ühtsuse teel.

Suur tänu kõigile!



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
et-ee/article/paavst-franciscuse-koned-

ja-jutlus-eestis/ (19.02.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/paavst-franciscuse-koned-ja-jutlus-eestis/
https://opusdei.org/et-ee/article/paavst-franciscuse-koned-ja-jutlus-eestis/
https://opusdei.org/et-ee/article/paavst-franciscuse-koned-ja-jutlus-eestis/

	Paavst Franciscuse kõned ja jutlus Eestis
	Kohtumine valitsuse, tsiviilühiskonna ja diplomaatilise korpuse esindajatega (Roosiajas)
	Oikumeeniline kohtumine noortega EELK Kaarli Kirikus
	Kohtumine Kiriku halastustöö abisaajatega (Peeter-Pauli Katedraalis)
	Püha Missa: Püha Isa jutlus (Vabaduse väljakul)
	Tänukõne Missa lõpus (Vabaduse väljakul)


