
opusdei.org

Paavst Franciscuse
kiri Jumala rahvale

„Kui üks liige kannatab, siis
kannatavad koos temaga kõik
liikmed“ (1Kr 12:26).

22.08.2018

„Kui üks liige kannatab, siis
kannatavad koos temaga kõik
liikmed“ (1Kr 12:26). Need Püha
Pauluse sõnad kajavad jõuliselt minu
südames, kui tunnistan veel kord
paljude alaealiste kannatusi
seksuaalse kuritarvitamise, võimu
kuritarvitamise ja südametunnistuse
kuritarvitamise tõttu, mida on toime



pannud märkimisväärne hulk
vaimulikke ja pühitsetud inimesi.
Kuriteod, mis põhjustavad sügavaid
valu ja võimetuse haavu, peamiselt
ohvrite hulgas, aga ka nende
pereliikmetes ja laiemas, ühteviisi nii
usklike kui ka uskmatute
kogukonnas. Vaadates tagasi
minevikku, pole ükski jõupingutus
piisav vabandamiseks ja kahju
hüvitamiseks. Tulevikku vaadates
tuleb teha kõik, et luua kultuur, mis
suudab takistada selliste olukordade
tekkimist ning ka vältida nende
varjamise ja püsimise võimalust.
Ohvrite ja nende perekondade valu
on ka meie valu ja seetõttu on
hädavajalik, et me kinnitame veel
kord oma kohustust tagada alaealiste
ja haavatavate täiskasvanute kaitse.

1. Kui üks liige kannatab...

Viimastel päevadel avalikustati
aruanne, milles kirjeldati vähemalt
tuhande seksuaalse kuritarvitamise,



võimu ja südametunnistuse
kuritarvitamise ohvri läbielatud
kogemusi preestrite poolt umbes
seitsekümmend aasta jooksul. Kuigi
võib öelda, et enamik neist
juhtumitest kuuluvad minevikku,
oleme aja möödudes sellest
hoolimata saanud teada paljude
ohvrite valust. Me oleme mõistnud,
et need haavad ei kao kunagi ja
vajavad meie jõulist hukkamõistu
selliste jõleduste suhtes ja jõudude
ühendamist surmakultuuri
väljajuurimiseks; need haavad ei
lähe kunagi ära. Ohvrite
südantlõhestavat valu, mis karjub
taeva poole, ignoreeriti pikka aega,
sellest vaikiti või see summutati.
Kuid nende protestikarje oli
võimsam kui kõik meetmed selle
summutamiseks või isegi
lõpetamiseks otsuste abil, mis
suurendasid selle tõsidust, muutudes
kaassüüks. Issand kuulis seda karjet
ja näitas meile jälle, millisel poolel ta
seisab. Maarja laul ei ole ekslik ja



jätkub vaikselt, et kajada läbi kogu
ajaloo. Sest Issand mäletab meie
vanematele antud tõotust: „ta on
pillutanud need, kes on ülbed oma
südame meelelt. Ta on tõuganud
maha võimukad troonidelt ja
ülendanud alandlikke, näljaseid on
ta täitnud heade andidega, ent rikkad
saatnud minema tühjalt“ (Lk
1:51-53). Me tunneme häbi, kui
mõistame, et meie eluviis on eitanud
ja jätkuvalt eitab sõnu, mida me
räägime.

Häbi ja kahetsusega tunnistame
kirikliku kogukonnana, et me ei
olnud seal, kus oleksime pidanud
olema, et me ei tegutsenud
õigeaegselt, saades aru nii paljudele
eludele tekitatud kahju suurusest ja
tõsidusest. Me ei hoolitsenud
väikeste eest; me hülgasime nad. Ma
panen enda suhu endise kardinal
Ratzingeri sõnad, kui ta 2005. aasta
Suureks Reedeks koostatud Ristitee
ajal, tundes nii paljude ohvrite valu,



hüüdis: „Kui palju mustust on
Kirikus ja isegi nende seas, kes
preestritena peaksid täielikult
kuuluma [Kristusele]! Kui palju
uhkust, kui palju enesega rahulolu!
Kristuse reetmine tema jüngrite
poolt, tema ihu ja vere vääritu
vastuvõtmine nende poolt on
kindlasti Lunastaja suurim kantud
kannatus; see läbistab tema südame.
Me võime vaid hüüda tema poole
oma südame põhjast: Kyrie eleison –
Issand, päästa meid! (vrd Mt
8:25)” (Üheksas peatus).

2....siis kannatavad koos
temaga kõik liikmed

Kogu juhtunu ulatus ja tõsidus nõuab
selle reaalsusega toimetulekut
terviklikul ja kogukondlikul viisil.
Kuigi igal pöördumisteekonnal on
oluline ja vajalik tunnistada juhtunu
tõde, ei piisa sellest iseenesest. Täna
on meil Jumala rahvana väljakutse
võtta enda peale oma ihus ja vaimus



haavatud vendade ja õdede valu. Kui
minevikus oli vastuseks tegevusetus,
siis täna soovime solidaarsust
sügavaimas ja kõige keerulisemas
mõttes, et sepistada praegust ja
tulevast ajalugu meie järgi. Ja seda
keskkonnas, kus konfliktid, pinged ja
ennekõike igasuguse kuritarvitamise
ohvrid võivad kohata väljasirutatud
kätt, mis neid kaitseb ja päästab valu
eest (vt Evangelii Gaudium, 228).
Selline solidaarsus nõuab, et me
omakorda mõistaksime hukka kõik,
mis ohustab iga isiku puutumatust.
Solidaarsus, mis kutsub meid
võitlema igasuguse korruptsiooniga,
eriti vaimse korruptsiooniga.
Viimane on „mugav ja enesega
rahulolev pimeduse vorm. Siis
tundub kõik olevat vastuvõetav:
pettus, laim, egoism ja teised
varjatumad enesekesksuse vormid,
sest 'isegi saatan varjab end valguse
inglina' (2Kr 11:14)“ (Gaudete et
Exsultate, 165). Püha Pauluse
nõuanne kannatada koos



kannatajatega on parim vastumürk
kõigile meie katsetele korrata Kaini
sõnu: „Kas ma olen oma venna
hoidja?“ (1Ms 4:9).

Ma olen teadlik maailma eri osades
tehtud jõupingutustest ja tööst
vajalike vahendite leidmiseks, et
tagada laste ja haavatavate
täiskasvanute isikupuutumatuse
turvalisus ja kaitse, samuti
rakendada nulltolerantsi ja
võimalusi panna kõik, kes selliseid
kuritegusid toime panevad või
varjavad, vastutama. Me oleme
viivitanud nende nii vajalike
meetmete ja sanktsioonide
rakendamisel, kuid ma olen kindel,
et need aitavad tagada suurema
hoolimiskultuuri praegu ja tulevikus.

Koos nende jõupingutustega peaks
iga ristitu tundma end kaasatuna
kiriklikus ja sotsiaalses muutuses,
mida me nii väga vajame. See
muutus vajab isiklikku ja



kogukondlikku pöördumist, mis
paneb meid nägema asju nii, nagu
Issand näeb. Sest nagu Püha
Johannes Paulus II-le meeldis öelda:
„Kui me oleme Kristuse kaemusest
tõeliselt uuesti alustanud, peame
õppima teda nägema just nende
nägudes, kellega ta soovis
samastuda“ (Novo Millennio Ineunte,
49). Et näha asju, nagu Issand näeb,
et olla seal, kus Issand tahab, et me
oleksime, et kogeda südame
pöördumist tema juuresolekul. Et
seda teha, on kasu palvest ja
patukahetsusest. Ma kutsun kogu
püha ustavat Jumala rahvast
patukahetsuse palvetele ja
paastumisele, järgides Issanda käsku.
[1] See võib äratada meie
südametunnistuse ja ärgitada meie
solidaarsust ja pühendumist
hoolimiskultuurile, mis ütleb „mitte
kunagi enam“ kõigile kuritarvitamise
vormidele.



On võimatu mõelda meie tegevuse
muutmisest Kirikuna, mis ei hõlma
Jumala rahva kõigi liikmete aktiivset
osalemist. Tõepoolest, kui püüame
asendada või summutada või
ignoreerida või vähendada Jumala
rahvast väikeseks eliidiks, siis loome
lõpuks kogukondasid, projekte,
teoloogilisi lähenemisviise, vaimsust
ja struktuure ilma juurteta, ilma
mäluta, ilma nägudeta, ilma
kehadeta ja lõppkokkuvõttes ilma
eludeta. [2] Seda on selgelt näha
Kiriku autoriteedi mõistmise
omapärases viisis, mis on omane
paljudele kogukondadele, kus on
esinenud seksuaalset kuritarvitamist
ning võimu ja südametunnistuse
kuritarvitamist. Nii on see
klerikalismi puhul, mis on
lähenemisviis, mis „mitte ainult ei
tühista kristlaste olemust, vaid kipub
ka vähendama ja alahindama
ristimisarmu, mida Püha Vaim on
pannud meie rahva südamesse“ [3].
Klerikalism, kas preestrite endi või



ilmikute poolt soosituna, viib
väljalõikamiseni kiriklikus
organismis, mis toetab ja aitab
säilitada paljusid pahesid, mida me
tänapäeval hukka mõistame. Öelda
„ei“ kuritarvitamisele tähendab
öelda resoluutne „ei“ kõigile
klerikalismi vormidele.

Alati on kasulik meeles pidada, et
„päästmise ajaloos päästis Issand ühe
rahva. Me ei ole kunagi täiesti meie
ise, kui me ei kuulu rahva hulka.
Seetõttu ei päästeta kedagi üksinda,
isoleeritud üksikisikuna. Pigem juhib
Jumal meid enda juurde, võttes
arvesse inimühiskonnas esinevate
inimestevaheliste suhete keerukat
struktuuri. Jumal tahtis siseneda
rahva ellu ja ajalukku“ (Gaudete et
Exsultate, 6). Sellest tulenevalt on
ainus viis, kuidas peame vastama
sellele kurjale, mis on nii paljusid
elusid tumestanud, kogeda seda kui
ülesannet kõigile meile kui Jumala
rahvale. Teadmine, et oleme osa



rahvast ja ühisest ajaloost võimaldab
meil tunnistada mineviku pattusid ja
vigu patukahetsuse avatusega, mis
laseb meil sisemiselt uueneda. Ilma
kõigi Kiriku liikmete aktiivse
osalemiseta pole meie kogukondades
väärkohtlemiskultuuri välja
juurimiseks tehtav edukas, et luua
tugeva ja tegeliku muutuse jaoks
vajalik dünaamika. Paastumise ja
palve patukahetsuslik mõõde aitab
meil Jumala rahvana minna Issanda
ja oma haavatud vendade ja õdede
ette kui patustajad, kes paluvad
andestust ja häbi ja pöördumise
armu. Sel moel on meil vahendid,
mis võivad luua meetmeid
evangeeliumiga kooskõlas. Sest „kui
me püüame jõuda tagasi allikale ja
taastada evangeeliumi esialgne
värskus, ilmnevad uued võimalused,
avanevad uued loometeed koos
erinevate väljendusvormidega,
tänapäeva maailma jaoks
kõnekamate märkide ja sõnadega,



millel on uus tähendus“ (Evangelii
Gaudium, 11).

On oluline, et me Kirikuna suudame
tunnistada ja mõista kurbuse ja
häbiga hukka jõledusi, mida panid
toime pühitsetud isikud, vaimulikud
ja kõik need, kellele oli usaldatud
kõige haavatavamate inimeste
jälgimise ja nende eest hoolitsemise
ülesanne. Palugem andestust meie
enda pattude ja teiste pattude eest.
Patu teadvustamine aitab meil
tunnistada minevikus põhjustatud
vigu, kuritegusid ja haavu ning laseb
meil praegu olla avatumad ja
pühendunud uuendatud pöördumise
teekonnal.

Samamoodi aitavad patukahetsus ja
palve meil avada silmad ja süda
teiste inimeste kannatustele ja saada
võitu janust võimu ja varade järele,
mis on nii sageli kurjuse juureks.
Avagu paastumine ja palve meie
kõrvad laste, noorte ja puuetega



inimeste summutatud valule.
Paastumine, mis võib meid muuta
näljaks ja januks õigluse järele ja
julgustab meid tões kõndima,
toetades kõiki vajalikke õiguslikke
meetmeid. Paastumine, mis raputab
meid üles ja juhib meid olema
pühendunud tões ja armastuses koos
kõigi hea tahtega meeste ja naistega,
ning üldisemalt ühiskonnaga,
võitluses võimu kuritarvitamise,
seksuaalse kuritarvitamise ja
südametunnistuse kuritarvitamise
kõigi vormide vastu.

Sel moel suudame selgelt näidata, et
meie kutsumus on olla „Jumalaga
ühenduse ja kogu inimkonna ühtsuse
märk ja vahend“ (Lumen Gentium, 1).

„Kui üks liige kannatab, siis
kannatavad koos temaga kõik
liikmed,“ ütles Püha Paulus. Palve ja
patukahetsuse abil häälestame end
üksikisikute ja kogukonnana
vastavalt sellele ekshortatsioonile, et



saaksime kasvada osavõtlikkuse
annis, õigluses, ennetamises ja
heastamises. Maarja otsustas oma
Poja risti jalamil seista. Ta tegi seda
kõhklematult, seistes kindlalt Jeesuse
kõrval. Sel moel näitab ta, kuidas ta
kogu oma elu elas. Kui me kogeme
nende kirikuhaavade põhjustatud
meeleheidet, palume koos Maarjaga
„rohkem palvetamist“, püüdes
kasvada veelgi enam armastuses ja
ustavuses Kirikule (Püha Ignatius
Loyolast, Vaimulikud harjutused,
319). Tema, esimene jüngritest,
õpetab meid kõiki jüngritena, kuidas
me peame süütute kannatuste ees
peatuma, ilma vabanduste või
arguseta. Maarja poole vaatamine
tähendab Kristuse tõelise järgija
eeskuju leidmist.

Andku Püha Vaim meile pöördumise
armu ja sisemist salvimist, mida
vajame, et väljendada nende
kuritarvitamise kuritegude ees oma



kahetsust ja otsustavust julgelt nende
vastu võidelda.

Vatikanis, 20. august 2018

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

et-ee/article/paavst-franciscuse-kiri-
jumala-rahvale/ (20.01.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/paavst-franciscuse-kiri-jumala-rahvale/
https://opusdei.org/et-ee/article/paavst-franciscuse-kiri-jumala-rahvale/
https://opusdei.org/et-ee/article/paavst-franciscuse-kiri-jumala-rahvale/

	Paavst Franciscuse kiri Jumala rahvale
	1. Kui üks liige kannatab...
	2....siis kannatavad koos temaga kõik liikmed


