
opusdei.org

Kristuse surm on
kristlase elu

Püha Josemaría pidas seda
jutlust Suurel Reedel, 15. aprillil
1960

09.04.2020

See nädal, mida ristirahvas
traditsiooniliselt suureks nimetab,
pakub meile veelkord võimaluse
vaadelda – taaselustada – neid hetki,
mil Jeesuse elu lõpule jõuab. Kõik
see, mille erinevad vagadusilmingud
meile nende päevade jooksul meelde
toovad, on mõistagi suunatud
Ülestõusmise poole, mis on meie usu



alusmüür, nagu kirjutab püha
Paulus. Kuid ärgem sel teel liigselt
kiirustagem. Ärgem laskem
unustusse vajuda millelgi väga
lihtsal, mis võib-olla mõnikord meie
eest põgeneb: me ei saa osa Issanda
ülestõusmisest, kui me ei ühine Tema
kannatuse ja surmaga. Et Püha
Nädala lõpus koos Kristusega
auhiilguses olla, on esiteks vaja
osaleda Tema ohvris ja olla Temaga
üks Ta surmas Kolgatal.

Kristuse suuremeelne eneseohverdus
on väljakutse patule – reaalsusele,
mille vastuvõtmine on ühtaegu raske
ja vaieldamatu. Mysterium
iniquitatis, loodu seletamatu kurjus,
mis uhkuse tõttu paneb inimese
vastu astuma Jumalale. See lugu on
sama vana kui inimkond.
Meenutagem meie esivanemate
pattulangemist, millele järgnes kogu
rikutuse ahel, mis tähistab inimeste
teed, ja lõpuks meie isiklikud
mässud. Ei ole kerge mõõta patu



loomuvastasust ja saada aru kõigest,
mida selle kohta ütleb usk. Me
peame mõistma, et isegi inimlikes
asjades mõõdetakse solvangu raskust
solvatu tähtsusega – tema isikliku
väärtusega, sotsiaalse väärikusega,
tema omadustega. Kui aga inimene
solvab Jumalat, siis loodu eitab oma
Loojat.

Kuid Jumal on Armastus. Kurjuse
kuristiku, mille patt endaga kaasa
toob, on ületanud lõputu Armastus.
Jumal ei hülga inimesi. Jumala plaan
näeb ette, et meie vigade
parandamiseks, kaotatud ühtsuse
taastamiseks ei piisa Vana Seaduse
ohvritest – on vaja sellise inimese
eneseohverdust, kes oleks samal ajal
ka Jumal. Me võime ette kujutada –
et sellele mõõtmatule müsteeriumile
mingil moel lähemale jõuda –
pühimat Kolmainsust oma lõpmatu
armastuse katkematus ja intiimses
sidemes koos nõu pidamas, ja selle
igavese otsuse lõpptulemus on see, et



Jumal Isa ainusündinud Poeg võtab
endale meie inimliku seisundi, võtab
enda peale meie vaevad ja valud, et
lõpetada ristipuul.

See tuli, see soov täita Jumal Isa
päästvat otsust täidab kogu Kristuse
elu alates Tema sünnist Petlemmas.
Kolme aasta jooksul, mil jüngrid
Temaga koos elasid, kuulsid nad
Teda lakkamatult kordamas, et Tema
toit oli täita selle tahtmist, kes Ta oli
läkitanud, kuni Ta Suure Reede
pärastlõunal ohvriks toodi: ja
langetanud pea, heitis hinge. Nende
sõnadega kirjeldab Jeesuse surma
Püha apostel Johannes. Kõigi
inimeste pattudega koormatud Risti
raskuse all sureb Jeesus vägivaldset
surma meie pattude alatuse pärast.

Mõtisklegem Issandast, kes on
pealaest jalatallani haavatud
armastuse pärast meie vastu.
Lausega, mis on lähedal tõele, kuid ei
suuda öelda kõike, võime korrata



ühe sajanditetaguse kirjaniku sõnu:
„Jeesuse keha on valu portree.”
Nähes inimvareks muudetud
Kristust, ristilt maha võetud ja Ema
kätte antud elutut keha, nähes seda
hävitatud Kristust, võiks järeldada, et
see pilt on kõige selgem näide
kaotusest. Kus on rahvahulk, kes
Talle järgnes, ja kuningriik, mille
tulekut Ta ette kuulutas? Kahtlemata
ei ole see kaotus, see on võit: nüüd
on lähemal kui kunagi varem
Ülestõusmise hetk, auhiilguse
avaldus, mille Ta oma kuulekusega
on kätte võitnud.

Kristuse surm kutsub meid
kristliku elu täiusele

Lõpetasime just Kolgata draama
taaselustamise, mida ma nimetaksin
esimeseks ja algupäraseks, Jeesuse
Kristuse enda pühitsetud Missaks.
Jumal Isa saadab oma Poja surma.
Jeesus, ainusündinud Poeg, embab
ristipuud, kus Ta tuleb hukata, ja Isa



võtab Ta ohvri vastu. Otsekui Risti
viljana valatakse inimkonna peale
välja Püha Vaim.

Kannatuse tragöödiaga jõuab lõpule
meie enda elu ja kogu inimkonna
ajalugu. Suurt Nädalat ei saa
kahandada pelgale mälestusele, sest
see on Jeesuse Kristuse müsteeriumi
vaatlemine, mis jätkub meie hinges.
Kristlase kohustus on olla alter
Christus, ipse Christus, teine Kristus,
Kristus ise. Ristimise kaudu oleme
me kõik omaenda olemasolu
preestrid, et tuua vaimseid ohvreid,
mis on Jumalale meelepärased Jeesuse
Kristuse kaudu ja et teha kõiki
tegusid kuulekuse vaimus Jumala
tahtele, põlistades nii inimeseks
saanud Jumala missiooni.

Selle mõistmine paneb meid
mõtlema omaenda nõrkustele,
isiklikele eksimustele. Need
vaatlused ei peaks meilt aga julgust
võtma ega sisendama meisse



skeptilist hoiakut, mida omavad
need, kes on minetanud kõrged
ideaalid. Sest Issand tahab meid
sellisena, nagu me oleme, et me
osaleksime Tema elus, et me
võitleksime olemaks pühad. Pühadus
– kui palju kordi me lausume seda
sõna nii, nagu oleks sel tühi kõla!
Paljude jaoks on see isegi
kättesaamatu ideaal, askeetika, mitte
konkreetne eesmärk, elav reaalsus.
Nii ei mõelnud esimesed kristlased,
kes täiesti loomulikult ja väga tihti
üksteist pühakuks nimetasid: 
Tervitage Filologost ja Juuliat,
Neereust ja ta õde ja Olümpast ning
kõiki pühasid, kes on nendega!
Tervitage kõiki pühasid Kristuses
Jeesuses!

Nüüd, sel hetkel Kolgatal, kui Jeesus
on juba surnud ja Tema võidu
auhiilgus ei ole veel avaldunud, on
hea võimalus uurida oma kristlaselu
soove, pühadust, reageerida usuga
oma nõrkustele ning panna



armastust igapäevastesse asjadesse,
usaldades Jumalat. Patu koge mus
peab meid juhtima valu juurde,
küpsemale ja sügavamale otsusele
olla ustav, end tõeliselt Kristusega
samastada, vastu pidada – maksku
mis maksab – selles preesterlikus
ülesandes, mille Ta on usaldanud
eranditult kõigile oma jüngritele ja
mis innustab meid olema maailma
sool ja valgus.

Kristuse surma üle mõtisklemine
kutsub meid täieliku siirusega
vaatama oma igapäevastele
tegemistele, võtma tõsiselt usku,
mida me tunnistame. Seega ei saa
Püha Nädal olla mingi „püha
vahemäng”, aeg, mis on välja võetud
inimlikest huvidest juhitud elust. See
peab olema võimalus tungida Jumala
armastuse sügavustesse, et seda
saaks nii sõnade kui ka tegudega
inimestele näidata.



Kuid Issand seab tingimused. See on
Tema käsk, mille on jäädvustanud
püha Luukas ja mida ei saa kõrvale
jätta: Kui keegi minu juurde tuleb ja ei
vihka oma isa ja ema ja naist ja lapsi
ja vendi ja õdesid ja veel pealegi
iseenese elu, see ei saa olla minu
jünger. Need on karmid sõnad.
Tõesti, sõna „vihkama” ei väljenda
täpselt Jeesuse öeldu algset mõtet.
Igal juhul olid Issanda sõnad rasked,
mida ei saa kahandada „vähem
armastamiseks”, nagu seda
mõnikord on tõlgendatud, et lauset
pehmendada. Selle lause teravus ei
ole kohutav mitte seepärast, et selles
on negatiivne ja halastamatu
suhtumine, sest Jeesus, kes nüüd
räägib, on seesama, kes käsib teisi
armastada nagu iseennast ja kes
annab oma elu inimeste eest. See
väljend näitab lihtsalt, et Jumalale ei
saa anda poolikut vastust. Kristuse
sõnu võib tõlkida „armastada
rohkem”, „armastada paremini”. Me
ei tohi armastada isekalt ja osaliselt,



me peame armastama Jumala
armastusega.

Sellest ongi siin juttu. Keskendugem
Jeesuse viimasele nõudmisele: et
animam suam. Elu, hinge ennast –
seda nõuab Issand. Kui me oleme
upsakad, kui muretseme ainult oma
isikliku mugavuse pärast, kui seame
end teiste ja kogu maailma
keskpunktiks, siis ei ole meil õigust
end kristlaseks nimetada, Kristuse
jüngriks pidada. Ennast tuleb anda
tegude ja tõega, mitte ainult
sõnadega.307 Jumala armastus kutsub
meid võtma otsustavalt risti, tundma
enda õlul terve inimkonna raskust
ning täitma oma elu- ja tööoludes
ühtaegu selget ja armastavat Isa
tahet. Vaadeldavas kirjakohas jätkab
Jeesus: Kes ei kanna oma risti ega käi
minu järel, see ei või olla minu jünger.

Nõustume kartmatult Jumala
tahtega. Teeme kõhklusteta otsuse
ehitada kogu oma elu kooskõlas



sellega, mida meile õpetab ja mida
meilt nõuab usk. Kindel see, et meil
tuleb võidelda, kannatada ja tunda
valu, kuid kui meil on tõeline usk,
siis ei tunne me end kunagi
õnnetuna. Ka keset muresid ja isegi
laimu tunneme õnne, mis innustab
meid armastama teisi, et aidata neil
osa saada meie üleloomulikust
õnnest.

Kristlased silmitsi inimkonna
ajalooga

Olla kristlane ei tähenda ainult
isiklikku rahulolu – see nimetus ja
tema olemus nõuab missiooni.
Eelnevalt me meenutasime, et
Kristus kutsub kõiki kristlasi olema
maa sool ja valgus. Seda käsku
korrates ja Vana Testamendi
tekstidele toetudes paneb püha
Peetrus kirja sõnad, mis annavad
sellest ülesandest väga selge pildi: Te
olete „valitud sugu, kuninglik
preesterkond, püha rahvas,



omandrahvas, et te kuulutaksite tema
kiidetavust”, kes teid on kutsunud
pimedusest oma imelisse valgusse.

Kristlaseks olemises pole midagi
juhuslikku, see on jumalik tegelikkus,
mis juurdub sügavalt meie ellu,
andes meile puhta pilgu ja tugeva
tahte tegutseda nii, nagu tahab
Jumal. Nõnda saame me teada, et
kristlase palverännak maailmas peab
muutuma lakkamatuks teenimiseks,
mida tehakse erineval viisil vastavalt
igaühe olukorrale, kuid alati
armastuse pärast Jumala ja ligimese
vastu. Olla kristlane tähendab
tegutsemist, mõtlemata isikliku
mainekuse või auahnuse väikestele
saavutustele või eesmärkidele, mis
näivad õilsamad nagu filantroopia
või teiste muredele kaasa tundmine.
Olla kristlane tähendab mõtisklemist
selle armastuse sügavaima mõtte üle,
mida Jeesus Kristus ristil surres meie
vastu üles näitas.



Mõnikord ei osata sellesse Jeesuse
müsteeriumi tungida. See avaldub
näiteks nende inimeste suhtumises,
kes näevad kristluses praktikate
kogumit või vagadus tegusid,
tajumata nende sidet igapäevaeluga
ja pakilisusega tulla vastu teiste
vajadustele ning püüda heastada
ebaõiglust.

Ma ütleksin, et sellise mõtteviisi
omanikud ei ole veel mõistnud, mida
tähendab see, et Jumala Poeg sai
lihaks, et Ta võttis endale inimese
keha, hinge ja hääle, et Ta jagas meie
saatust kuni kõige hirmsama
surmakogemuseni. Võib-olla peavad
mõned tahtmatult Kristust võõraks
inimeste keskel.

Teised kalduvad seevastu kujutlema,
et inimeseks jäämiseks on vaja
summutada kristliku dogma
mõningad kesksed aspektid. Nad
käituvad nii, nagu palveelu,
Jumalaga pidev suhtlemine, seisneks



vastutuse eest põgenemises ja
maailma hülgamises. Nad unustavad,
et just Jeesus oli see, kes andis meile
teada, millise äärmuseni tuleb elada
armastuses ja teenimisvaimus.
Ainult siis, kui me püüame mõista
Jumala armastuse saladust – selle
armastuse, mis kestab surmani –,
oleme võimelised end täielikult
teistele andma, laskmata raskustel
või ükskõiksusel endast võitu saada.

See on usk surnud ja ülestõusnud
Kristusesse, kes on kohal meis kõigis
igal eluhetkel; kes valgustab meie
südametunnistust, õhutades meid
osalema kogu oma jõuga inimkonna
ajaloo keerdkäikudes ja
probleemides. Selles ajaloos, mis
algas maailma loomisega ja mis
lõpeb aegade täitudes, ei ole kristlane
pagendatu. Ta on inimühiskonna
kodanik, tema hing on täis igatsust
Jumala järele, kelle armastust ta juba
ajalikus elus hakkab aimama ja
kelles ta tunneb ära eesmärgi, kuhu



me oleme kutsutud kõik, kes me maa
peal elame.

Kui teid huvitab minu isiklik
kogemus, siis võin öelda, et olen alati
kujutlenud oma preestri- ja
hingekarjasetööd kui ülesannet
aidata igaühel elu nõudmistele vastu
astuda, aidates tal avastada seda,
mida Jumal temalt konkreetselt
palub, panemata mingit piiri pühale
sõltumatusele ja õnnistatud isiklikule
vastutusele, mis iseloomustavad
kristlikku südametunnistust. Selline
käitumisviis ja vaim põhinevad
austusel ilmutatud tõe olemisülesuse
vastu ja armastusel inimese
vabaduse vastu. Võiksin lisada, et see
põhineb ka kindlusel, et ajalugu ei
ole ette määratud ning on avatud
paljudele võimalustele, mida Jumal
ei ole tahtnud sulgeda.

Kristuse järgimine ei tähenda
templisse põgenemist, kehitades õlgu
ühiskonna arenemise, inimeste ja



rahvaste õnnestumiste ja eksimuste
ees. Vastupidi, ristiusk paneb meid
nägema maailma kui Issanda
loomingut ning hindama seepärast
kõike õilsat ja ilusat, tunnustama
Jumala näo järgi tehtud inimese
väärikust ja imetlema väga erilist
vabaduse andi, mis teeb meist oma
tegude peremehed ja me võime –
Taeva armu läbi – kujundada oma
igavest saatust.

See oleks usu mahategemine, selle
kahandamine maiseks ideoloogiaks,
kui me heiskame poliitilis-religioosse
lahingulipu ja mõistame hukka ei-
tea-millise jumaliku võimu nimel
need, kes ei jaga meie arvamust
probleemidest, mida oma olemuse
tõttu saab lahendada mitmel viisil.

Kristuse surma mõtet süvendades

Kõrvalepõikel, mille ma tegin, pole
teist eesmärki kui teha nähtavaks
keskne tõde: tuleb meeles pidada, et
kristlase elu mõte peitub Jumalas.



Inimesed pole loodud ainult selleks,
et ehitada võimalikult õiglast
maailma. Me oleme maa peal ka
selleks, et astuda ühendusse Jumala
endaga. Jeesus ei lubanud meile ei
mööduvat mugavust ega maist au,
vaid Jumal Isa maja, mis meid tee
lõpus ootab.

Suure Reede liturgias on imeline
hümn: Crux fidelis. See kutsub meid
laulma ja pühitsema Issanda
kuulsusrikast võitlust, ristitrofeed,
Kristuse hiilgavat võitu, mille
maailma Lunastaja ennast
ohverdades saab. Jumal, kogu loodu
isand, ei kinnita oma kohalolekut
relvajõul ega isegi mitte oma
järgijate ajaliku võimuga, vaid oma
lõputu armastuse suurusega.

Issand ei hävita inimese vabadust –
just Tema on meid vabaks teinud.
Sellepärast ei tahagi Ta
pealesunnitud vastuseid, Ta tahab
otsuseid, mis tulevad



südamesügavusest. Ja Ta tahab meilt,
kristlastelt, et me elaksime nii, et
meiega suhtlejad kuuleksid meie
nõrkuste, vigade ja puuduste kohal
Kolgata armastusdraama kaja. Kõik,
mis meil on, oleme saanud Jumalalt;
et olla sool, mis maitsestab, valgus,
mis toob inimestele uue rõõmu
sellest, et Tema on Isa, kes armastab
mõõtmatult. Kristlane ei ole maailma
sool ja valgus mitte sellepärast, et ta
võidab või võidutseb, vaid seepärast,
et ta annab tunnistust Jumala
armastusest; ja ta ei ole sool, kui ta ei
anna maitset, ta ei ole valgus, kui ta
oma eeskuju ja õpetusega ei anna
tunnistust Jeesusest, kui ta kaotab
selle, mis on tema elu mõte.

On hea, kui püüame sügavamalt
mõista, mida meile ilmutab Kristuse
surm, peatumata välistel vormidel
või kinnistunud väljenditel. Meil on
vaja tõeliselt ja täienisti siseneda
stseenidesse, mida me neil päevil
uuesti läbi elasime: Jeesuse valu,



Tema Ema pisarad, jüngrite
põgenemine, pühade naiste julgus,
Johannese ja Nikodeemuse söakus,
kui nad paluvad Pilaatuselt Issanda
keha.

Eelkõige tulgem lähemale Jeesusele
Tema surmas ja ristil, mille siluett
Kolgata tipus välja joonistub. Kuid
lähenegem siiralt, keskendunult, mis
on märk kristlikust küpsusest. Nii
tungivad Kannatuse jumalikud ja
inimlikud sündmused meie hinge
nagu sõnad, millega Jumal meie
poole pöördub, et paljastada meie
südame saladusi ja meile ilmutada,
mida Ta meie elult ootab.

Ma nägin palju aastaid tagasi üht
pilti, mis mulle sügavalt meelde jäi.
See kujutas Kristust ristil ja ristipuu
kõrval kolme inglit: üks nuttis
kurbusest, teisel oli käes nael, just
nagu veendumaks, et kõik see on
tõsi, kolmas oli palvesse süvenenud.
See on alati päevakohane



tegevuskava meile kõigile: nutta,
uskuda ja palvetada.

Risti ees tunneme kurbust oma
pattude pärast, kogu inimkonna
pattude pärast, mis on Jeesuse surma
saatnud. Me tunnistame oma usku, et
tungida sellesse ülevasse tõtte, mis
ületab kogu arusaamise, ja et
imetleda Jumala armastust. Me
palvetame, et Kristuse elu ja surm
saaksid meile eeskujuks ning
innustaksid meie elu ja
eneseandmist. Ainult siis saame end
nimetada võitjaks, sest siis võidab
meis ülestõusnud Kristus ja surm
muutub eluks.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
et-ee/article/kristuse-surm-on-kristlase-

elu/ (08.02.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/kristuse-surm-on-kristlase-elu/
https://opusdei.org/et-ee/article/kristuse-surm-on-kristlase-elu/
https://opusdei.org/et-ee/article/kristuse-surm-on-kristlase-elu/

	Kristuse surm on kristlase elu

