
opusdei.org

Kristuse rõõmsas
lootuses

„Kristus vabastas meid
negatiivsetel ettekirjutustel ja
piirangutel põhinevast suhtest
Jumalaga ning tõi meile selle
asemel armastuse elu.“ Uus
artikkel kristliku elu kohta.

09.10.2023

Mis annab elule väärtuse? Mis annab
minu elule väärtuse? Tänapäeva
maailmas sõltub vastus sellele
küsimusele sageli kahest punktist:
edust, mida olen võimeline
saavutama, ja teiste inimeste



arvamusest minust. Need punktid
pole kaugeltki tähtsusetud. On
loomulik loota, et meie
jõupingutused on edukad, sest keegi
ei alusta midagi ebaõnnestumise
eesmärgil; ja teiste inimeste
arvamused mõjutavad meie
perekondlikku, sotsiaalset ja tööelu.
Kuid elus tuleb alati ette
ebaõnnestumisi, väikseid või mitte
nii väikseid; ja võib juhtuda, et
inimesed kujundavad meist
arvamuse, mida me lihtsalt ei
tunnista tõeseks.

Ebaõnnestumise kogemus,
positsiooni kaotamine või teadlikkus
oma suutmatusest – mitte ainult
tööelus, vaid isegi püüdes elada
kristlikku elu – võib põhjustada
heidutust, masendust ja lõpuks
lootuse kaotust. Surve erinevatel
tasanditel läbi lüüa, olla keegi või
vähemalt väita, et oled keegi, on täna
tugevam kui kunagi varem.
Tõepoolest, rohkem kui sellele, mis



inimene on (poeg või tütar, vanem,
vend või õde, vanavanem),
keskendutakse tänapäeval sellele,
mida ta suudab teha. Järelikult on
inimesed haavatavamad erinevate
ebaõnnestumiste suhtes, mida elu
võib tuua. Tagasilöögid, mis varem
lahendati või võeti vastu
meelekindlusega, võivad nüüd sageli
olla sügava stressi või pettumuse
põhjuseks isegi väga noorest east
alates. Kas maailmas, kus on nii
suured ootused ja pettumused, on
ikka võimalik elada nii, nagu püha
Paulus soovitab, rõõmustades
lootuses (Rm 12:12)?

2017. aasta veebruari kirjas osutas
Opus Dei prelaat selle küsimuse
ainsale tõeliselt valgustavale
vastusele, mis oli otsustav „jah!“:
„Anna, Issand, et usust sinu
armastusse elaksime iga päev
armastusega, mis on alati uus,
rõõmsas lootuses.“ [1] Kuigi meil
võib mõnikord tekkida kiusatus



lootust kaotada, tähendaks see
silmade sulgemist Jumala armastuse
ja tema pideva läheduse ees. Nagu
paavst Franciscus meile oma
katehheesis lootuse kohta meenutas:
„Kristlik lootus on vankumatu;
sellepärast see ei valmista pettumust
… See ei põhine sellel, mida saame
teha või olla, ega isegi sellel, millesse
võime uskuda. Selle alus, see
tähendab kristliku lootuse alus, on
see, mida me võime kõige kindlamalt
uskuda ja milles olla kõige
kindlamad, see tähendab armastuses,
mida Jumal ise tunneb meist igaühe
vastu. Lihtne on öelda: „Jumal
armastab meid“. Me kõik ütleme
seda. Kuid mõelge natuke: kas igaüks
meist suudab öelda: „Ma olen kindel,
et Jumal armastab mind“? Seda pole
nii lihtne öelda. Aga see on tõsi.“ [2]

Suur lootus

Oma jutlustes ja vestlustes osutas
püha Josemaría sageli esimestele



kristlastele. Nende jaoks oli usk
midagi enamat kui õpetus, mida
aktsepteerida, või eeskuju, kuidas
elada; see oli uue elu kingitus: Püha
Vaimu kingitus, kes valati nende
südamesse pärast Kristuse
ülestõusmist. Algkristlaste jaoks oli
usk Jumalasse reaalsus, mida nad
kogesid, mitte lihtsalt intellektuaalne
veendumus. Jumal oli Keegi, kes oli
nende südames tõeliselt kohal. Püha
Paulus kirjutas Efesose usklikele,
viidates nende elule enne
evangeeliumi tundmist: - teie olite tol
ajal ilma Kristuseta ... võõrad
tõotuselepingule, teil ei olnud lootust
ega Jumalat siin maailmas (Ef 2:12).
Seevastu usuga said nad lootuse, aga
lootus ei jäta häbisse, sest Jumala
armastus on välja valatud meie
südamesse Püha Vaimu läbi, kes on
meile antud.(Rm 5:5).

Kaks tuhat aastat hiljem kutsub
Jumal meid jätkuvalt sellele „suurele
lootusele“, mis muudab kõik muud



lootused ja pettumused üksnes
suhteliseks. „Me vajame suuremaid
ja väiksemaid lootusi, mis meid
päevast päeva edasi aitavad. Kuid
nendest ei piisa ilma suure lootuseta,
mis peab ületama kõik muu. See suur
lootus saab olla ainult Jumal, kes
hõlmab kõik ja kes saab meile anda
ja kinkida seda, milleks me omaette
pole suutelised.“ [3]

Hea on endalt küsida, kas oleme
„harjunud“ päästva Jumala
reaalsusega, Jumalaga, kes tuleb
meid lootusega täitma; nii harjunud,
et mõnikord ei näe me selles midagi
enamat kui ideed, millel on meie
elule vähe tegelikku mõju. Rist, mis
näis Jeesusele lootnud inimeste jaoks
suure ebaõnnestumisena, sai
ülestõusmisel kogu ajaloo kõige
otsustavamaks võidukäiguks.
Otsustavaks, sest see ei piirdunud
ainult Jeesusega; me kõik oleme
Temas võitjad. Ja see ongi võit, mis on
võitnud ära maailma – meie usk



Ülestõusnusse (1Jh 5:4). Emmause
teel olevad jüngrid vaatasid
minevikku nostalgiaga: meie
lootsime... (Lk 24:21). Nad ei
mõistnud, et Jeesus kõndis nendega,
et Ta avab nende silmad imelisele
tulevikule, mis on tõend igasuguse
pettumuse vastu. „Õhuta oma usku!
Kristus ei ole tegelane minevikust. Ta
ei ole mälestus, mis kaob ajalukku.
Ta elab! Iesus Christus heri et hodie:
ipse et in saecula! ‘- Jeesus Kristus on
seesama eile ja täna ja igavesti! ütleb
püha Paulus.“ [4]

Lastes end puudutada Jumala
armastusel

Püha Paulus võttis meie kristliku elu
kokku järgmiselt: Ma olen ühes
Kristusega risti löödud; nüüd ei ela
enam mina, vaid Kristus elab minus.
Ja mida ma nüüd elan ihus, seda ma
elan usus Jumala Pojasse, kes mind on
armastanud ja on iseenese
loovutanud minu eest (Gl2:19-20).



Püha Pauluse jaoks tähendab kristlus
eelkõige seda, et Kristus on meie eest
surnud, üles tõusnud ja taevast meie
südamesse saatnud oma Püha Vaimu,
kes meid muudab ja avab meie
silmad uuele elule. „Keda puudutab
armastus, see hakkab aimama, mis
asi on tegelikult „elu“. Ta hakkab
aimama, mida mõeldakse lootuse
sõnaga.“ [5] Nii nagu Samaaria naise,
Maarja Magdaleena, Nikodeemuse,
hea varga Dimase ja Emmause
jüngrite puhul, annab Jeesus meile
uue viisi maailma vaadata: ennast,
teisi ja Jumalat. Ja ainult Jumala
poolt meile antud uue nägemise abil
on meie võitlus, et paremaks saada ja
Teda jäljendada, mõttekas. Muidu on
kõik meie pingutused tühi töö ja
tuule tagaajamine (Kg 2:11).

Surres ristil „meie, inimeste ja meie
pääste eest“, [6] vabastas Kristus
meid negatiivsetel ettekirjutustel ja
piirangutel põhinevast suhtest
Jumalaga ning tõi meile selle asemel



armastuse elu. Te olete …
rõivastunuduude inimesse, kes
pidevalt uueneb tunnetama oma
Looja näo kohaselt (Kl 3:9-10).
Seetõttu tähendab see Jumala 
armastuse tundmaõppimist ja 
laskmist Temal end puudutada, et
asuda uuesti pühaduse teele. Võti on
leida Jumal ja lasta end Temal
muuta. Opus Dei prelaat tuletas
meile seda meelde vahetult pärast
valimist. „Millised on prioriteedid,
mida meie Issand meile sel maailma,
kiriku ja töö ajaloolisel hetkel esitab?
Vastus on selge: esiteks hoolitseda
oma ühenduse eest Jumalaga
armunud inimeste täpsusega,
alustades Jeesuse Kristuse, Isa
Halastuse näo üle mõtisklemisest.
Püha Josemaría kirjeldatud
programm kehtib alati: „Kristust
otsida. Kristust leida. Kristust
armastada.““ [7] Ühendus Jumalaga
võimaldab meil elada elu, mida Tema
meile pakub. Otsida Kristuse palet ja
lasta end Temal vaadata on



suurepärane viis selles armastuse
elus süvenemiseks.

Lastes end Kristusel vaadata

Kristus on Jumala Halastuse nägu,
sest Temas räägib Jumal meiega meie
tasemele kohandatud keeles. See on
inimkeel, mis püüab rahuldada
mõõtmatu armastuse janu, mille Ta
on meisse igaühesse pannud. „Ja sina
… kas oled mõnikord tundnud seda
pilku enda peal, lõpmatu armastuse
pilku, mis peale kõigi sinu pattude,
piirangute ja ebaõnnestumiste
usaldab sind ikka ja vaatab sinu elule
lootusega? Kas oled teadlik oma
väärtusest Jumala jaoks, kes on sulle
kõik andnud armastuse pärast? Nagu
püha Paulus meid õpetab: Jumal teeb
nähtavaks oma armastuse meie vastu
sellega, et Kristus suri meie eest, kui
olime alles patused (Rm5:8). Kas me
tõesti mõistame nende sõnade
jõudu?“ [8]



Oma Issanda näo avastamiseks
peame järgima adoratsiooni ja
mõtisklemise teed. „Kui hea on olla
krutsifiksi ees või põlvili Pühima
Sakramendi ees ja lihtsalt olla tema
Kohalolekul. Kui palju kasu meile
teeb, kui ta veel kord meie elu
puudutab ja ärgitab meid tema uut
elu jagama!!“ [9] Nagu paavst kord
ütles, tähendab see „Jumala palge
vaatamist, aga eelkõige mõistmist, et
ta vaatab ka meid.“ [10] Võib
tunduda lihtne lasta ennast vaadata,
lihtsalt olla Jumala kohalolekul. Kuid
meie hüperaktiivses stiimulitest
küllastunud maailmas võib see olla
üsna suur väljakutse. Seega peame
paluma Jumalalt andi, et saaksime
siseneda tema vaikusesse ja lasta end
Temal vaadata. Peame olema
veendunud, et tema kohalolekul
olemine on juba imeline palve ja
tohutult tõhus, kuigi me ei tee kohe
mingit otsust. Kristuse palge üle
mõtisklemisel on iseenesest muutev
jõud, mida me ei saa mõõta oma



inimlike kriteeriumidega. Ma pean
Issandat alati oma silma ees, ma ei
kõigu, sest tema on mu paremal pool.
Sellepärast rõõmutseb mu süda ja mu
hing ilutseb; ka mu ihu võib julgesti
elada (Ps 16:8-9).

Jeesuse nägu on ka Ristilöödu nägu.
Enda nõrkusega silmitsi seistes
võiksime üle-inimlike arutlustega
mõelda, et oleme Teda alt vedanud ja
et me ei saa Talle lihtsalt läheneda,
nagu poleks midagi juhtunud. Kuid
see ahastus tuleb valest
ettekujutusest Jumala armastusest.
„Kohtame vahel väärvaimsust, mis
meile kurja, ägestunud Kristuse
silme ette manab, kägardunud ihu,
mis näib ähvardavalt inimkonna
kohal rippuvat: te lõite mu puruks,
kuid mina heidan teie poole oma
naelad, oma risti, oma okkad.
Sellised inimesed ei tea midagi
Jeesuse Kristuse vaimust. Ta
kannatas kõike, mida suutis – ning
seda oli vastavalt tema jumalikule



loomusele ääretult palju! – kuid tema
armastus ületas kannatused veelgi...
Veel pärast surma lubas ta, et
piigihoop ta külge haavas, et sina ja
mina tema armastatud südame
läheduses varju leiaksime.“ [11]

Kui hästi mõistis püha Josemaría
Jeesuse näost kiirgavat armastust!
Ristilt vaatab Ta meid ja ütleb: „Ma
tunnen teid suurepäraselt. Enne
surma nägin kõiki teie nõrkusi ja
ebaõnnestumisi, kõiki teie kukkumisi
ja reetmisi. Ja tundes teid nii hästi,
just sellisena, nagu te olete, 
otsustasin, et tasub teie eest oma elu
anda. Kristus vaatab meid
armastava, jaatava pilguga. Ta näeb
meis head – seda head, mis me oleme
– ja mille Ta ise on meile andnud,
kutsudes meid eksisteerima. Head,
mis on väärt Armastust, suurimat
Armastust (vt Jh 3:16; 15:13).



Kõndides koos Kristusega,
jättes maailma jälje

Jeesuse pilk aitab meil reageerida
lootusega, kui seisame silmitsi oma
kukkumiste, vigade ja
keskpärasusega. See ei tähenda
ainult ise hea olemist. Jumal loodab,
et me muudame maailma ja täidame
selle tema Armastusega. Seda kutset
sisaldab ka Kristuse armastav pilk.
„Te võite mulle öelda: „Isa, aga mul
on piirid, ma olen patune, mida ma
teha saan?“ Kui Issand meid kutsub,
ei muretse ta selle pärast, mis me
oleme, mis me oleme olnud või mida
oleme teinud või tegemata jätnud.
Otse vastupidi. Kui ta meid kutsub,
mõtleb ta kõigele, mida meil on anda,
kogu armastusele, mida oleme
võimelised levitama. Tema panus on
tulevikule, homsele. Jeesus suunab
teid tuleviku poole, mitte kunagi
muuseumi poole.“ [12]



Meie Issanda pilk on armastuse pilk,
mis alati annab kinnitust inimesele ja
ütleb: „Kui hea, et sa olemas oled!
Kui suurepärane, et sa siin minuga
oled!“ [13] Samal ajal, tundes meid
täielikult, arvestab Ta meiega. Jumala
kinnitava pilgu leidmine on parim
viis taastada oma lootus ja tunda end
taas ülespoole, armastuse poole
tõmmatuna, ja seejärel tuua see
armastus kogu maailmani. Siin on
meie kindlaim tagatis: Kristus suri
minu eest, sest ta nägi, et seda tasub
teha. Kristus, kes mind tõeliselt
tunneb, usaldab mind. Nagu apostel
hüüdis: Kui Jumal on meie poolt, kes
võib olla meie vastu? Tema, kes oma
Poegagi ei säästnud, vaid loovutas
tema meie kõikide eest, kuidas ta ei
peaks siis koos oma Pojaga meile
kõike muud kinkima? (Rm8: 31-32).

See kindlus ajendab meid taas teele
asuma, taas kogu maailma teele
asuma, et jätta sellele Kristuse jälg.
Teame, et komistame sageli, et me ei



saavuta alati seda, mida oleme ette
võtnud, kuid lõpuks pole see
tegelikult oluline. Tähtis on see, et
me läheme edasi, pilgud meie
Issandal: expectantes beatam
spem, oodates rõõmsas lootuses. [14]
Just Tema päästab meid ja loodab, et
me täidame maailma rahu ja
rõõmuga. „Jumal on loonud meid
olema jalgadel. On üks armas laul,
mida mägironijad ronides laulavad.
See kõlab nii: „Ronimisel pole vahet,
kas me komistame ja kukume, kui
me uuesti püsti tõuseme.““ [15]
Jalgadel, rõõmsad, enesekindlad,
liikudes edasi missiooniga süüdata
"kõik teed maa peal Kristuse tulega,
mida kannad oma südames.“[16]

[1] Fernando Ocáriz, hingekarjase
kiri, 14. veebruar 2017.



[2] Paavst Franciscus, üldaudients,
15. veebruar 2017.

[3] Benedictus XVI, entsüklika 
Lootuses päästetud, 30.
november2007, nr 31.

[4] Püha Josemaría, Tee, nr 584.

[5] Benedictus XVI, Lootuses
päästetud, nr 27.

[6] Missaraamat, Nikaia
usutunnistus.

[7] Fernando Ocáriz, hingekarjase
kiri, 14. veebruar 2017,nr 30 (vrd Tee,
nr 382).

[8] Paavst Franciscus, sõnum,15.
august 2015.

[9] Paavst Franciscus, apostellik
ekshortatsioon EvangeliiGaudium
(26. november2013), nr 264.



[10] Paavst Franciscus,
kõne,Nelipüha vigiilia koos kiriklike
liikumistega,18. mai 2013.

[11] Püha Josemaría, Ristitee,
kaheteistkümnes peatus, nr 3.

[12] Paavst Franciscus, palvevigiilia
noortega, 30. juuli 2016.

[13] Vt Joseph Pieper,Faith. Hope.
Love (mida tsiteeris Benedictus XVI
2011. aasta jõulupöördumisel Rooma
kuuriale).

[14] Missaraamat, Armulaua riitus.

[15] Paavst Franciscus, jutlus, 24.
aprill 2016.

[16] Tee, nr 1.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
et-ee/article/kristuse-roomsas-lootuses/

(21.01.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/kristuse-roomsas-lootuses/
https://opusdei.org/et-ee/article/kristuse-roomsas-lootuses/

	Kristuse rõõmsas lootuses
	Suur lootus
	Lastes end puudutada Jumala armastusel
	Lastes end Kristusel vaadata
	Kõndides koos Kristusega, jättes maailma jälje


