
opusdei.org

Kristlik kutsumus

Püha Josemaría pidas seda
jutlust advendi esimesel
pühapäeval, 2. detsembril 1951.

28.11.2021

Algab liturgiline aasta ja missa
alguspalve paneb meid mõtlema
Jumalalt saadud kutsumusele, mis on
tihedalt seotud meie kristliku elu
alusega. Vias tuas, Domine,
demonstra mihi, et semitas tuas edoce
me – Issand, anna mulle teada oma
teed, õpeta mulle oma teeradu!
Palume Issandat, et Ta meid juhiks,
et Ta näitaks meile oma teeradu, et



me võiksime suunduda Tema
käskude täiuse poole, mis on
armastus.

Arvan, et mõeldes asjaoludele, mis
on saatnud teie kindlat otsust elada
täielikult usus, olete teie nagu minagi
Jumalale väga tänulik ja siiralt
veendunud – ilma vale
alandlikkuseta –, et meil endil ei ole
siin mingeid teeneid. Tavaliselt on
meid juba lapsepõlves õpetanud
Jumalat paluma kristlastest
vanemad. Hiljem on meid tuhandel
viisil aidanud õpetajad, kaaslased ja
tuttavad, et me Jeesust Kristust
silmist ei kaotaks.

Ava oma süda Issandale ja räägi Talle
oma lugu. Ma ei taha üldistada. Kuid
võib-olla ühel päeval avas sõber,
tavaline kristlane nagu sina, sinu ees
uue ja laia panoraami, mis on samal
ajal vana nagu Evangeelium. Ta
sisendas sulle võimalust tõsiselt
Kristust järgima hakata, olla apostlite



apostel. Võib-olla muutusid sa siis
rahutuks ja ei saanud rahu tagasi
enne, kui sa sundimatult Jumalale
jah ütlesid, sest sa tahtsid seda teha,
ja see on üleloomulikuim kõigist
põhjustest. Ja siis tuli rõõm, tugev ja
püsiv, mis kaob ainult siis, kui sa
Temast eemaldud.

Mulle ei meeldi rääkida
väljavalitutest ja soositutest. See on
Kristus, kes räägib, kes välja valib.
Selline on Pühakirja keel: elegit nos
in ipso ante mundi constitutionem,
ütleb püha Paulus, ut essemus sancti.
– Tema on meid [...] valinud enne
maailma rajamist olema pühad.
Tean, et see ei täida sind uhkusega
ega mõjuta sind end teistest
paremaks pidama. See väljavalitus,
kutsumuse juur, peab olema sinu
alandlikkuse aluspõhi. Kas suure
kunstniku pintslitele on juhtumisi
püstitatud ausambaid? Neid on vaja
maestro tööde teostamiseks, teened
aga on kunstniku omad. Meie,



kristlased, oleme ainult maailma
Looja, kõikide inimeste Lunastaja
tööriistad.

Apostlid – tavalised inimesed

Mind julgustab mõtlemine loole,
millest üksikasjalikult jutustatakse
evangeeliumide lehekülgedel:
esimese kaheteistkümne kutsumus.
Mõtiskleme selle üle rahulikult,
paludes neilt Issanda pühadelt
tunnistajatelt abi, et oskaksime
Kristust järgida nii, nagu nemad seda
tegid.

Need esimesed apostlid, kelle vastu
tunnen suurt hardust ja armastust,
olid inimlike mõõdupuude järgi
tühised. Mis puutub ühiskondlikku
seisusesse, olid kõik kalurid – välja
arvatud Matteus, kes kindlasti teenis
hästi ja kes jättis kõik, kui Jeesus seda
palus – ning elasid peost suhu,
töötades innukalt öösiti, et elatist
teenida.



Kuid nende ühiskondlikul seisusel
pole tähtsust. Nad ei olnud haritud ja
isegi mitte eriti intelligentsed,
vähemalt mitte selles, mis puudutab
üleloomulikke reaalsusi. Ka kõige
lihtsamad näited ja võrdlused
osutusid nende jaoks
arusaamatuteks ja nad tulid Õpetaja
juurde: Domine, edissere nobis
parabolam – Issand, seleta meile
tähendamissõna. Kui Jeesus
kujundlikult vihjas
variseridehaputaignale, siis arvasid
nad enesele ette heidetavat, et nad ei
olnud leiba ostnud.

Vaesed ja harimatud. Samas ei olnud
nad lihtsad ega avatud. Kuid oma
piiratuses olid nad isegi auahned.
Mitmeid kordi arutasid nad, kes saab
olema suurim, kui – nende mõtteviisi
järgi – Kristus taastab lõplikult maa
peal Iisraeli kuningriigi. Sel üleval
hetkel, kui Jeesus end Viimse
Õhtusöömaaja intiimsuses



inimkonna eest ohverdas, leiame nad
tuliselt vaidlemas.

Usku oli neil vähe. Jeesus Kristus ise
ütleb seda. Nad on Teda näinud
surnuid üles äratamas, ravimas igat
liiki haigusi, leibu ja kalu
paljundamas, tormi vaigistamas,
deemoneid välja ajamas. Püha
Peetrus, kes oli valitud peameheks,
oskab ainsana kiiresti vastata: Sina
oled Kristus, elava Jumala Poeg.
Ometi tõlgendab ta usku omal moel,
mis lubab tal Jeesust Kristust
noomida, et Ta ennast inimeste
lunastamise pärast ohvriks ei tooks.
Ja Jeesus vastab talle: Tagane minust,
Saatan! Sa oled mulle kiusatuseks,
sest sa ei mõtle Jumala, vaid inimese
viisi. „Peetrus arutles inimlikult,”
märgib püha Johannes
Chrysostomos, „ja järeldas, et kõik
see – kannatus ja surm – oli Kristuse
jaoks vääritu, laiduväärt. Seepärast
Jeesus noomib teda ja ütleb: „Ei,
kannatus ei ole minu jaoks vääritu.



Sa arvad nii, sest arutled lihalike,
inimlike mõtetega.””

Kas need vähese usuga inimesed
paistavad ehk silma armastuse
poolest Kristuse vastu? Kahtlemata
nad armastavad Teda, vähemalt
sõnades. Mõnikord lasid nad end
haarata ülevast vaimustusest: Lähme
meiegi, et Temaga koos surra! Ometi
põgenevad tõetunnil kõik peale
Johannese, kes armastas tõeliselt,
tegudega. Ainult see noormees,
apostlitest noorim, jäi risti juurde.
Teised ei tundnud armastust, mis on
sama tugev nagu surm.

Need olid Issanda väljavalitud
jüngrid. Sellistena valis neid Kristus
ja sellised nad olid, kuni said täis
Püha Vaimu ja muutusid Kiriku
sambaiks. Nad on tavalised inimesed,
puudustega, nõrkustega, suuremad
sõnades kui tegudes. Ja sellest
hoolimata kutsus Jeesus neid, et teha
neist inimesepüüdjad,



kaaslunastajad, Jumala armu
väljajagajad.

Meiega on juhtunud midagi sarnast.
Suuremate raskusteta võime kohata
oma perekonnas, sõprade ja
tuttavate seas – rääkimata laiast
maailmast – nii palju inimesi, kes on
meist rohkem väärt Kristuse kutset
vastu võtma. Lihtsamad, targemad,
mõjukamad, tähtsamad,
tänulikumad, õilsamad.

Kui ma sellele mõtlen, on mul häbi.
Ometi mõistan ma, kui võimetu on
meie inimlik loogika, et seletada
armu tegelikkust. Jumal armastab
otsida nõrku tööriistu nägemaks
selgemini, et töö on Tema tehtud.
Püha Paulus meenutab värinaga oma
kutsumist:Aga kõige viimaks näitas
Ta ennast ka minule kui äbarikule.
Mina ju olen apostlite seast kõige
väiksem, see, keda ei kõlba hüüdagi
apostliks, sest ma olen taga kiusanud
Jumala Kirikut. Nii kirjutab Saulus



Tarsosest, tuline isiksus, kelle suurus
on läbi ajaloo ainult kasvanud.

Ütlesin teile, et kõik on toimunud
ilma mingitegi meiepoolsete
teeneteta, sest kutsumuse aluseks on
meie viletsuse tundmine, teadmine,
et valgus, mis meie hinges paistab –
usk –, armastus, millega me
armastame – ligimesearmastus –, ja
soov, mis meid püsti hoiab – lootus –,
on Jumala annid, mis antud tasuta.
Kui me alandlikkuses ei kasva,
kaotame silmist jumaliku
väljavalituse põhjuse, ut essemus
sancti – isikliku pühaduse.

Selle alandlikkusega võime mõista
kogu Jumala kutse imet. Kristuse käsi
on meid noppinud nisupõllult –
külvaja pigistab oma haavatud käes
viljapeade kimpu. Kristuse veri
kastab seemet, immutab seda.
Seejärel laseb Issand vilja tuulde, et
see surres muutuks eluks ja mulda



kadudes saaks paljudeks kuldseteks
viljapeadeks.

Käes on aeg unest virguda

Missa epistel meenutab meile, et
peame endale võtma apostlite
vastutuse uue vaimuga, julgelt,
ärkvel olles. Käes on tund unest
virguda, sest nüüd on meie pääste
lähemal kui siis, kui me usklikuks
saime. Öö on lõpule jõudmas ja päev
on lähedal. Pangem siis maha
pimeduse teod, rõivastugem valguse
relvadega!

Te ütlete mulle, et see pole kerge, ja
teil on õigus. Inimese vaenlased, kes
on tema pühaduse vaenlased,
püüavad seda uut elu, seda Kristuse
vaimuga rõivastumist takistada. Ei
leia paremat kristliku ustavuse
takistuste loetelu kui see, mille esitab
püha Johannes: concupiscentia
carnis, concupiscentia oculorum et
superbia vitae – kõik, mis on



maailmas, on lihahimu, silmahimu ja
elukõrkus.

Lihahimu ei ole ainult üldine
kalduvus meelte korrastamatusele
ega seksuaalne himu, mis peab
olema nõuetekohane ja mis
iseenesest pole halb, kuna see on
pühitsev inimlik õilis tegelikkus.
Seepärast ei räägi ma kunagi
ebapuhtusest, vaid ainult puhtusest,
kuna ju kõigini jõuavad Kristuse
sõnad: Õndsad on puhtad südamelt,
sest nemad näevad Jumalat. Jumaliku
kutsumuse tõttu elavad mõned
sellise puhtusega abielus, teised
vastavad – inimlikust armastusest
loobudes – kirglikult üksnes Jumala
armastusele. Nii ühed kui ka teised ei
ole meelte orjad, vaid isandad oma
keha ja südame üle, et neid ohvrina
teistele anda.

Puhtuse voorust käsitledes on mul
harjumus seda nimetada pühaks
vooruseks. Kristlik puhtus, püha



puhtus ei ole uhkus enda puhtana,
plekituna tundmise üle. See on
teadmine, et meil on savijalad, kuigi
Jumala arm vabastab meid päevast
päeva vaenlase püünistest. Nende
visadust, kes kirjutavad või
jutlustavad peaaegu eranditult ainult
sel teemal, pean ma kristluse
moonutamiseks. Nad unustavad
teised voorused, mis on kristlase
jaoks ja üldse inimeste hulgas
elamiseks peamised.

Püha puhtus ei ole ainuke ega
peamine kristlik voorus. Ometi on ta
hädavajalik, et olla püsiv
igapäevastes pingutustes enda
pühitsemisel, ja kui me seda ei tee, ei
ole võimalik ka pühenduda
apostolaadile. Puhtus tuleneb
armastusest, millega oleme andnud
Issandale oma hinge ja keha, võimed
ja meeled. See ei ole eitamine, see on
rõõmus jaatus.



Ma ütleksin, et lihahimu ei hõlma
ainult meelelist korrastamatust, vaid
ka mugavust, vaimustuse puudumist,
mis paneb otsima kõige kergemat,
kõige meeldivamat, näiliselt kõige
lühemat teed, isegi kui me seepärast
Jumalale ustavuses järeleandmisi
teeme.

Selline käitumine oleks nagu enda
tingimusteta patu seaduse võimu alla
andmine, mille eest hoiatab püha
Paulus: Tahtes teha head, leian
seaduse, et mul on kalduvus teha
kurja. Sisemise inimese poolest ma
rõõmustan Jumala Seaduse üle, oma
liikmetes näen aga teist seadust, mis
sõdib vastu minu mõistuse seadusele
ja aheldab mind patu seadusega ... Oh
mind õnnetut inimest! Kes ostab mu
lahti sellest surma ihust? Kuulake,
mida vastab apostel: Tänu olgu
Jumalale meie Issanda Jeesuse
Kristuse läbi! Me saame ja peame
võitlema lihahimu vastu, sest kui



oleme alandlikud, siis antakse meile
alati Jumala armu.

Meie teine vaenlane, nagu kirjutab
püha Johannes, on silmahimu,
sügavale ulatuv ahnus, mis paneb
meid väärtustama ainult seda, mida
saab puudutada. Silmad, mis otsekui
liimituna ripuvad maiste asjade
küljes, ei oska just sellepärast
avastada üleloomulikke reaalsusi.
Seega võime kasutada Pühakirja
väljendit, et rääkida ahnusest
materiaalsete hüvede järele ning ka
moonutusest, mis näeb kõike meie
ümber – teisi, meie elu ja aja olusid –
ainult inimliku nägemisega.

Hingesilmad on töntsid, mõistus
usub, et võib kõike mõista iseenesest,
ilma Jumalata. See on peen kiusatus,
mis peitub mõistuse väärikuse taga,
mõistuse, mille meie Isa Jumal on
inimesele andnud, et see Teda
sundimatult tunneks ja armastaks.
Sellise kiusatuse kütkes peab



inimmõistus end maailma nabaks, ta
vaimustub uuesti Jumala-sarnaseks
saamisest ning enesearmastusest
täidetuna keerab selja Jumala
armastusele. Sel viisil võib meie
eksistents tingimusteta kolmanda
vaenlase, elukõrkuse, kätte langeda.
Asi pole ainult üürikestes
edevusmõtetes või enesearmastuses
– see on üldine upsakus. Ärgem
petkem end, sest see on pahedest
halvim, kõigi eksimõtete juur. Võitlus
uhkuse vastu peab olema pidev, sest
mitte ilmaasjata ei öelda, et see kirg
sureb üks päev pärast inimest. See
on variseri uhkus, keda Jumal ei taha
õigeks mõista, sest põrkub vastu
tema liigse enesekindluse barjääri.
See on ülbus, mis viib teiste inimeste
põlgamiseni, nende üle valitsemiseni,
nende halva kohtlemiseni, sest kui
tuleb uhkus, tuleb ka solvamine ja
häbi.



Jumala halastus

Täna algab advendiaeg ja on sobiv
mõelda hingevaenlaste püünistele –
meelte korrastamatusele ja
pealiskaudsele kergusele, mõistuse
rumalusele, mis vastandub
Issandale, kõrkidele oletustele, mis
teevad viljatuks Jumala ja teiste
inimeste armastamise. Kõik need
hingeseisundid on kindlad takistused
ja nende võime rahu rikkuda on
suur. Sellepärast palume liturgias
Jumala halastust: Issand, Sinu poole
ma tõstan oma hinge. ... ärgu ma
jäägu häbisse; ära lase mu vaenlasi
rõõmust hõisata minu pärast! Nii
palume sissejuhatuses. Ja
ofertooriumi antifoonis kordame: 
Loodan Sinu peale, et ma eksitusse ei
satuks!

Nüüd, kui läheneb päästeaeg, on
lohutav kuulda püha Pauluse suust: 
Kui aga Jumala, meie Päästja heldus
ja inimesearmastus ilmus, siis Ta



päästis meid – mitte õiguse tegude
tõttu, mida meie nagu oleksime
teinud, vaid oma halastust mööda.

Kui lehitsete Pühakirja, avastate
pidevalt Jumala halastuse ligiolekut: 
see täidab maa, see ulatub kõigi Tema
lasteni, see puudutab kogu loodut,
meid ümbritseb heldus, Ta tuleb mulle
vastu, on leerina nende ümber, Tema 
ustavus kestab igavesti. Jumal, kes
meie eest hoolitseb nagu armastav
Isa, mõtleb meie peale oma heldust
mööda – Tema heldus on hea,
armas ... nagu vihmapilved põua ajal.

Jeesus Kristus võtab kokku kogu
Jumala halastuse loo: Õndsad on
halastajad, sest nende peale
halastatakse. Ja teisel puhul: Olge
armulised, nagu teie Isa on armuline!
Paljude evangeeliumipiltide hulgas
on meile sügavalt mällu sööbinud ka
halastamine abielurikkujast naisele,
tähendamissõna kadunud pojast,
kadunud lambast, andestamine



võlgnikule, Naini lesknaise poja
ülesäratamine. Kui palju õiglasi
põhjusi selle suure ime seletamiseks!
Surnud on vaese lesknaise ainus
poeg, kes andis ta elule mõtte, kes
oleks võinud teda vanaduses aidata.
Ometi ei tee Kristus imet õigluse
pärast, Ta teeb seda kaastundest, sest
Teda liigutab inimlik valu.

Millist kindlustunnet peab meis
tekitama Issanda halastus! Ma
kuulen, kui ta mind appi hüüab, sest
mina olen halastaja. See on kutse,
lubadus, mis ei jää täitmata. Läki siis
julgusega armu aujärje ette, et me
halastust saaksime ja armu abiks
leiaksime parajal ajal! Meie
pühitsemise vaenlased ei saa midagi
teha, sest Jumala halastus kaitseb
meid. Ja kui me oma süü läbi
nõrkusest kukume, siis tõttab Issand
meile appi ja tõstab meid üles. „Sa
oled õppinud hooletusest jagu saama,
uhkust hülgama, vagaks muutuma, et
mitte olla maailma asjade ori, et



mitte eelistada kaduvat igavesele.
Kuid kuna inimlik nõrkus ei saa
maailma libedatel teedel hoida sinu
samme kindlana, on hea arst sulle
näidanud ka rohtu eksimise vastu
ning halastav kohtunik ei ole sulle
keelanud andestamise lootust.”

Inimese vastus

Sellises Jumala halastuse õhkkonnas
kulgeb kristlase elu. Sellised on tema
pingutused, et käituda Isa lapsena. Ja
millised on peamised vahendid
kutsumuse tugevamaks muutmiseks?
Täna juhin su tähelepanu kahele
neist, mis on nagu kristliku
käitumise elavad teljed: siseelu ja
Kiriku õpetus, meie usu sügav
tundmine.

Siseelu on esimesel kohal. Kui
vähesed seda veel mõistavad! Kui
kuuldakse räägitavat siseelust,
mõeldakse templihämarusele või
mõne käärkambri läppunud õhule.



Olen rohkem kui veerand sajandit
korranud, et see pole see. Ma
kirjeldan siseelu, mis on tavalistel
kristlastel, keda võib kohata linnas,
vaba õhu käes, ja kes tänaval, tööl,
perekonnas ja puhkehetkedel ei
kaota päev läbi Jeesust silmist. Kas
see pole mitte pidev palveelu? Kas
pole tõsi, et oled tundnud vajadust
olla palvehing, suhelda Jumalaga,
mis sind Jumalasarnaseks teeb? See
on ristiusk ja palvehinged on seda nii
alati mõistnud: „See inimene muutub
Jumalaks,” kirjutab Clemens
Aleksandriast, „kes tahab sedasama,
mida tahab Jumal.”

Alguses nõuab see sinult palju. On
vaja pingutust, et pöörduda Issanda
poole, tänades Teda meie vastu
osutatud isaliku ja erilise kaastunde
eest. Vähehaaval jätab Jumala
armastus – kuigi see pole tunnete
küsimus – meie hinge jälje. See on
Kristus, kes meile armastusega
järgneb: Ennäe, ma seisan ukse taga



ja koputan. Kuidas läheb su palveelu?
Kas sa vahel päeva jooksul ei tunne,
et tahad Temaga rahulikumalt
vestelda? Kas sa ei ütle Talle: hiljem
ma räägin sulle sellest, hiljem ma
vestlen sellest sinuga?

Hetkedel, mille me eriliselt Issandaga
vestlemisele pühendame, avardub
süda, tugevneb tahe, ning mõistus,
mida aitab arm, tungib inimlike
sündmuste üleloomulikku
reaalsusse. Selle viljaks on alati
selged kavatsused ja
tegutsemisviisid, et parandada oma
käitumist, kohelda peenetundelise
armastusega kõiki inimesi ning teha
kõik, mis võimalik – sportliku innuga
– kristliku armastuse ja rahu
võitluses.

Palve muutub pidevaks nagu
südamel..gid, nagu pulss. Jumala
kohalolekuta ei ole palveelu ja ilma
palveeluta on Kristuse jaoks
töötamine vähe väärt, sest ehitajad



näevad tühja vaeva, kui Jumal maja
ei ehita.

Suretamise sool

Enda pühitsemiseks ei ole tavalisel
kristlasel – kui ta ei ole munk või
nunn ja ei eemaldu maailmast, sest
maailm on tema jaoks Kristusega
kohtumise koht – vaja eririietust ega
eraldusmärke. Tema märgid on
sisemised: Jumala pidev ligiolek ja
suretamisvaim. Tegelikult on see üks
ja seesama, sest suretamine pole
muud kui meelte palve.

Kristlik kutsumus on ohverdamise,
meeleparanduse, suretamise
kutsumus. Me peame heastama oma
patud – kui paljudel juhtudel oleme
näo kõrvale pööranud, et mitte näha
Jumalat! – ja kõik teiste inimeste
patud. Me peame käima Kristuse
jälgedes: me kanname alati oma ihus
Jeesuse surma, Kristuse
enesesalgamist, Tema alandust ristil, 



et ka Jeesuse elu avalduks meie ihus.
Meie tee on ohverduse tee ja selles
loobumises leiame gaudium cum pace
– rõõmu ja rahu.

Me ei vaata maailmale kurva
pilguga. Pühakute elulugude
kirjutajad, kes tahtsid iga hinna eest
leida jumalasulastes midagi erilist
hällist saadik, on võib-olla tahtmatult
teinud kristlikule õpetusele
karuteene. Ja nad jutustavad, et
mõned neist ei nutnud lapsena ega
imenud suretamise pärast reedeti
rinda ... Sina ja mina sündisime
nuttes nagu kõik ning me imesime
ema rinda, muretsemata paastuaja ja
kvatembripäevade pärast...

Nüüd oleme Jumala abiga õppinud
avastama näiliselt sarnaste päevade
reas spatium verae poenitentiae –
tõelise meeleparanduse aja, ja neil
hetkedel kavatsemeemendatio vitae –
parandada oma elu. See on tee, mis
valmistab meid ette oma hinge vastu



võtma armu ja Püha Vaimu
sisendusi. Ja koos selle armuga – ma
kordan – tuleb gaudium cum pace –
rõõm, rahu ja püsivus teel.

Suretamine on meie elu sool. Ja
parim suretamine on see, mis võitleb
– pisiasjades, päev läbi – lihahimuga,
silmahimuga ja elukõrkusega. Need
on suretamised, mis ei sureta teisi,
vaid mis teevad meid
peenetundelisemaks, mõistvamaks,
kõigile avatumaks. Sa ei sureta end,
kui oled kahtlev, kui ripud ainult
oma isekuse küljes, kui alandad teisi,
kui sa ei oska loobuda üleliigsest ja
vahel ka vajalikust, kui kurvastad, et
asjad ei lähe nii, nagu sa tahtsid.
Seevastu suretad sa end, kui oled 
kõigile saanud kõigeks, et igal juhul
kõik päästa.

Usk ja mõistus

Palveelu ja meeleparandus ning
teadmine meie jumalikust päritolust



teeb meist sügavalt vagad kristlased,
kes on Jumala ees nagu väikesed
lapsed. Vagadus on laste voorus, ja et
laps saaks end isa kätte usaldada,
peab ta tundma end väiksena, kel on
kõigest puudus. Ma olen sageli
mõelnud sellele vaimsele
lapsepõlvele, mis ei ole vastuolus
tugevusega, sest see nõuab tugevat
tahet, tõestatud küpsust, kindlat ja
avatud iseloomu.

Olgem siis vagad nagu lapsed, kuid
mitte harimatud, sest igaüks peab
pingutama oma võimaluste piires,
usku teaduslikult ja tõsiselt uurides –
ja kõik see ongi teoloogia. Me peame
ühendama laste vagaduse teoloogide
vankumatu õpetusega.

Ind teoloogiliste teadmiste – hea ja
kindla kristliku õpetuse –
omandamiseks lähtub esiteks soovist
tunda ja armastada Jumalat. Samal
ajal tuleb see hoolitsusest ustava
hinge eest, et see sügavamalt



mõistaks maailma, mis on Looja töö.
Mõned püüavad reeglipärase
monotoonsusega ellu äratada
oletatavat vastuolu usu ja teaduse
vahel, inimese mõistuse ja Jumala
ilmutuse vahel. See vastuolu saab
olla ainult näiline ja tekkida ainult
siis, kui ei tunta probleemi tõelist
olemust. Kui maailm on tulnud
Jumala kätest, kui Ta on loonud
inimese oma näo järgi, Tema
sarnaseks, ja on andnud sellele oma
valguse sädeme, siis peab meie
mõistus – kuigi see on raske töö –
avastama jumaliku mõtte, mida kõik
asjad juba loomu poolest omavad, ja
usu valgusel taipama ka nende
üleloomulikku mõtet, mis tuleneb
meie ülendamisest armu korda. Me
ei tohi endale lubada teadusekartust,
sest iga töö, kui see on tõepoolest
teaduslik, püüdleb tõe poole. Ja
Kristus ütleb: Ego sum veritas – mina
olen Tõde.



Kristlasel peab olema teadmisjanu.
Alates kõige abstraktsemate
teadmiste arendamisest kuni
käsitöölise osavuseni saab kõik viia
ja peab viima Jumala juurde. Sest
pole inimlikku ülesannet, mis ei
oleks pühitsev, mis ei oleks isikliku
pühitsemise motiiv ja võimalus teha
Jumalaga koostööd meid
ümbritsevate inimeste pühitsemisel.
Jeesuse Kristuse järgijate valgus ei
tohi särada oru põhjas, vaid
mäeharjal, et kõik teie häid tegusid
nähes ülistaksid teie Isa, kes on
Taevas.

Selline töötamine on palve. Selline
õppimine on palve. Selline
uurimistöö on palve. Me ei välju
sellest kunagi – kõik on palve, kõik
saab meid Jumala juurde viia ja peab
seda tegema, kõik peab toitma meie
pidevat suhtlemist Temaga,
hommikust õhtuni. Kogu väärikas
töö võib olla palve, ja kogu töö, mis
on palve, on apostolaat. Sel viisil



tugevneb hing lihtsa ja kindla elu
ühtsuses.

Advendilootus

Sel esimesel advendipühapäeval, mil
hakkame lugema päevi, mis
lahutavad meid Päästja sündimisest,
ei taha ma teile rohkem öelda. Oleme
vaadelnud kristliku kutsumuse
reaalsust, oleme näinud, kuidas
Issand on meid usaldanud, et me
juhiksime hingi pühadusele, et me
lähendaksime neid Temale,
ühendaksime Kirikuga, laiendaksime
Jumala kuningriiki kõikidesse
südametesse. Issand tahab, et me
oleksime ohvrimeelsed, ustavad,
peenetundelised ja armastavad. Ta
tahab, et me oleksime pühad, täiesti
Tema omad.

Ühel pool on uhkus, meelelisus,
tüdimus ja isekus ning teisel pool
armastus, pühendumus, halastus,
alandlikkus, ohver ja rõõm. Sa pead



valima. Sa oled kutsutud usu, lootuse
ja armastuse ellu. Sa ei saa võtta
madalamaid eesmärke ning jääda
keskpärasesse üksildusse.

Ühel päeval õnnestus mul näha
raudpuuri suletud kotkast. Ta oli
must, pooleldi kitkutud ja hoidis
küünte vahel korjusetükki. Siis
mõtlesin, mis saaks minust, kui ma
hülgaksin Jumalalt saadud
kutsumuse. Mul oli valus vaadata
seda üksikut, aheldatud lindu, kes oli
sündinud, et tõusta kõrgele ja
vaadata päikesele näkku. Me võime
tõusta Jumala armastuse ja kõigi
inimeste teenimise alandlike
kõrgusteni. Kuid selleks on vaja, et
meie hinges ei oleks mingeid
õnarusi, kuhu ei paistaks Jeesuse
Kristuse päike. Me peame endast
välja viskama kõik mured, mis meid
Temast lahutavad. Ja siis on Kristus
sinu mõistuses, Kristus on sinu
huulil, Kristus on sinu südames,
Kristus on sinu tegudes. Kogu elu –



süda ja teod, mõistus ja sõnad – on
täis Jumalat.

Tõstke oma pea ja vaadake üles, sest
teie lunastus läheneb! oleme lugenud
evangeeliumist. Advendiaeg on
lootuse aeg. Kogu meie kristlik
kutsumus, eluühtsus, mis on rajatud
Jumala, meie Isa, ligiolekule, saab
olla igapäevane reaalsus ja peab seda
olema.

Palu seda koos minuga Neitsi
Maarjalt, kujutledes, kuidas elas
need kuud tema, oodates Poega, kes
pidi sündima. Ja meie Ema, püha
Maarja, teeb nii, et sinust saab alter
Christus, ipse Christus – teine Kristus,
Kristus ise!

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

et-ee/article/kristlik-kutsumus/
(21.01.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/kristlik-kutsumus/
https://opusdei.org/et-ee/article/kristlik-kutsumus/

	Kristlik kutsumus
	Apostlid – tavalised inimesed
	Käes on aeg unest virguda
	Jumala halastus
	Inimese vastus
	Suretamise sool
	Usk ja mõistus
	Advendilootus


