
opusdei.org

Kõige
üleloomulikum
põhjus

Jumal panustab täielikult meie
vabadusele. Tõelist armastust
saab pärast näitamist, et ollakse
seda väärt, ainult kutsuda, sest
armastus saab olla ainult
vabaduse vili.

21.06.2024

Oma avaliku elu alguses luges meie
Issand Naatsareti sünagoogis ette
lõigu Jesaja raamatust, Issanda Vaim
on minu peal, seepärast on ta mind



salvinud. Ta on mind läkitanud
kuulutama vaestele rõõmusõnumit,
kuulutama vangidele vabakslaskmist
ja pimedatele nägemist, laskma
vabadusse rõhutuid, kuulutama
Issanda meelepärast aastat (Lk
4:18-19; Js 61:1-2). Ja kirjarulli kokku
keerates kuulutas Ta: Täna on see
kirjakoht teie kuuldes täide läinud.
(Lk 4:21)

Neid sõnu kasutades esitleb Jeesus
end vabastajana – ennekõike sellest,
mis piirab sisemist vabadust:
teadmatuse pimedusest, patu
vangistusest, kuradi rõhumisest.
Tema jutlused viitavad sageli
vabadusele ja vabanemisele, mille
saavutavad need, kes Teda järgivad. 
Kui te jääte minu sõnasse, olete tõesti
minu jüngrid ja tunnete tõde ja tõde
teeb teid vabaks. (Jh 8:31)

Esimestel kristlastel oli sügav ja
rõõmus vabadusetunnetus. Nende
jaoks oli Jeesus Päästja. Ta ei



vabastanud neid ühest ikkest pelgalt
selleks, et panna neile teine. Ta oli
murdnud köidikud, mis takistasid
neil täisväärtuslikku elu elada. See
uus ja täisväärtuslikum elu
peegeldus nüüd nende elu täitvas
rõõmus. Rõõmustage alati, manitseb
püha Paulus, palvetage lakkamatult,
tänage kõige eest, sest see on, mida
Jumal teilt tahab Jeesuses Kristuses.
(1Ts 5:16-18)

Algul lõi Jumal inimese kogu loodu
isandaks. „Parim Kunstnik kujundas
meie loomuse selliseks, mis sobib
kuninglikuks tegevuseks,
valmistades selle kohe ette nii hinge
kõrgemate eeliste kui ka keha
kujuga, et see oleks kohandatud
kuninglikuks kasutamiseks: sest hing
näitab otsekohe oma kuninglikku ja
ülevat iseloomu … selles, et tal ei ole
isandat ja ta valitseb ennast ise,
kõikudes autokraatlikult sõltuvalt
oma tahtest; sest kellele muule see
kuulub kui kuningale?“ [1]



Patu tõttu vajus inimene orjusesse,
kuid Jumal äratas ta üles tulevase
pääste lootusega (vrd 1Ms 3:15).
Soovi meid lunastada ilmnes näiteks
siis, kui Ta vabastas oma rahva
Egiptuse orjusest ja lubas neile maa,
mis, kuigi nad peavad selle eest
võitlema, on tõotatud maa, Jumala
kingitus, kus nad saavad Teda
vabaduses kummardada.Mina olen
Issand, sinu Jumal, kes sind tõi välja
Egiptusemaalt, orjusekojast. (2Ms
20:2) Ja Ta jätkas: Sul ei tohi olla muid
jumalaid minu palge kõrval!
(2Ms20:3) Nii tutvustab Jumal oma
rahvale kümmet käsku kui tingimust,
et olla tõeliselt vaba ja mitte
orjusesse tagasi sattuda. Jumal ei
püüa end peale suruda nagu türann,
vaid pigem laseb oma rahval Teda
Issandana vabalt vastu võtta.

Jumal panustab täielikult meie
vabadusele. Esimene käsk, millest
Kristuse sõnul sõltuvad seadus ja
prohvetid, on armastuseseadus:



armastus Jumala vastu üle kõige ja
ligimese kui iseenda vastu (vrd Mt
22:37-40). See pole tavaline seadus.
Muid asju saab käskida, peale suruda
jõu ja sunniga. Aga mitte armastust.
Jumal palub seda armastajana alles
pärast seda, kui ta on näidanud suurt
armastust oma rahva vastu, oma
hoolitsust ja kiindumust, mida ta on
nii paljudel viisidel selgeks teinud.
Tõelist armastust saab pärast
näitamist, et ollakse seda väärt,
ainult kutsuda, sest armastus saab
olla ainult vabaduse vili. Ja selleks, et
avastada ja lasta end sellel
armastusel haarata, on oluline
„arendada sisemist vabadust, mis
paneb meid tegema asju armastuse
nimel.“ [2]

Vabaduse tähendus

Jumal on meid vabaks loonud just
selleks, et saaksime Teda tõeliselt
armastada. Nii vaatab Ta meie peale
ja tunneb meist rõõmu. Meil on seda



raske mõista, sest meie, inimesed, ei
suuda luua vabu olendeid.
Maksimaalselt suudame teha
roboteid, mis täidavad neid
ülesandeid, milleks me nad
kavandasime, või jäljendame
vabadust, luues tehisasju, mis
töötavad valikuliselt. Kuid me ei ole
võimelised tootma midagi, mis
suudaks ise otsustada. Seda teeb
Jumal, luues meid ja lunastades meid
patust, mis piiras meie vabadust.

Olla vaba ei tähenda end mitte
piirata lasta eelkõige välistest
tingimustest, vaid pigem võimet
vastutada oma tegude ja vastuste
eest. Seega käib vabadus käsikäes
vastutusega. Vaba olemine tähendab
võimet võtta vastutust ja anda
vastust oma tegude eest teiste
inimeste ja ennekõike oma Looja ees.

Vabadus ei ole seega teatud lisand,
funktsioon, millest võiksime loobuda
ja jääda siiski iseendaks. Vabadus,



mida Jumal meile soovib, on tõeline
vabadus, mis on juurdunud meie
olemuse sügavustesse. Selle
tunnistamine on suur samm edasi
inimkonna arengus. „Tuline
vabadusiha, selle nõudmine inimeste
ja rahvaste poolt on meie aja
positiivne märk. Iga naise ja mehe
vabaduse tunnustamine tähendab
tunnistamist, et nad on isikud; oma
tegude peremehed ja vastutajad, kes
suudavad ise oma elu juhtida.“ [3]

Jumal, kes armastab meid sellistena,
nagu me oleme, sest Ta on meid
loonud, tahab, et me oleksime vabad,
sest Ta armastab meid meie endi
pärast ja Ta saab rahul olla ainult
siis, kui me talle vabalt ja
armastavalt oma südame avame. 
Anna, mu poeg, oma süda mulle. (Õp
23:26) Nii saame aru, miks püha
Josemaría ütles, et „sest ma tõesti
tahan“ [4] on kõige üleloomulikum
põhjus, et teha seda, mis on hea. See
on üleloomulik, sest see ühendab



Jumala loova ja lunastava armastuse
saladuse tema armastatud olendi
tõelise vastusega, milleks on
tunnistada Jumalat oma Isana ja
aktsepteerida usalduslikult tema
tahet, sest Ta tahab ainult seda, mis
on hea tema lastele.

Jumal on pannud meie saatuse meie
enda kätte. Mitte selles mõttes, et
suudaksime oma jõupingutustega
saavutada selle, mille Ta on meile
valmistanud, vaid et meil on vägi
pöörduda vabalt Tema poole, kes on
See, kes võib meid õnnelikuks teha.
[5] Mõistmine, et meil on võime anda
oma armastust Jumalale vabalt, võib
meid alguses hirmutada.
Sellegipoolest, kui me tõesti
otsustame, et tahame Talle „jah“
öelda, täidab veendumus, et oleme
vabad, meid rõõmu ja lootusega.
Jumala lastena tunneme end
kindlana, kuivõrd me Temale
toetume. Seetõttu mõistame, miks
püha Josemaría oma kutsumuse üle



mõtiskledes hüüatas: „Kas teid ei
rõõmusta väga, kui näete, et truudus
sõltub suuresti meist endist? Mind
erutab mõte, et Jumal armastab mind
ja tahab, et tema töö sõltuks ka minu
vastusest. Ja see teeb mind
õnnelikuks, kui saan Talle vabalt
öelda: „Issand, ma armastan sind ka.
Võid arvestada minu
väiksusega.““ [6]

Oma vabadusest mõtlemine aitab
meil rajada oma elu reaalsusele, et
oleme Jumala lapsed. Me ei ole
masstoodang, identsed üksused –
meie reaktsioon on ainulaadne, sest
meid kõiki armastab Jumal erilise
armastusega. Kuid vabaduse
teadvustamine võib kaduda, kui me
seda ei kasuta. Loomulikult tunneme
siis, kuidas tujud või ümbruskond
üha enam meid piiravad, tingimusi
seavad ja isegi sunnivad. Võime
hakata kahtlema, kas me tõesti oleme
vabad ja kas vabadus on seda väärt
või kas sellel on mõtet.



Sellegipoolest teame meie, kristlased,
et vabadusel on tähendus. Asi ei ole
ainult selles, et me oleme vabad
sidemetest ja võime teha ise otsuseid.
Pole suurt mõtet kedagi vabaks lasta
ja öelda, et ta võib minna kuhu
iganes tahab, kui tal pole kuhugi
minna või kui tal pole aimugi, kuidas
sinna jõuda. Kuid Jumal ei anna
meile mitte ainult võimet heita
kõrvale see, mis meid piirab ja
vangistab; Ta avab meile ka
piiramatu horisondi meie
sügavaimate soovide täitmiseks. Sest
See, kes lõi meie vabaduse, ei piira
kuidagi selle avanemist. Ta avab
meile võimaluse piiramatult
kasvada, sest nii jäljendame meie,
vabad olendid, Jumalat. Ja Ta pakub
meile ühtsuses oma Ainusündinud
Pojaga võimalust meie isiksust
täielikult välja arendada.



Tõeline vabadus

Püha Josemaría nägi oma tööd kui
„ülesannet aidata igaühel elu
nõudmistele vastu astuda, aidates tal
avastada seda, mida Jumal temalt
konkreetselt palub, panemata mingit
piiri pühale sõltumatusele ja
õnnistatud isiklikule vastutusele, mis
iseloomustavad kristlikku
südametunnistust. Selline
käitumisviis ja vaim põhinevad
austusel ilmutatud tõe olemisülesuse
vastu ja armastusel inimese
vabaduse vastu. Võiksin lisada, et see
põhineb ka kindlusel, et ajalugu ei
ole ette määratud ning on avatud
paljudele võimalustele, mida Jumal
ei ole tahtnud sulgeda.“ [7]

See aitab meil mõista, miks keegi, kes
ei tunne Kristust, võib leida Jumala,
kui hakkab oma vabadusse tõsiselt
suhtuma. Alustatakse otsinguid, mis
toovad päevavalgele meie inimliku
seisundi võimalused koos selle



ilmsete piirangutega. Ja need, kes
juba armastavad Jumalat, saavad
tugevdada oma suhte Temaga
sügavamal ja tõelisemal alusel,
minnes sügavamale oma vabaduse
reaalsusesse, mida juhib Tema käsi.

Ainus suhtumine, mis on kooskõlas
Jumala laste väärikusega, on tunda
end „vabana nagu linnud“ [8], et teha
seda, mida tõeliselt tahame. Isegi siis
kui nagu Kristuse puhul, nõuab see,
mida me tahame, alandamist ja
armastuse nimel alistumist. See ei
tähenda pelgalt, et me käituksime nii,
nagu oleksime vabad. Kui me tõesti
tahame Jeesust järgida, peame
otsima enda seest tõelise vabaduse
allikat – reaalsust, et oleme Jumala
lapsed – ja tegutsema vastavalt. Siis
saavutame vaimuvabaduse, mis on
„võime ja harjumuspärane hoiak
tegutseda armastusest, eriti püüdes
järgida seda, mida Jumal meilt igas
olukorras ootab“. [9]



Oma vabaduse tõsiselt võtmine viib
spontaansuse ja algatusvõimeni.
Seevastu vabaduse puudumist
paljastab sageli kalduvus tegutseda
kartuse tõttu. Teoloogid nimetavad
hirmu karistuse ees, mis võib
takistada inimesi patustamast,
„orjalikuks kartuseks“. See hirm võib
olla Jumala juurde tagasipöördumise
algus, kuid kristliku elu ei saa rajada
ainult orjalikule kartusele. Sest 
armastuses ei ole kartust, vaid
täiuslik armastus ajab kartuse välja
(1Jh 4:18) ja me peame tegema nagu
need, kelle üle kord mõistetakse kohut
vabaduse seaduse järgi (Jk 2:12).

Hirm võib ilmneda paljudes meie
eluvaldkondades. Inimesi, kes
kardavad, isegi kui nad tahavad
head, juhib tegelikult kurjus, mille
eest nad püüavad põgeneda. Nii et
kui hirm on meie tegude edasiviiv
jõud, pöördume kergesti iseendasse
ja meie elu muutub keeruliseks, kuni
selleni, et kaotame silmist oma



tegude tõelised motiivid ja head
asjad, mida tahame saavutada. Aga
kui me armastame Jumalat, kui me
tõesti tahame Teda armastada,
vabastab Ta meid hirmust, sest
nende jaoks, kes armastavad
Jumalat, tuleb kõik heaks (vrd Rm
8:28). See veendumus peletab eemale
meie asjatud hirmud ja laseb meil
nautida Jumala laste täielikku
vabadust ning tegutseda rõõmsalt ja
vastutustundlikult.

On tõsi, et me ei ütle Jumalale kunagi
lõplikult „jah“. Oleme olendid, kelle
elu areneb ajas ja me peame aja
jooksul oma vastust uuendama ja
tugevdama. Veelgi enam, kuna meid
on kutsutud vabalt vastama, soovib
Meie Issand meilt järk-järgult
tõelisemat vastust. Mõnikord näib Ta
koguni oma palet meie eest varjavat,
et meie lojaalsus Talle muutuks üha
vabamaks ja täielikumaks. Ta tahab
meid puhastada välistest ja
kõrvalistest motiividest, et me ei



tegutseks hirmust, vaid armastusest.
Ta kutsub meid veelgi tõelisemale
truudusele, mis ei tähenda juba
saavutatu lihtsalt säilitamist, vaid
pigem Jumalale suuremeelse
eneseandmise uuendamist kõige
erinevamates oludes. Soov olla ustav
paneb meid püüdlema selle poole, et
muuta meie esialgne „jah“ veelgi
täielikumaks, rajades sellele oma
siseelu, mis põhineb Jumala armul ja
meie vabal vastusel.

Meil tasub endale sageli meelde
tuletada, et me ei ole masinad ega
pelgalt instinktide järgi elavad
loomad, vaid vabad olendid. Meie
tulevik on täiesti avatud ja sõltub
meie endi initsiatiivist. See aitab meil
vältida anonüümsust ning elada
näoga Jumala ja teiste inimeste poole
vaba ja isikliku vastuse ning
vastutustundega. Siis suudame
alustada tõelist dialoogi Jumalaga,
isiklikku suhet, mis loob tõelise ja
sügava sõpruse. Ja meie sõpruse vili



Jumalaga on põletav soov tuua
kõigini Jumala armastus ja sellega
kaasnev vabadustunne. Meie sõprus
teistega on siin suureks abiks.
„Sõprus on ise apostolaat; sõprus on
ise dialoog, milles anname ja saame
valgust. Sõpruses sepistatakse plaane
ja me avame vastastikku uusi
horisonte. Sõpruses rõõmustame hea
üle ja toetame üksteist raskes; meil
on üksteisega tore, sest Jumal tahab,
et me oleksime õnnelikud.“ [10]

[1] Gregorius Nyssast, On the Making
of Man,4.

[2] Fernando Ocáriz, pastoraalkiri,
14. veebruar 2017, nr 8.

[3] Fernando Ocáriz, pastoraalkiri, 9.
jaanuar 2018, nr 1.

[4] Püha Josemaría, Kui Kristus on
möödumas, nr 17.



[5] „Aga [loomus] andis inimesele
vaba tahte, millega ta võib pöörduda
Jumala poole, et Jumal teeks ta
õnnelikuks. „Sest see, mida me teeme
oma sõprade kaudu, tehakse teatud
mõttes meie endi poolt“.“ Püha
Toomas Aquino, Summa Theologiae I-
II, q. 5 a. 5 ad 1.

[6] Püha Josemaria, Alone with God,
nr 324.

[7] Püha Josemaría, Kui Kristus on
möödumas, nr 99.

[8] Püha Josemaría, kiri, 14.
september 1951, nr 38.

[9] Fernando Ocáriz, pastoraalkiri, 9.
jaanuar2018, nr 5.

[10] Fernando Ocáriz, pastoraalkiri,
9. jaanuar2018, nr 2018, no. 14.

José Ignacio Murillo



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

et-ee/article/koige-uleloomulikum-
pohjus/ (13.01.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/koige-uleloomulikum-pohjus/
https://opusdei.org/et-ee/article/koige-uleloomulikum-pohjus/
https://opusdei.org/et-ee/article/koige-uleloomulikum-pohjus/

	Kõige üleloomulikum põhjus
	Vabaduse tähendus
	Tõeline vabadus


