
opusdei.org

Euharistia, usu ja
armastuse
müsteerium

Püha Josemaría pidas seda
jutlust Suurel Neljapäeval, 14.
aprillil 1960.

08.04.2020

Aga enne paasapühi, kui Jeesus teadis,
et tema tund on tulnud minna sellest
maailmast ära Isa

juurde, siis tema, kes oli armastanud
omi selles maailmas, armastas neid
lõpuni. Need püha Johannese sõnad
teatavad tema evangeeliumi



lugejaile, et neil päevil juhtub midagi
suurt. See õrna armastust täis
eessõna sarnaneb sellega, mille oma
jutustuses võtab kokku püha Luukas:
Ma olen südamest igatsenud seda
paasat süüa teiega enne oma
kannatamist. Alustuseks palume
Püha Vaimu, et Ta valmistaks meid
ette mõistma Jeesuse Kristuse iga
sõna ja iga liigutust, kuna me tahame
elada üleloomulikku elu, kuna Issand
on näidanud oma tahet anda
iseennast meile hingetoiduks, ja
kuna me oleme ära tundnud, et
ainult Temal on igavese elu sõnad.

Usk paneb meid tunnistama koos
Siimon Peetrusega: Me oleme
uskunud ning ära tundnud, et sina
oled Jumala Püha. Ja see usk koos
meie pühendumisega paneb meid
nendel üleloomulikel hetkedel
jäljendama Johannese söakust astuda
Jeesuse juurde ja panna pea selle
Õpetaja rinnale, kes armastas omasid



palavalt ja – nagu me äsja kuulsime –
jääb neid armastama kuni lõpuni.

Kõik väljendusviisid on vaesed, et
ligilähedaseltki ära seletada Suure
Neljapäeva müsteeriumi. Ometi pole
eriti raske aimata tundeid, mis olid
Jeesuse Kristuse südames sel
viimasel õhtul, mis Ta enne Kolgata
ohvrit omade seltsis veetis.

Kujutlegem hetkeks inimlikku
kogemust, kahe armastava inimese
hüvastijättu. Nad tahaksid igavesti
kokku jääda, kuid mingi kohustus –
milline see ka ei oleks – sunnib neid
lahku minema. Nad ei läheks eales
lahku, kuid see ei ole nende
võimuses. Inimlik armastus, mis ka
suurena on piiratud, pöördub
märkide poole: lahkujad jätavad
teineteisele midagi mälestuseks,
näiteks foto, niivõrd kirgliku
pühendusega, et on lausa ime, et
paber põlema ei sütti. Rohkemat nad



teha ei saa, sest loodu võimed ei
küündi nii kaugele kui tema soovid.

Kuid Issand suudab seda, mida meie
ei suuda. Jeesus Kristus, tõeline
Jumal ja tõeline inimene, jätab meile
märgi asemel tegelikkuse – Ta jätab
iseenda. Ta läheb Isa juurde ja jääb
inimestega. Ta ei tee meile lihtsalt
kingitust, mis jääb Teda meenutama,
kujutist, mis kipub aja jooksul
hägustuma nagu foto, mis peagi
tuhmub ja koltub ning on
tähenduseta nende jaoks, kes ei
viibinud selle liigutava sündmuse
juures. Leiva ja veini kujul on Ta
tõeliselt kohal – oma Ihu, Vere, hinge
ja jumalikkusega.

Suure Neljapäeva rõõm

Kui hästi on nüüd mõistetav
kristlaste lakkamatu hüüd, läbi
aegade, püha Armulaualeiva ees!
„Ülista, keel, seda aulise Ihu ja
kallihinnalise Vere müsteeriumi –
Vere, mida rahvaste Kuningas,



sündinud viljakast Emast, valas
maailma päästmise eest.” Me peame
pühendunult kummardama seda
varjatud Jumalat264 – see on
seesama Jeesus Kristus, kes sündis
Neitsi Maarjast, seesama, kes
kannatas, kes löödi risti, seesama,
kelle läbitorgatud küljest voolas verd
ja vett.

„Oo püha söömaaeg, kus võetakse
vastu Kristust ennast, uuendatakse
mälestust Tema kannatusest, meel on
täidetud armuga ning meile antakse
tulevase auhiilguse pant.” Kiriku
liturgia on lühikestes värssides
kokku võtnud palava armastuse
haripunkti – armastuse, mida Issand
meie vastu tunneb.

Meie usu Jumal ei ole kauge olend,
kes vaatleb osavõtmatult inimeste
saatust, nende püüdlusi, võitlusi ja
änge. See on Isa, kes armastab oma
lapsi niivõrd, et saadab oma Poja,
pühima Kolmainsuse teise isiku, et



see lihaks saades sureks meie eest ja
meid lunastaks. See on seesama
armastav Isa, kes meie südames
elava Püha Vaimu mõjul meid nüüd
õrnalt enda poole tõmbab.

Suure Neljapäeva rõõm algab
mõistmisest, et Looja armastus loodu
vastu ületab kõik piirid. Justkui kõik
teised Tema halastuse tõendid poleks
piisavad, seab meie Issand Jeesus
Kristus sisse Armulauasakramendi,
et me võiksime alati Tema läheduses
olla ja kuna – niivõrd kui seda on
üldse võimalik mõista – oma
Armastuse tõttu ei taha Tema, kel
pole endal midagi vaja, ilma meieta
läbi saada. Kolmainsus on armunud
inimesse, kes on tõstetud armu
seisundisse ja loodud Tema näo järgi,
meie sarnaseks. Ta on lunastanud
inimese patust – Aadama patust, mis
läks edasi kõigile tema järeltulijatele,
ja ka igaühe isiklikest pattudest – ja
soovib palavalt elada meie hinges: 
Kui keegi armastab mind, küll ta peab



minu sõna, ja minu Isa armastab teda
ja me tuleme ja teeme eluaseme tema
juurde.

Euharistia ja Kolmainsuse
müsteerium

Kolmainsuse armastus inimeste
vastu kestab üleval moel edasi
Euharistias. Aastate eest oleme kõik
katekismusest õppinud, et
Euharistiat võib vaadelda nii ohvri
kui ka sakramendina ja et sakrament
avab end meile Armulaual ja
aardena altaril olevas tabernaaklis.
Kirik pühendab veel ühe püha
euharistilisele müsteeriumile,
Kristuse Ihule – Corpus Christi –, mis
on kohal kõigis maailma
tabernaaklites. Täna, Suurel
Neljapäeval, koondame pühal Missal
ja pühal Armulaual tähelepanu
pühale Euharistiale, ohvrile ja
toidule.

Ma rääkisin Kolmainsuse
armastusest inimeste vastu. Kus



mujal on seda paremini näha kui
Missal? Terve Kolmainsus osaleb
pühas Altariohvris. Seepärast
meeldib mulle nii väga korrata
päevapalve, vaikse palve ja
Armulaua-järgse tänupalve sõnu:
„Meie Issanda Jeesuse Kristuse, sinu
Poja läbi” – me pöördume ju Isa
poole –, „kes sinu ja Püha Vaimuga
elab ja valitseb igavesti. Aamen.”

Missal pöördume me palves pidevalt
Isa poole. Preester esindab
igavikulist Preestrit, Jeesust Kristust,
kes on ühtaegu Ohver. Ja Püha
Vaimu tegevus Missa käigus on
ühtaegu nii salapärane kui ka kindel.
„Püha Vaimu väel,” kirjutab püha
Johannes Damaskusest, „saab teoks
leiva muutumine Kristuse Ihuks.”

Püha Vaimu tegevus ilmneb selgelt
siis, kui preester kutsub ohvriandide
peale Jumala õnnistuse. „Tule,
Pühitseja, kõigeväeline igavene
Jumal, ja õnnista seda ohvrit, mis on



valmistatud sinu pühale nimele.” See
on ohver, mis annab Jumala
pühimale nimele väärilist austust.
Pühitsus, mida me palume,
omistatakse Lohutaja Vaimule, kelle
Isa ja Poeg meile läkitavad. Püha
Vaimu aktiivset osa tunnistame ka
siis, kui me pisut enne Armulaua
vastuvõtmist palume: „Issand Jeesus
Kristus, elava Jumala Poeg, kes sa Isa
tahtel Püha Vaimu väega maailmale
elu kinkisid …”

Altariohvris on kohal terve
Kolmainsus. Isa tahtel ja Püha Vaimu
kaastoimel toob Poeg end
lunastusohvriks. Õppigem suhtlema
pühima Kolmainsusega, ühe ja
kolmainsa Jumalaga, jumalike
isikutega nende ühtsuses – olemuse,
armastuse ja viljaka pühitseva
tegevuse ühtsuses.

Kohe pärast käte pesemist palvetab
preester: „Võta vastu, püha
Kolmainsus, see ohver, mille me sulle



toome meie Issanda Jeesuse Kristuse
kannatuse, ülestõusmise ja taevasse
minemise mälestuseks.” Ja Missa
lõpus on veel üks palav ülistuslaul
Kolmainsale Jumalale: Placeat tibi,
Sancta Trinitas, obsequium servitutis
meæ ... „Püha Kolmainujumal, võta
oma teenri ülistus hea meelega
vastu. Luba, et ohver, mille mina,
vääritu, olen toonud sinu auhiilguse
silme ette, oleks sulle meelepärane ja
anna, et see oleks mulle ja kõigile
nendele, kelle eest ma selle tõin, sinu
lepitamise läbi andestuseks.

Ma rõhutan, et Missa on Jumala,
Kolmainsuse tegevus, mitte inimlik
tegu. Teeniv preester allutab ennast
Issanda tahtele, laenates Temalt ihu
ja hääle, kuid ta ei tegutse iseenese
nimel, vaid in persona et in nomine
Christi, Kristuse isikus ja Kristuse
nimel. Kolmainsuse armastus
inimeste vastu tingib, et Kristuse
kohalolekust Armulauaohvris
voogavad Kirikule ja inimkonnale



kõik armud. See on ohver, mida
prohvet Malaki ette kuulutas: Sest
päikesetõusu poolt päikeseloojaku
poole on mu nimi paganate seas suur,
ja igas paigas suitsutatakse ning
tuuakse mu nimele puhas roaohver.
See on Kristuse Ohver, mis
ohverdatakse Isale Püha Vaimu
kaastoimel – lõputu väärtusega
ohver, mis igavikustab meis selle
lunastuse, mida Vana Lepingu ohvrid
teha ei suutnud.

Püha Missa kristlase elus

Sel moel asetab püha Missa meid usu
peamiste müsteeriumide ette, sest ta
on Kolmainsuse enda kingitus
Kirikule. Nii saab ilmseks, et Missa
on kristlase vaimuelu kese ja läte,
sellele on suunatud kõik
sakramendid. Ja elu armus, mis anti
meile ristimises ning mis
konfirmatsioonis kinnitatuna meis
kasvab, läheb Missal vastu oma
täiusele. „Kui me võtame vastu



Armulauda,” kirjutab püha Cyrillos
Jeruusalemmast, „siis kogeme
jumalikku vaimulikustumist Püha
Vaimu läbi, mis mitte ainult ei vormi
meid Kristuse sarnaseks nagu
ristimises, vaid ühendab meid
tervikuna Kristusega, kuna
võimaldab meil Jeesuse Kristuse
täiusest osa saada.”

Püha Vaimu väljavalamine,
ühendades meid Kristusega, viib
äratundmisele, et oleme Jumala
lapsed. Lohutaja, kes on armastus,
õpetab meid rajama kogu oma elu
sellele voorusele. Ja consummati in
unum, mina neis ja sina minus,278
saanud üheks Kristusega, suudame
inimeste seas olla see, mida püha
Augustinuse jaoks tähendab
Armulaud: „Ühtsuse märk,
armastuse side.”

Ma ei väljenda midagi uut, kui ütlen,
et mõnedel kristlastel on pühast
Missast väga vaene ettekujutus, teiste



jaoks on see aga pelgalt väline riitus
kui mitte ühiskondlik kokkulepe. Sest
meie süda oma armetuses on
võimeline isegi Jumala suurimat
kinki vastu võtma kui rutiini. Missal,
just sellel Missal, mida pühitseme
siin ja praegu, tegutseb – ma kordan
seda – pühim Kolmainsus erilisel
viisil. Niisugusele armastusele
vastata suudame vaid ihu ja hingega
täielikult andudes: me kuuleme
Jumalat, me räägime Temaga, me
näeme Teda, me naudime Teda. Ja
kui sõnadest ei piisa, siis me laulame,
me laseme oma keelel – Pange,
lingua! – kuulutada tervele
inimkonnale Issanda suurust.

Pühal Missal osalemine tähendab
pidevas palves püsimist, sest see on
igaühe isiklik kohtumine Jumalaga:
me kummardame Teda, me kiidame
Teda, me palume Teda, me täname
Teda, me heastame oma patte,
puhastame ennast, tunneme end



Kristuses ühendatuna kõikide
kristlastega.

Võib-olla mõnikord oleme
imestanud, kuidas me suudame
sellisele Jumala armastuse küllusele
vastata. Võib-olla oleme soovinud
saada selget kristliku elu juhtnööri.
Lahendus on lihtne ja kõigi kristlaste
käeulatuses: osalege armastusega
pühal Missal, õppige Missal Jumalaga
suhtlema, sest see ohver sisaldab
kõike, mida Jumal meilt tahab.

Lubage mul teile meenutada seda,
mida te ka ise tihti olete jälginud –
liturgiliste tseremooniate kulgu. Kui
me neid samm-sammult jälgime, siis
on väga võimalik, et Issand laseb
igaühel meist avastada seda, mis osas
tuleb ennast parandada, milliseid
pahesid välja juurida, kuidas me
vendadena peame kõikide
inimestega käituma.

Preester astub Jumala altari ette, 
Jumala ette, kes on mu nooruse rõõm.



Püha Missa algab rõõmulauluga, sest
Jumal on kohal. Ja see rõõm
väljendub austavas ja armastavas
suudluses altarile, mis on Kristuse
sümbol ja pühakute meenutaja –
väike pühitsetud pind, sest siin saab
teoks mõõtmatult viljakas
sakrament.

Confiteor näitab meile meie
vääritust. See ei ole meie süü
abstraktne meenutamine, vaid meie
pattude ja vigade konkreetne
kohalolek. Seepärast kordame Kyrie
eleison, Christe eleison, Issand,
halasta, Kristus, halasta.

Kui andestus, mida me vajame,
sõltuks meie teenetest, siis oleks hing
täis kibedat kurbust. Kuid Jumala
headuse tõttu saame andestuse Tema
halastuse läbi, ja me kiidame Teda: 
Gloria! – „Sest ainult sina oled püha,
ainult sina oled Issand, ainult sina
oled kõrgeim, Jeesus Kristus, koos
Püha Vaimuga, Jumal Isa kirkuses.”



Kuulame nüüd Pühakirja sõna,
lugemist ja evangeeliumi – valgust
Lohutajalt, kes räägib inimkeeli, et
meie mõistus mõtleks ja vaatleks, et
tahe tugevneks ja tegemised viidaks
lõpule. Sest me oleme üks rahvas, kes
tunnistab üht usku, Credo’t; rahvas, 
kes on kogutud Isa, Poja ja Püha
Vaimu ühtsuses.

Järgneb leiva ja veini – inimeste
andide ohverdamine. Seda pole
palju, kuid me seome kõik palvega:
„Alandlikus vaimus ning murtud
südamega võta meid vastu, Issand, ja
teostugu meie tänane ohver sinu ees
nii, et see oleks sulle meelepärane,
Issand Jumal.” Ja taas meenub meile
mõte meie viletsusest ja meid haarab
soov, et kõik, mida me Issanda ette
toome, oleks puhas ja laitmatu: „Ma
pesen oma käsi … armastan sinu koja
ilu.”

Juba hetk tagasi, enne käte pesemist,
olime kutsunud Püha Vaimu ning



Teda palunud, et Ta õnnistaks Tema
püha nime auks toodavat ohvrit.
Puhastamine lõpetatud, pöördume
Kolmainsuse poole – Suscipe, Sancta
Trinitas –, et Ta võtaks vastu
ohvriannid, mida me Talle

toome, meenutamaks Kristuse elu,
kannatust, surma, ülestõusmist ja
taevasseminemist, Neitsi Maarja ja
kõikide pühakute auks.

„Orate, fratres, palvetage, vennad,”
ütleb preester, et see ohver tuleks
kõikidele õnnistuseks, sest see on
minu ja teie, kogu püha Kiriku ohver.
Palvetage, vennad, ka siis, kui teid on
vähe kokku tulnud, ka siis, kui
nähtaval kujul on kohal üksainus
kristlane, ja isegi juhul, kui preester
on üksi, sest iga Missa on üldine
ohver, kõigi suguharude ja keelte ja
rahvaste ja paganahõimude lunastus.

Pühade osaduse kaudu saavad kõik
kristlased arme igal Missal, olgu see
pühitsetud tuhandete inimeste



osavõtul või olgu kohal üksainus
laps, kes on võib-olla hajevil, kui ta
preestrit Missa pühitsemisel abistab.
Igal juhul ühinevad taevas ja maa, et
koos Issanda inglitega laulda: 
Sanctus, sanctus, sanctus … Püha,
püha, püha …

Ma kiidan ja ülistan koos inglitega.
Mulle pole see raske, sest nad on
minu ümber, kui ma püha Missat
pühitsen. Nad kummardavad
Kolmainsust. Tean ka, et mingil moel
sekkub pühim Neitsi – lähedase
suhte tõttu, mis tal on pühima
Kolmainsusega, ja selle tõttu, et ta on
Kristuse Ema, Tema Ihust ja Tema
Verest. Ta on Jeesuse, kes on tõeline
Jumal ja tõeline inimene, Ema. Jeesus
Kristus eostus pühima Maarja üsas
ilma mehe sekkumiseta, ainult Püha
Vaimu väel. Tal on oma Emaga sama
Veri, ja see on see Veri, mis Kolgatal
ja pühal Missal lunastusohvriks
tuuakse.



Nii alustatakse kaanoniga, kus
lapsemeelses usalduses Isa Jumalat
armuliseks nimetatakse. Me palume
Teda Kiriku ja kõigi tema liikmete
eest – paavsti eest, oma perekonna
eest, meie sõprade ja tuttavate eest.
Ja avara südamega katoliiklane
palub kogu maailma eest, sest tema
innukus ei saa välja jätta mitte
kedagi. Et palvet kuulda võetaks,
meenutame oma osadust aurikka ja
igavesti Neitsi Maarjaga ning
käputäie inimestega, kes Kristust
järgisid ja Tema eest surid.

Quam oblationem … Läheneb
muutmise hetk. Nüüd on Missal jälle
Kristus see, kes preestri kaudu
tegutseb. See on minu Ihu. See on
karikas minu Verega. Jeesus on
meiega! Muutmisel kordub lõputu
jumalik meeletus, mille Armastus
ette kirjutab. Kui see silmapilk täna
saabub, püüame igaüks omaette
öelda Issandale, ilma s.namürata, et
miski ei saa meid Temast lahutada, et



Tema kaitsetu eneseandmine leiva ja
veini hapra kuju all on meid
vabatahtlikuks orjaks teinud: præsta
meæ menti de te vivere, et te illi
semper dulce sapere – anna, et minu
hing sinust elaks ning alati sinu
leebust tunneks.

Lisanduvad uued palved, sest meie,
inimesed, kaldume alati paluma
lahkunud vendade eest, iseenese
eest. Siia mahub ka kogu meie
truudusetus, viletsus. Koorem on
ränk, kuid Tema tahab seda kanda
meie eest ja koos meiega. Kaanon
lõpeb taas palvega pühima
Kolmainsuse poole: per Ipsum, et cum
Ipso, et in Ipso… Tema läbi, Temaga
ja Temas olgu sulle, Jumal,
kõigeväeline Isa, Püha Vaimu
ühtsuses kõik au ja hiilgus igavesest
ajast igavesti.

Jeesus on Tee, Vahendaja. Temas on
kõik, ilma Temata pole midagi.
Kristuses ja Tema läbi õpetust



saanuna julgeme me kõigeväelist 
meie Isaks nimetada. Tema, kes on
loonud taeva ja maa, on armastav
Isa, kes ootab, et me pidevalt tuleme
Tema juurde, igaüks nagu uus ning
ikka ja jälle kadunud poeg.

Ecce Agnus Dei ... Domine, non sum
dignus ... Vaata, see on Jumala Tall …
Issand, ma ei ole seda väärt … Peagi
võtame me Issanda vastu. Maa peal
võetakse kõrgesti austatud inimesi
vastu valguse, muusika, piduliku
rõivastusega. Kuidas peame end ette
valmistama, et Kristust oma hinge
vastu võtta? Kas me oleme üldse
mõelnud, kuidas me käituksime, kui
me ainult üks kord elus tohiksime
Teda vastu võtta?

Kui ma olin laps, siis ei olnud
sagedane Armulaual käimine veel
tavaks. Ma mäletan, kuidas selleks
valmistuti: hoolikalt tuli ju korda
teha nii hing kui ka keha. Parimad
riided, korralikult kammitud pea,



puhas ihu ning võib-olla pisut
lõhnastamist … Need olid armunute,
õrnade ja tugevate hingede
tähelepanuavaldused, nende, kes
oskavad vastata Armastusele
armastusega.

Püha Missa lõpeb Kristusega meie
hinges. Isa, Poja ja Püha Vaimu
õnnistus saadab meid terve päeva
meie lihtsas ja tavalises ülesandes
pühitseda kõiki õilsaid inimlikke
tegevusi.

Pühal Missal õpime, kuidas pöörduda
kõigi jumalike isikute poole – Isa
poole, kes sünnitab Poja; Poja poole,
kelle Isa on sünnitanud; Püha Vaimu
poole, kes neist mõlemast lähtub.
Pöördudes ühe poole neist kolmest,
pöördume üheainsa Jumala poole, ja
pöördudes kolme isiku, Kolmainsuse
poole, pöördume ühtlasi üheainsa ja
tõelise Jumala poole. Armastage
Missat, mu lapsed, armastage Missat.
Ja minge Armulauale janusena, isegi



siis, kui teie süda on jäine, isegi siis,
kui te midagi ei tunne. Minge
Armulauale usuga, lootusega, palava
armastusega.

Suhtlemine Jeesuse Kristusega

See ei armasta Kristust, kes ei
armasta püha Missat, kes ei pinguta,
et seal rahulikult, pühendunult ja
armastusega osaleda. Armastus teeb
armunud peenetundeliseks, laseb
neil avastada üksikasju, mis on vahel
vaevu märgatavad, kuid mida alati
tekitab kirglik süda. Sel moel
peamegi pühal Missal osalema. Ma
olen alati mõelnud, et need, kellele
meeldivad lühikesed ja kiirustades
peetud Missad, näitavad oma tuima
hoiakuga, et nad ei ole veel jõudnud
selle mõistmiseni, mida tähendab
Altariohver.

Armastus Kristuse vastu, kes end
meie pärast ohvriks toob, sunnib
meid Missa lõppedes viibima mõne
minuti isiklikus tänupalves, mis



pikendab südamevaikuses seda teist
tänupalvet, mida
Armulauasakrament endast kujutab.
Kuidas peaksime Tema poole
pöörduma, kuidas Teda kõnetama,
kuidas käituma?

Kristlik elu ei koosne rangetest
juhtnööridest, sest Püha Vaim ei juhi
hingi kollektiivselt, vaid kingib
igaühele otsuseid, sisendusi ja
meeleliigutusi, mis aitavad tal Isa
tahet ära tunda ning täita. Mõtlen
siiski, et sageli võiks pühale Missale
järgnevas tänuvestluses Kristusega
kesksel kohal olla mõte, et Issand on
meie jaoks Kuningas, Arst, Õpetaja
ning Sõber.

Ta on Kuningas ja Ta soovib valitseda
meie, Jumala laste südames. Kuid
jätame kõrvale mõtte, et see on
maine valitsus. Kristus ei valitse sel
moel ega taha end peale suruda, sest
Ta ei ole tulnud, et lasta ennast
teenida, vaid et ise teenida.



Tema kuningriik on rahu, rõõm ja
õiglus. Kristus, meie Kuningas, ei
oota meilt asjatuid arutlusi, vaid
tegusid, sest mitte igaüks, kes mulle
ütleb: „Issand, Issand!”, ei saa
taevariiki; saab vaid see, kes teeb mu
Isa tahtmist, kes on taevas.

Ta on Arst ning ravib meie isekust,
kui me laseme Tema armul oma
hinge sügavusse tungida. Jeesus on
meid hoiatanud, et kõige hullem
haigus on silmakirjalikkus, uhkus,
mis paneb oma patte varjama. Arsti
juures on aga siirus hädavajalik, on
vaja selgitada kogu tõde ja öelda: 
Domine, si vis, potes me mundare,
Issand, kui sa tahad – ja sa tahad
alati –, siis sa võid mu puhtaks teha.
Sina tunned minu nõrkusi; mina
tunnen neid sümptomeid, ma
kannatan nende all. Ja me näitame
Talle lihtsalt haavu, ja mäda, kui seda
on. Issand, sa oled ravinud nii
paljusid hingi, luba mul sinus
jumalik Arst ära tunda, kui sind oma



südames kannan või tabernaaklis
kummardan.

Ta on sellise teadmise Õpetaja, mida
üksnes Tema valdab – teadmist
piiritust armastusest Jumala vastu
ning kõikide inimeste armastamist
Temas. Kristuse koolis õpitakse, et
meie elu ei kuulu meile. Ta andis
oma elu kõikide inimeste eest, ja kui
me Teda järgime, siis tuleb meil
mõista, et meiegi ei tohi oma elu
isekalt enesele hoida, teiste valule
kaasa tundmata. Meie elu on
Jumalalt saadud ning me peame selle
Tema teenistusse andma, hoolitsedes
suuremeelselt hingede eest, näidates
sõna ja eeskujuga kristlike käskude
sügavust.

Kristus ootab, et me toidaksime
endas soovi seda

teadmist omandada, et meile korrata:
Kellel on janu, see tulgu minu juurde
ja joogu. Ja me vastame: õpeta meile
eneseunustust, et me suudaksime



mõelda sinule ja kõikidele
inimestele. Nii juhatab Issand meid
oma armuga edasi nagu tookord, kui
me kirjutama õppisime – kas
mäletate neid lapsepõlve kõverjooni,
mida juhtis õpetaja käsi? Ja me
hakkame maitsma oma usu
väljendamise rõõmu – teist Jumala
kingitust – kristliku käitumise sirgete
ridadega, kust kõik võivad lugeda
Jumala imesid.

Kristus on Sõber. Vos autem dixi
amicos, teid olen ma nimetanud
sõpradeks, ütleb Ta. Ta nimetab meid
sõpradeks, ja Tema oli see, kes astus
esimese sammu, Tema armastas
meid esimesena. Ometi ei sunni Ta
meile oma armastust peale, Ta pakub
seda. Ta näitab seda sõpruse kõige
selgema märgiga: Ei ole olemas
suuremat armastust kui see, et keegi
annab elu oma sõprade eest. Ta oli
Laatsaruse sõber ja nuttis Tema
pärast, kui teda surnuna nägi ning
äratas ta üles. Kui Ta näeb meid



külmadena, kiretutena, võib-olla
isegi tardunud siseeluga, mis
ähvardab surra, siis on Tema nutt
meie jaoks elu: „Ma käsin sind, mu
sõber, tõuse üles ja mine,”mine välja
sellest kitsast elust, mis ei ole elu.

Meie mõtisklus Suurest Neljapäevast
hakkab lõppema. Kui Issand meid on
aidanud – ja Ta on alati selleks
valmis, kui me avame Talle oma
südame –, siis tunneme kutset Talle
vastata kõige olulisemaga,
armastusega. Ja teenimisega oskame
me seda armastust teistele inimestele
edasi anda. Ma olen teile andnud
eeskuju, ütleb Jeesus jüngritele, kui
Ta oli Õhtusöömaajal nende jalgu
pesnud. Tõrjume uhkuse, auahnuse
ja valitsemishimu oma südamest
ning siis, isikliku ohvri läbi,
juurduvad meie südames rõõm ja
rahu, mis valitsevad meis ja meie
ümber.



Pöördume lõpuks lapseliku
usaldusega Maarja, Jumalaema ja
meie Ema poole. Andestage, et ma
jälle meenutan üht
lapsepõlvemälestust – pilti, mis oli
minu kodukohas väga levinud, kui
püha Pius X sagedast Armulaual
käimist soovitas. See kujutas Maarjat
palves püha Armulaualeiva ees.
Täna, nagu siis ja alati, õpetab Neitsi
Maarja meid Jeesusega suhtlema,
Teda ära tundma ja leidma
argipäevasündmustes ning eriti
selles ülevas hetkes, mil aeg ühineb
igavikuga – pühas Missaohvris. Seal
tõmbab Jeesus igavikulise preestrina
kõik enda juurde, et tulijad divino
afflante Spiritu’s, Püha Vaimu
hinguses Jumal Isa palge ette tuua.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

et-ee/article/euharistia-usu-ja-
armastuse-musteerium/ (19.01.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/euharistia-usu-ja-armastuse-musteerium/
https://opusdei.org/et-ee/article/euharistia-usu-ja-armastuse-musteerium/
https://opusdei.org/et-ee/article/euharistia-usu-ja-armastuse-musteerium/

	Euharistia, usu ja armastuse müsteerium

