
opusdei.org

Esimeste kristlaste
tuli

Kuidas reageerisid esimesed
kristlased maailmale, milles
nad elasid? Meil võib olla
kiusatus seletada evangeeliumi
levikut imelugude ja imetegude
seisukohast. Nende usk oli see
„ime”, mis meelitas ligi inimesi
kõigist ühiskonnaklassidest,
seisustest ja kultuuridest.
Nende usk ja armastus Kristuse
vastu.

22.02.2017



Koiduni on veel mõned tunnid. Mees
kõnnib mööda rannajoont ja
mõtiskleb mere üle. Ta on tuntud
mitmetes intellektuaalsetes
ringkondades. Selles inimtühjas
paigas kohtab ta peagi teist inimest –
üht vana meest. Intellektuaal on
üllatunud, et sellisel hommikutunnil
leiab ta siit veel kellegi, kuid ta ei ütle
midagi. Vana mees märkab tema
kahtlevat olekut ning alustab
vestlust. Ta ütleb talle, et ootab
mõningaid peresõpru, kes on
paadiga merel. Vestlus jätkub.
Intellektuaal räägib mitmetel
erinevatel teemadel: kultuurist,
poliitikast, religioonist. Talle meeldib
rääkida. Vana mees kuulab viisakalt;
kui ta midagi kommenteerib, siis
teeb ta seda lähtuvalt kristlikust
vaatepunktist. Mõnel teisel juhul
oleks intellektuaal teda võib-olla
naeruvääristanud või katkestanud.
Kuid selle vana mehe lihtsus on
relvitukstegev. Intellektuaal pole
võimeline tema ideid aktsepteerima,



kuid ta mõistab, et neil kahel on
palju ühist. Ta leiab, et vana mehe
alandlik usk on atraktiivne.
Mööduvad tunnid. Nad jätavad
hüvasti. Nad ei kohtu enam kunagi.

See intellektuaal ei unusta seda
kohtumist iialgi. Mõned kuud hiljem
jõuab ta arusaamisele, et üksnes selle
vana mehe sõnadel on vastus tema
igatsusele tõe järele. Juhuslik
kohtumine on toonud ta tõeni,
avanud palju laiema silmapiiri, kui
olid võimaldanud kõik tema
eelmised ideed. Mõne aja pärast
Justinus, filosoof, ristitakse ja temast
saab üks suurimaid kristlikke
apologeete. [1]

Võib-olla on juhtunud midagi sarnast
ka meie sõprade või isegi meie
endaga. Püha Justinuse lugu on
tänapäeval üsna asjakohane, sest
vastused nendele küsimustele, mida
esitavad kõik mehed ja naised – elu
mõte, õnne võimalikkus, tee selle



saavutamiseks, kannatuse põhjus –
leiduvad üksnes Kristuses. Kuid see,
et õnn ja täius leiduvad Ristis, ei ole
kohe ilmne. Võib-olla on see põhjus,
miks me vahel oma tähelepanu
sellest küsimusest kõrvale juhime.
Me püüame iga hinna eest kannatuse
eest pageda, kuid kannatus on
vältimatu. Me otsime edu, rahalist
kindlustatust, naudingut – kuid need
osutuvad lõpuks petlikeks ja viivad
üksnes igavuse ja tülgastuseni.
Viimaks jääb vaid üksindus, – mida
koges kadunud poeg – sellise inimese
häda, kes püüab elada ilma Jumalata.
[2]

Lugedes püha Augustinuse
„Pihtimusi” või esimeste pöördunute
elude kohta näeme me, et peamised
mured on neil samasugused nagu
tänapäeva inimestel. Samasugused
ärevused, lahendused, alternatiivid,
see sama ainus vastus: Kristus.
Mõned eitavad seda, väites, et tol ajal
polnud inimesed võimelised



eristama reaalsust väljamõeldisest ja,
et usk Jumalasse on nüüd „progressi”
ja tänapäevast vabadusekäsitlust
silmas pidades alusetu. Kuid selline
vaade esimestele kristlastele – ja
nende kaaskodanikele – ei ole
õiglane. Vana-Roomas oli samuti
palju „tänapäevaseid” inimesi, kes
kasutasid progressi ära maksimaalse
naudingu eesmärgil ja selleks, et
vabaduse nime all iseenda isekust
õigustada. Esimesed kristlased seisid
Jumala armule vastamisel silmitsi
samasuguste raskustega nagu meiegi.
Õigupoolest võisid nende raskused
olla objektiivselt suuremadki, sest
nad elasid maailmas, millele olid
kristlikud ideed täiesti võõrad. Ehkki
see oli tehniliselt ja kultuuriliselt üle
kõigist eelnenud ajastutest, oli see
maailm, kus sõnad nagu „õiglus” ja
„võrdsus” puudutasid väga väheseid;
kus kuriteod elu vastu olid tavalised
ja meelelahutus sisaldas teiste
suremise pealtvaatamist. Vahel
räägivad inimesed nüüdisajast kui



halvas mõttes „post-kristlikust” ajast.
Kuid selline kõnelaad jätab kõrvale
fakti, et isegi need, kes keelduvad
Kristuse sõnumit vastu võtmast,
rajavad oma elud positiivsetele
inimlikele väärtustele, mida kristlus
on edendanud. Ühisosa on ilmne
igaühele, kel on hea tahe. Teatud
mõttes on Kristuse järgne reaalsus
kristlik.

Esimeste kristlaste vagadus

Kuidas reageerisid esimesed
kristlased maailmale, milles nad
elasid? Meil võib olla kiusatus
seletada Evangeeliumi levikut
imelugude ja imetegude seisukohast.
Me võime isegi teha vea mõeldes, et
kuna imesid juhtub harva, siis on
ainsaks toeks meid ümbritsevate
hälvete talumine. Kuid see tähendaks
unustada, et Kristus on seesama eile,
täna ja alati ning, et Tema kätt ei ole
lühendatud. See tähendaks unustada
ka seda, et enamik varaskristlikke



kogukondi ei tunnistanud kunagi
ühtki erakordset sündmust. Nende
usk oli see „ime”, mis meelitas ligi
inimesi kõigist ühiskonnaklassidest,
seisustest ja kultuuridest. Nende usk
ja armastus Kristuse vastu.

Esimesed kristlased olid teadlikud
sellest, et nad omasid „uut elu”.
„Ristimise lihtne ja ülev kindlus”[3]
oli andnud neile uue reaalsuse: miski
ei võinud enam kunagi endine olla.
Neile oli antud osasaamine Jeesuse
armastusest kõigi meeste ja naiste
vastu. Jumal elas neis ja selle
tulemusena püüdsid esimesed
kristlased leida Jumala Tahtmist igas
hetkes; nad püüdsid peegeldada oma
tegudes samasugust nõusolemist
nagu näitas üles Poeg oma Isa
plaanide suhtes. Oma igapäevase elu,
selle kangelasliku sidususe kaudu –
kangelaslik sageli üksnes selle
lakkamatu püsivuse tõttu – süstis
Kristus neid ümbritsevasse
keskkonda elu. Nad olid võimelised



olema Jumala tööriistad, sest nad
püüdsid teha alati nõnda, nagu tegi
Jeesus ise. Püha Justinus võttis usu
omaks tänu vanale mehele, kellega ta
rannal kohtus, ehkki tema
pöördumine tuli hiljem. Priscilla ja
Aquila nägid Apolloses inimest, kellel
nad arvasid olevat potentsiaalselt
suur usk Kristusesse. Tänapäeval
saame me aru, et selliste kohtumiste
tulemusi on võimatu hinnata. Me ei
saa apologeete ette kujutada ilma
püha Justinuseta, samas kui Apollos
mängis võtmerolli kristluse
levimises. Ja kõik see sõltus ühest
hetkest. Mis oleks juhtunud, kui see
vana mees poleks võtnud initsiatiivi
ja Justinusega vestlust alustanud? Või
kui Aquila ja Priscilla oleksid pärast
Apollose oraatorlike oskuste
imetlemist jätkanud oma teed? Me ei
saa seda kunagi teada. Mida me
teame on see, et nad vastasid Püha
Vaimu tegutsemisele, kes juhtis neid
nägema võimalust usu edasi
andmiseks ja Jumal muutis nende



kuulekuse väga viljakaks. Me näeme
neis seda, kuidas meie Isa [püha
Josemaría – toim.] tahtis, et oleksid
kõik Tema lapsed ja kõik kristlased:
„Iga üks teist peab püüdma olla
apostlite apostel.”[4]

See, mis võimaldas neil oma hinges
Püha Vaimu inspiratsioonidele
vastata, oli ennekõike nende
intensiivne vagaduselu. Nad varusid
päevas kindlad ajad, et Jumalaga
intiimsemalt rääkida, seda juhuse
hooleks jätmata. Nad mõistsid, et see
oli ainus viis olemaks võimelised
leidma meie Issandat ülejäänud
päeva jooksul.

Meil on palju tekste, mis näitavad,
kuidas esimesed kristlased oma usku
elasid. Hommikul ärgates tänasid
nad Jumalat põlvili. Päeva jooksul
palvetasid nad kolm korda Meie Isa
palvet. Kirikuisad ja esimesed
kiriklikud kirjanikud näitavad,
kuidas nad ühendasid selle sõnad



oma igapäevaste tegevustega.
Muuhulgas, see palve viis neid
arusaamisele nende jumaliku
lapseseisuse reaalsusest. Oma
vaenlaste eest palvetades küsisid nad
endalt, kuidas võiksid nad neile
Jumala armastust näidata. Paludes
endile „igapäevast leiba”, nägid nad
seost Pühima Sakaramendiga,
tänades selle suure kingituse eest;
samades sõnades nägid nad ka
vajadust olla eraldatud maistest
väärtustest, soovimata rohkem, kui
vaja, ning muretsemata üleliia selle
pärast, millest neil oli puudus. Meie
Isa palvest sai kogu Evangeeliumi
süntees ja kristliku elu reegel. Need
korrad, mil nad valisid seda
palvetada, tuletasid neile meelde
usumüsteeriume ja vajadust püüelda
Kristuse sarnaseks saamise poole
kogu oma päeva vältel, tund tunni
järel: „Kolmandal tunnil laskus Püha
Vaim apostlite peale...kuuendal
tunnil löödi meie Issand risti;
üheksandal tunnil pesi ta meid oma



verega patust puhtaks.”[5]
Katehheesid ja vaimulik koolitus,
mida nad said, ei lahutanud kunagi
kristlikke müsteeriume nende
eludest.

Paljud kristlased paastusid
kolmapäeviti ja reedeti – dies
stationis, „valvamise päevad”. Nad
jätkasid tööd, kuid kogu nende päeva
tähistas valvamise vaim, kus nad
palvetasid eriliselt oma
kaaskodanike eest. Nagu sõdurid
valves, nii nägid nad seda tava ellu
viies end alati justkui Issanda
juuresolekul valvamas. Sel vagal
kombel oli mõju ka neid
ümbritsevale keskkonnale.
„Arvestage kokku see summa, mille
te oleksite kulutanud toidukorrale,
mida te oleksite söönud ja andke see
lesknaisele, orvule või kellelegi
teisele, kes on puuduses.”[6] Liigutav
on näha tõelise vagaduse ja
armastuse vahelist sidet läbi kristlike
sajandite.



Euharistial oli selles mõttes oluline
koht. Esimeste kristlaste innukus
jumalasõna, palvete ja
leivamurdmise järele[7] ei piirdunud
pühapäevadega. Esimeste kristlike
kirjanike tekstid ütlevad meile, et
mõned usklikud võtsid Armulauda
vastu nädala sees, millega kaasnes
mõnikord märkimisväärne pingutus,
et mitte katkestada vabatahtlikku
paastu. Väikseimadki ohverdused
näisid neile tühised, kui need
tugevdasid nende liitu Jeesusega.
Nad teadsid, et mida lähedamalt olid
nad Jeesusega liidetud, seda lihtsam
oli avastada, mida Jumal neilt ootas
ja märgata võimalusi, mida Ta oli nii
paljudele meestele ja naistele õnne
toomiseks ette valmistanud.

Nad ei vaadanud neid
vagaduskombeid kui neile usu poolt
„peale pandud kohustusi”. See oli
loogiline viis, kuidas saadud kingile
vastata. Jumal oli end neile andnud.
Kuidas oleksid nad saanud Temaga



mitte vestelda, Teda mitte otsida?
Seepärast ei rahuldunud nad
vähimaga, vaid tegid kõik, mis
võimalik, et Jumalale au anda ja
Temaga kõneleda.[8] Need vagaduse
normid (nagu võiksime neid
nimetada) andsid neile vajalikku
jõudu, et teha Kristus nähtavaks
nende tegudes, elada
kontemplatiivselt, teades, et Ta tahtis
kasutada kõiki nende tegusid
Jumalariigi kuulutamiseks. Nad ei
unustanud kunagi, et sellest, kas nad
elasid oma elu nii, nagu Jumal tahtis,
või mitte, sõltusid paljud head
asjad.[9]

Armastuse jõuga

Vagaduselu pole võimalik lahutada
erksast apostolaadist. Mõnel juhul
märkasid esimeste kristlaste sõbrad
muutusi nende eluviisis: kristlaseks
olemise väärikus ei sobi kokku
paljude tegudega, mida peeti siis –
nagu ka nüüd – „normaalseteks”.



Kristlased kasutasid seda kontrasti
ära selleks, et selgitada oma lootuse
ja uue hoiaku põhjust. Nad näitasid,
kuidas nende väljavaade oli rohkem
kooskõlas inimväärikusega ja, et
nende usk ei eitanud seda, mis oli
maailmas head: Ma ei kümble
Saturnaalia koidikul, et ma ei
kaotaks ööd ega päeva; kuid ma
kümblen ausal ja kasulikul tunnil
ning säilitan oma soojuse ja
tervise...Ma ei istu Bacchose pühal
avalikus kohas sööma...kuid, kui ma
sööma istun, siis söön ma sinu
küllusest.”[10] Nad seletasid, kuidas
see aitas neil hoida oma südant
Jumala jaoks, sest „kui me pageme
mõtete eest, siis seda enam keeldume
tegudest.”[11] Nõnda lükkasid nad
tagasi sofistliku seisukoha, et moraal
on üksnes väline. Sest inimest
rüvetab see, mis lähtub
südamest.[12]

Mõnikord jäi nende pöördumine
kristlusesse märkamatuks, vähemalt



esialgu. Paljud kristlased olid juba
enne ristimist tuntud oma sirgeselgse
elu poolest: püha Justinus,
maavalitseja Sergius Paulus[13] ,
Pomponia Graecina[14] , senaator
Apollonius[15] , Flavius[16] ja paljud
teised, keda võiks mainida. Rooma
ajaloolased loendavad küll
mõningaid kuulsaid nimesid, kuid
suurem osa esimestest kristlastest
olid tavalised inimesed, kes nägid
armu mõjul meie Issanda sõnumis
tõde. Tõsiasi, et nad leidsid usu siis,
kui nad olid juba täiskasvanud, andis
nende professionaalsele tööle ja
sotsiaalsetele suhetele lisaväärtuse:
seal sai Jeesus hakata nende sees ja
nende kaudu tegutsema. Asi polnud
kunagi otsuses end eraldada sellest
ühiskonnast, milles nad olid üles
kasvanud ja, mida nad armastasid.
Muidugi tõrjusid nad kõike, mis
võinuks Jumalat solvata. Aga nad
olid hoolsad kõigi oma kohustuste
täitmises ja teadsid, et oma tegudega
aitasid nad kaasa maailma



õiglasemaks muutmisele. Meil on
selle fakti kohta palju tunnistusi,
kuid kõige parem tõend nende
hoiakust oli ehk esimeste kristlaste
ergas apostolaat. Iga pöördumisloo
taga näeme me inimest, kelle teod
peegeldavad head ja tõelist valikut,
meest või naist, kes astub elule vastu
uue energia ja rõõmuga.

Kui saabus aeg tegutseda, ei raisanud
esimesed kristlased aega põhjusetute
dilemmade peale selles osas, mis oli
avalik ja mis privaatne. Nad lihtsalt
elasid oma elu, tõelist Kristuse elu.
Selline hoiak põrkus tollase
mentaliteediga, kus paljud inimesed
nägid religiooni kui vahendit
saavutamaks riigisisest harmooniat.
Seda pinget näeme me näiteks püha
Justinuse martüüriumis. Prefekt
Rusticus ei suutnud aktsepteerida
ega taibata märtri sõnu isiklikust
vastutusest ja initsiatiivist. „Iga üks
meist kohtub seal, kus ta soovib ja
saab. Kahtlemata arvate Te, et me



kõik koguneme samas kohas, kuid
see ei ole nii...Mina elan, näiteks,
Timoteuse Termide lähedal koos
kellegagi, kelle nimi on Martin. Ja kui
keegi tahab tulla ja minuga rääkida,
siis seal jagan ma talle tõe
sõnumit.”[17] Nende apostellik
tegevus oli Jumala laste täielikust
vabadusest ja initsiatiivist rõõmu
tundmise tulemus. Suured
sotsiaalsed muutused, mille
toimumisele nad kaasa aitasid, olid
alati rohkearvuliste isiklike muutuste
tulemus.

Vääritimõistmised kannustasid
esimesi kristlasi oma usku tegudega
näitama. Nende armastus Jumala
vastu väljendus martüüriumis, mida
nähti „tunnistuse andmisena”. Kui
füüsilist märterlust nähti kui ülimat
tunnistust, teadis enamik kristlastest,
et nende elud pidid kajastama
vaimset märterlust, samasuguse
armastusega, mis inspireeris
märtreid. Sõnad „märter” ja



„tunnistaja” olid sajandeid
sünonüümid, mis viitasid samale
reaalsusele. Meie esimesed
usuvennad ja -õed teadsid, et kristlik
käitumisviis teeks inimestele
evangeeliumi mõistmise lihtsamaks
ja, et ebajärjekindel käitumine viiks
skandaalini. „Kui paganad kuulevad
meie suust Jumala sõnu, siis on nad
hämmastunud neis sisalduvast ilust
ja ülevusest; kuid kui nad näevad, et
meie teod ei ole meie sõnade
väärilised, siis hakkavad nad kohe
vanduma öeldes, et see kõik on
lihtsalt üks vale ja petlik jutt.”[18]
Benedictus XVI on meile meelde
tuletanud vajadust teha Kristuse
armastus ilmsiks kõigile:
„Ligimesearmastus, mis rajaneb
Jumala armastusel, on eeskätt ja
eelkõige iga üksiku uskliku
vastutusel”[19] Milline suurepärane
vastutus: muuta siin ja praegu
reaalseks armastus, mida inimesed
alati vajavad.[20] Esimesed kristlased
näitasid seda armastust teistele oma



ühiskondliku huvi, professionaalse
aususe, puhta elu, sõpruse ja
lojaalsuse kaudu. Ühesõnaga, oma
järjekindla elu kaudu: „Me oleme
kõiges ja alati järjekindlad ning
harmoonias sellega, mis me oleme,
sest me allume oma loomusele ega
astu sellega vastuollu.”[21]

Seega on lihtne mõista, miks innustas
püha Josemaría oma poegi ja tütreid
esimesi kristlasi jäljendama. Me
tahame elada nagu nemad:
„mõtisklemine usudoktriini üle, kuni
see saab meie omaks, kohtumine
Kristusega Armulauas,
anonüümsuseta palve, isiklik
kahekõne Jumalaga palgest palgesse
– see peab olema meie käitumise
põhiolemuseks.”[22] Siis avaldub
meie töös ja igapäevaelus see, kes me
oleme: kristlikud kodanikud, kes
tahavad vastata oma usu
rõõmurikastele nõuetele.[23] Me
kogeme „jüngrite hämmastust, nähes
esimesi oma käte läbi Kristuse nimel



sooritatud imede vilju,” ja me saame
öelda nagu nemad:Me mõjutame nii
palju keskkonda!”[24]

[1] Püha Justinus, Dialogus cum
Tryphone, 2.

[2] Vrd Lk 15: 16

[3] Püha Josemaría. Vestlused,24

[4] Püha Josemaría. Tee, 920

[5] Püha Cyprianus. De Dominica
oratione, 35

[6] Hermas. Karjane, võrdlus V, 4

[7] Vrd Ap 2: 42

[8] Vrd Tertulianus. De Oratione, 27

[9] Vrd Püha Josemaría. Tee, 755

[10] Tertulianus. Apologeticum, 42



[11] Athenagoras. Legatio pro
Christianis, 42.

[12] Vrd Mt 15: 18-19

[13] Vrd Ap 13: 7

[14] Vrd Tacitus. Annales, 13, 32

[15] Vrd Suetonius. Vita Domitiani,
10, 2

[16] Vrd Suetonius. Historia Romana,
67, 14

[17] Martyrium S. Iustinii et
sociorum, 75

[18] Pseudo-Clemens. Jutlus [Secunda
Clementis], 13

[19] Benedictus XVI. Entsüklika 
Jumal on armastus, 25. detsembril
2005, nr 20

[20] Vrd ibid., nr 31



[21] Athenagoras. Legatio pro
christianis, 35

[22] Püha Josemaría. Kui Kristus on
möödumas, 134

[23] Vrd ibid.

[24] Püha Josemaría. Tee, 376

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

et-ee/article/esimeste-kristlaste-tuli/
(22.01.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/esimeste-kristlaste-tuli/
https://opusdei.org/et-ee/article/esimeste-kristlaste-tuli/

	Esimeste kristlaste tuli
	Esimeste kristlaste vagadus
	Armastuse jõuga


