
opusdei.org

Elades teistele

“Kristlases, Jumala lapses, on
sõprus ja armastus üks ja
seesama – jumalik valgus, mis
kiirgab soojust.”

28.03.2017

Benedictus XVI meenutas 2008. aasta
Ülemaailmsel Noortepäeval pärandit,
mille me oleme saanud eelnevatelt
põlvkondadelt ja julgustas oma
kuulajaid nende tugeva kristliku
eluga üles ehitama inimlikumat
ühiskonda ja maailma.[1]



Iga põlvkond peaks arvestama, mida
ta endast tulevastele maha jätab:
mida ja kuidas meil tuleb teha, et
homne maailm võiks olla tänasest
parem. “Usk õpetab meile, et
Jeesuses Kristuses, lihaks saanud
Sõnas, jõuame me omaenda
inimlikkuse suuruse, meie maise elu
müsteeriumi ja meid taevas ootava
üleva saatuse mõistmiseni. (vrd.
Gaudium et spes, nr 24) Usk õpetab
meile ka, et me oleme Jumala loodud
olendid, tehtud Tema näo järgi ja
Tema sarnaseks, õnnistatud
murdmatu väärikusega ja kutsutud
igavesele elule.”[2] Kristlik sõnum
võimaldab meil tunnustada inimsoo
tõelist väärikust ja annab meile
vahendid, et tegutseda kooskõlas
tõega.

Ühiskond vajab Kiriku
evangeliseerivat vaimu, mis annab
meile edasi Kristuse igavesti
ajakohast õpetust. Ja Issand – nagu
Ta on meile oma eluga selgeks teinud



– tahab, et me hooliksime meid
ümbritsevatest inimestest ja
teeniksime ühiskonda. See on
kristliku rõõmu saladus: olla Jeesuse
sõnumi edasikandjad.

Apostolaat – armastuse
ilming

Apostolaat kasvab välja meie
teadlikkusest armastuse missioonist,
millele Jumal meid kutsub. Kristlased
on oma kaasinimeste seas Kristuse
armastuse ja nendevahelise ühtsuse
tunnistajad. Sellepärast ei saa
apostolaat kunagi olla pelgalt taktika
või strateegia hingede Jumala juurde
toomiseks; samuti ei seisne see
kohustuste jadas, sest see tuleneb
loomulikul viisil armastusest.
Hoiame alati meeles, et selle tõhusus
tuleneb Jumalast, ehkki Ta kasutab
iga inimese meelelaadi.

Armastus ja apostolaat käivad
käsikäes; õigupoolest, võiksime



öelda, et nad on lahutamatud, sest
armastus viib leidlikkuseni, et
avastada, kuidas me saaksime teisi
paremini teenida. Sõnum, mille sai
püha Josemaría, tõstab samuti esile
armastuse ja apostolaadi vahelist
suhet ja rõhutab, et mõlemad – nii
apostellik armastus, kui armastusest
tehtud apostolaat – samastuvad
sõprusega: “armastus nõuab, et me
elame...sõprust”[3]

“Kristlases, Jumala lapses, on sõprus
ja armastus üks ja seesama – jumalik
valgus, mis kiirgab soojust.”[4]
Armastuse voorus laseb meil haarata
sügavaimat reaalsust meie ligimese
kohta. Jumala armu abiga avastame
me, kristlased, igas inimeses Jumala
lapse, Kristuse venna või õe; me
avastame neis Jumala enda, kes
annab meile inimese näol oma
kujutise, et me seda lugupidamisega
kohtleksime ja kohaselt austaksime.
Apostolaat, mille siht on olla
sõprusega üks ja sama, on lihtsalt



see, kui me “austame – ma rõhutan –
Jumala kujutist, mis on olemas igas
inimeses, ning püüame panna ka
teda selle üle mõtisklema, et ta
oskaks pöörduda Kristuse poole.”[5]

Tõeline armastus ei ole sama, mis
loomulik sõbralikkus; see ulatub
palju kaugemale perekondlikest
suhetest või sõprustest, mis põhineb
ühistel huvidel või meelelahutusel;
ka ei ole see pelgalt kaastunne, mida
me tunneme nende vastu, kes on
üksildased või kannatavad mõnel
muul viisil. Selle mõõt on see
armastus, mida väljendas Kristus
“uues käsus”, Jumala enda armastus,
see armastus, mis mul on sinu vastu
olnud ja on alati, sest selle allikas on
Püha Kolmainsuse sisemine elu. See
on armastus, mida ei takista
füüsilised ega isiklikud puudused;
see on soov “olla inimlastega”, keda
ei suuda tagasi hoida ei patt,
eemaletõugatus ega Rist.
Ligimesearmastuse voorus on see



armastus, mida Jumal ise kristlase
südamesse manustab, et võtta ja
tõsta üleloomulikule tasemele kõik
inimlikud armastused, kõik meie
igatsused ja püüdlused.

Kes ei armasta, see ei ole tundnud
Jumalat, sest Jumal on armastus.[6]
Me võiksime püha Johannese sõnu
ümber sõnastada ja lisada, et need,
kes ei armasta, ei tunne ka oma
ligimest, sest nad ei suuda ära tunda
teises inimeses Jumala kujutist.
Ligimesearmastuse puudus võib
mõjutada intellekti ja teisi võimeid
kuni sinnamaani, et nad muutuvad
Jumala käskude suhtes tundetuks ja
suutmatuks teistele inimestele
väärilist tänu üles näidata. Ja mis
veel hullem, see teeb Jumala jaoks
võimatuks neid inimesi oma lastena
tunnistada: jõudmine nende
hingedeni, kes on end Jumala armule
sulgenud, oleks Jumala jaoks justkui
takistatud.



Iga inimese tähtsus

Ligimesearmastus saab täieliku
tähenduse siis, kui me anname end
teiste teenistusse, kui me tunnistame,
et kristlik kutsumus seisneb enese
kinkimises teistele, nõnda et paljud
mehed ja naised võiksid kohtuda
Kristusega.

Selline on eeskuju, mida Jeesus ise
meile andis ja mida Tema maapealse
elu tunnistajad meie jaoks üles
tähendasid. Ta rõõmustas oma
sõprade õnnest[7] ja kannatas kaasa
nende kurvastuses.[8] Ta tegi alati
aega teiste jaoks. Ta sai võitu oma
väsimusest, selleks et kõneleda
Samaaria naisega;[9] Ta peatus teel
Jairuse majja, et tegeleda naisega, kes
kannatas veretõbe;[10] ning kui Ta
ise ristil kannatas, rääkis Ta hea
röövliga ning avas talle taeva
väravad.[11] Tema armastus ulatus
üksikasjadeni: me näeme seda tema
mures leida toitu nende jaoks, kes



Talle järgnesid, ja selles, kuidas Ta
selle materiaalse vajaduse rahuldas;
[12] Ta tundis muret oma jüngrite
vajaduse pärast puhukuse järele ning
viis nad üksildasse paika, et koos
pisut aega veeta.[13] Me võiksime
osutada paljudele teistele näidetele,
milles ilmneb see, millise tähtsuse
omistab Jumal igale inimesele.

Ehtsa sõpruse tõend on teiste
esikohale seadmine, neile oma aja ja
tähelepanu andmine. See on võti,
mille püha Josemaría meile andis, et
teistele Kristusest tunnistust anda. Ja
Jeesus õpetas seda meile oma eluga –
tal oli alati aega, et igale inimesele
pühenduda, et kõigiga aega veeta.
Ligimesearmastus saavutab oma
tõelise tähenduse, kui teise inimese
elu saab minu jaoks prioriteediks.
Inimesed, kes kohtavad ehedat
kristlast, peavad avastama Jumala
enda armastuse, kui nad näevad,
kuidas neid koheldakse, kuidas neid
hinnatakse, kuidas neid kuulatakse,



kuidas nende voorustega
arvestatakse, kuidas neile antakse
võimalus saada selle üleloomuliku
seikluse osaks.

Me peame võimaldama hingedele
efektiivset abi läbi vaimuliku
juhendamise (isegi, kui seda võib-olla
nõnda ei nimetata), mis on osa meie
apostolaadist. “Mõtiskle selle üle:
kõige tugevamad ja tõhusamad
tööriistad muutuvad sälguliseks,
kulunuks ja kasutuks, kui neid ei
kasutata õigesti.”[14] Seda sama
positiivses võtmes öeldes, peaksime
me püüdma aidata igal inimesel ära
tunda need talendid, mis on Jumal
neile andnud, ja näha võimalusi,
kuidas nad saavad end teiste
teenistusse seada. Me peame
julgustama nende initsiatiivi nagu
tegi Jeesus apostlite puhul,
valmistades neid üksteise järel ette,
püüdes kõigist parimat välja tuua.
Me püüame tundma õppida nende
olukorda, nende perekonda ja



professionaalseid kohustusi ja panna
end nende kingadesse. Me jagame
nendega nende muresid ja
tänapäeva ühiskonna väljakutseid
ning Kiriku ja Opus Dei missiooni
maailmas, mis otsib enesele
teadmatagi soola ja valgust.

Ja ikka – kõike armastuse soola ja
valgusega maitsestades. Armastus on
pika meelega, armastus hellitab, ta ei
ole kade, armastus ei kelgi ega hoople,
ta ei käitu näotult, ta ei otsi omakasu,
ta ei ärritu. Ta ei jäta meelde paha, tal
ei ole rõõmu ülekohtust, aga ta
rõõmustab tõe üle. Ta lepib kõigega,
ta usub kõike, ta loodab kõike, ta
talub kõike.[15] Armastus on alati
valmis taotlema seda, mis on parim
kõigi jaoks. See nõuab suurt ja heldet
südant, mis õpib teiste puudustest
mööda vaatama nagu enda omadest;
ärritatusest, halbadest tujudest või
ebaviisakatest vastustest üle olema.
Heatahtlikud inimesed on
kannatlikud, meelekindla vaimuga:



nad teavad, kuidas oodata, teisi mitte
kunagi alandada ja kuidas taluda
kõike armastuse pärast; nad ei
kaeble, ei tunne mõnu teiste
kurbusest või tagasilöökidest ega
püüa silma paista. Nad on alati
valmis pakkuma sõbralikke rahu ja
mõistmise sõnu.

Sõpruse väärtus

Püha Josemaría õpetas oma
eeskujuga meid oma sõpradele
sõbraks olema. Sõber, nagu
kirjanduse klassikud ütlevad, on
teine mina – keegi, kes aitab meie elu
talutavamaks muuta, kes on häda
korral meie jaoks olemas ja jagab
meie rõõme ja kurvastusi. Sõber on
keegi, kellele me avame oma südame,
sest me saame teda usaldada. Me
kõik peame saama üksteisele
toetuda, et nõnda oma eluteed käia,
et panna oma püüdlused vilja
kandma, et ületada raskusi, et oma
pingutuste tulemustest kasu saada.



Sellest tuleneb sõpruse üüratu
tähtsus, mitte üksnes inimlikul, vaid
ka jumalikul tasandil.

Sõprus on midagi, mis on kergesti
märgatav; see on peaaegu
käegakatsutav reaalsus: me võime
tunnetada, et me oleme sõbraga
samal lainel, et meie vahel on
külgetõmme, et me naudime
teineteise seltskonda. Kristlaste jaoks
on sõprus armu läbi uuele tasemele
tõstetud ja saab teistele Kristuse elu
edasiandmise viisiks. Nõnda on
sõprus muudetud tõeliseks Jumalalt
saadud kingituseks, mida ei saa
lahutada armastusest.

Me kõik peame kasvama oma
lugupidamises sõpruse väärtuse
vastu ja laiendama oma
tutvusringkonda. Kristlastena peame
me algatama positiivse dialoogi
suure hulga inimestega lubamata
kunagi omaenda arvamusel
ebaõiglase diskrimineerimisega



päädida või oma sõnadel või
hoiakutel solvata neid, kes on teisel
seisukohal. Selle saavutamiseks
peame me olema valmis teisi
kuulama ja proovima mõista nende
sõnade põhjuseid; vastasel juhul ei
oleks tõelist dialoogi, sest inimesed
saaksid peagi aru, et me pole
tegelikult sellest, mida nad ütlevad,
kuigi huvitatud. Me peame õppima
nägema asju teiste inimeste
vaatepunktist.

See ei tähenda, et me peaksime
tegema kompromisse asjades, mis ei
sõltu meist – sest need kuuluvad
Jumalale – või peitma ja väänama
Kristuse õpetust hirmu pärast teistele
haiget teha. Selline hoiak oleks
samaväärne armastatud inimese
petmisega, sulgedes nende jaoks tee
selle ainsa tõeni, mis võib rahuldada
inimsüdame igatsust ja ravida selle
rahutust. Pigem tugevdab Kristuse
armastus meie endi vaatepunkti,
andes samas meie südamesse rahu ja



õrnust meie eneseväljendamise teel.
Nõnda teeme me Issanda lootuse ja
lunastuse sõnumi teiste jaoks
atraktiivsemaks: kui me anname
nõu, kui me parandame teiste
hoiakuid, siis juhib meie armastus
oma sõprade vastu meid kasutama
sõnu, mis ei põhjusta neile valu ega
jäta muljet nagu mõistaks me nende
üle kohut. Meie sõnu võetakse
sellena, mis nad on: siiras soov, et
meie sõbrad oleksid õnnelikud.

Siis kogeme me Antiookia püha
Ignatiuse sõnade sügavat tõde:
“Kristlus ei ole veenmise töö, vaid
ülevuse töö.”[16] Selle ülevuse, mis
on Kristuse armastus, sest inimesi ei
tõmba Jumala poole mitte niivõrd
meie argumendid, vaid see, mida nad
meis näevad, koos Jumala armuga.

“Iga kristlaste põlvkond peab oma
ajastu välja lunastama, seda
pühitsema. Selleks on vaja mõista ja
jagada teiste inimeste püüdlusi, et



keelteanni abil neile teada anda,
kuidas nad peavad vastama Püha
Vaimu tegevusele, jumaliku Südame
rikkuste pidevale väljavalamisele.
Meie, kristlased, oleme kutsutud
kuulutama neil päevil maailmas,
mille osa me oleme ja kus me elame,
Evangeeliumi vana ja alati uut
sõnumit.”[17]

[1] Vrd Benedictus XVI. Pöördumine
noorte poole, 17. juulil 2008; Jutlus,
19. juulil 2008

[2] Benedictus XVI. Jutlus, 19. juulil
2008

[3] Püha Josemaría. Vestlused, nr 62

[4] Püha Josemaría. Sepikoda, nr 565

[5] Püha Josemaría. Jumala sõbrad,
nr 230



[6] 1Jh 4: 8

[7] Vrd Lk 10: 21

[8] Vrd Jh 11: 35

[9] Vrd Jh 4: 6

[10] Vrd Mk 5: 30–32

[11] Vrd Lk 23: 42–23

[12] Vrd Mt 14: 15–16

[13] Vrd Mk 6: 31

[14] Püha Josemaría. Vagu, nr 391

[15] 1Kr 13: 4–7

[16] Antiookia püha Ignatius. Kiri
roomlastele, 3, 3

[17] Püha Josemaría. Kui Kristus on
möödumas, nr 132



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
et-ee/article/elades-teistele/ (22.01.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/elades-teistele/
https://opusdei.org/et-ee/article/elades-teistele/

	Elades teistele
	Apostolaat – armastuse ilming
	Iga inimese tähtsus
	Sõpruse väärtus


