opusdei.org

Elades teistele

“Kristlases, Jumala lapses, on
sOprus ja armastus uks ja
seesama - jumalik valgus, mis
kiirgab soojust.”

28.03.2017

Benedictus XVI meenutas 2008. aasta
Ulemaailmsel Noortepaeval parandit,
mille me oleme saanud eelnevatelt
polvkondadelt ja julgustas oma
kuulajaid nende tugeva kristliku
eluga tiles ehitama inimlikumat
uhiskonda ja maailma.[1]



Iga polvkond peaks arvestama, mida
ta endast tulevastele maha jatab:
mida ja kuidas meil tuleb teha, et
homne maailm vodiks olla tdnasest
parem. “Usk Opetab meile, et
Jeesuses Kristuses, lihaks saanud
Sonas, jouame me omaenda
inimlikkuse suuruse, meie maise elu
musteeriumi ja meid taevas ootava
uleva saatuse maoistmiseni. (vrd.
Gaudium et spes, nr 24) Usk Opetab
meile ka, et me oleme Jumala loodud
olendid, tehtud Tema néo jargi ja
Tema sarnaseks, onnistatud
murdmatu vaarikusega ja kutsutud
igavesele elule.”[2] Kristlik snum
voimaldab meil tunnustada inimsoo
toelist vaarikust ja annab meile
vahendid, et tegutseda kooskdlas
toega.

Uhiskond vajab Kiriku
evangeliseerivat vaimu, mis annab
meile edasi Kristuse igavesti
ajakohast Opetust. Ja Issand — nagu
Ta on meile oma eluga selgeks teinud



—tahab, et me hooliksime meid
umbritsevatest inimestest ja
teeniksime tihiskonda. See on
kristliku r66mu saladus: olla Jeesuse
sonumi edasikandjad.

Apostolaat — armastuse
ilming

Apostolaat kasvab valja meie
teadlikkusest armastuse missioonist,
millele Jumal meid kutsub. Kristlased
on oma kaasinimeste seas Kristuse
armastuse ja nendevahelise Uhtsuse
tunnistajad. Selleparast ei saa
apostolaat kunagi olla pelgalt taktika
vOi strateegia hingede Jumala juurde
toomiseks; samuti ei seisne see
kohustuste jadas, sest see tuleneb
loomulikul viisil armastusest.
Hoiame alati meeles, et selle tdhusus
tuleneb Jumalast, ehkki Ta kasutab
iga inimese meelelaadi.

Armastus ja apostolaat kaivad
kasikées; digupoolest, voiksime



oelda, et nad on lahutamatud, sest
armastus viib leidlikkuseni, et
avastada, kuidas me saaksime teisi
paremini teenida. Sonum, mille sai
puha Josemaria, tdstab samuti esile
armastuse ja apostolaadi vahelist
suhet ja rohutab, et mdlemad — nii
apostellik armastus, kui armastusest
tehtud apostolaat — samastuvad
sOprusega: “armastus nduab, et me
elame...soprust”[3]

“Kristlases, Jumala lapses, on sdprus
ja armastus ks ja seesama — jumalik
valgus, mis kiirgab soojust.”[4]
Armastuse voorus laseb meil haarata
sigavaimat reaalsust meie ligimese
kohta. Jumala armu abiga avastame
me, Kkristlased, igas inimeses Jumala
lapse, Kristuse venna v0i 6e; me
avastame neis Jumala enda, kes
annab meile inimese ndol oma
kujutise, et me seda lugupidamisega
kohtleksime ja kohaselt austaksime.
Apostolaat, mille siht on olla
soprusega ks ja sama, on lihtsalt



see, kui me “austame — ma rohutan —
Jumala kujutist, mis on olemas igas
inimeses, ning piiilame panna ka
teda selle ule motisklema, et ta
oskaks poorduda Kristuse poole.”[5]

Toeline armastus ei ole sama, mis
loomulik s6bralikkus; see ulatub
palju kaugemale perekondlikest
suhetest v0i sOprustest, mis pohineb
uhistel huvidel voi meelelahutusel,;
ka ei ole see pelgalt kaastunne, mida
me tunneme nende vastu, kes on
uksildased voi kannatavad monel
muul viisil. Selle m60t on see
armastus, mida valjendas Kristus
“uues kdsus”, Jumala enda armastus,
see armastus, mis mul on sinu vastu
olnud ja on alati, sest selle allikas on
Piha Kolmainsuse sisemine elu. See
on armastus, mida ei takista
fuusilised ega isiklikud puudused;
see on soov “olla inimlastega”, keda
ei suuda tagasi hoida ei patt,
eemaletdugatus ega Rist.
Ligimesearmastuse voorus on see



armastus, mida Jumal ise kristlase
sudamesse manustab, et votta ja
tosta tlleloomulikule tasemele koik
inimlikud armastused, koik meie
igatsused ja puudlused.

Kes ei armasta, see ei ole tundnud
Jumalat, sest Jumal on armastus.[6]
Me voiksime puha Johannese sonu
umber sonastada ja lisada, et need,
kes el armasta, ei tunne ka oma
ligimest, sest nad ei suuda ara tunda
teises inimeses Jumala kujutist.
Ligimesearmastuse puudus voib
mojutada intellekti ja teisi voimeid
kuni sinnamaani, et nad muutuvad
Jumala kdskude suhtes tundetuks ja
suutmatuks teistele inimestele
vadrilist tdnu ules naidata. Ja mis
veel hullem, see teeb Jumala jaoks
vOimatuks neid inimesi oma lastena
tunnistada: jdoudmine nende
hingedeni, kes on end Jumala armule
sulgenud, oleks Jumala jaoks justkui
takistatud.



Iga inimese tahtsus

Ligimesearmastus saab tdieliku
tdhenduse siis, kui me anname end
teiste teenistusse, kui me tunnistame,
et kristlik kutsumus seisneb enese
kinkimises teistele, nénda et paljud
mehed ja naised voiksid kohtuda
Kristusega.

Selline on eeskuju, mida Jeesus ise
meile andis ja mida Tema maapealse
elu tunnistajad meie jaoks tles
tdhendasid. Ta rodmustas oma
sOprade dnnest[7] ja kannatas kaasa
nende kurvastuses.[8] Ta tegi alati
aega teiste jaoks. Ta sai voitu oma
vasimusest, selleks et koneleda
Samaaria naisega;[9] Ta peatus teel
Jairuse majja, et tegeleda naisega, kes
kannatas veretdbe;[10] ning kui Ta
ise ristil kannatas, raakis Ta hea
roovliga ning avas talle taeva
varavad.[11] Tema armastus ulatus
uksikasjadeni: me ndeme seda tema
mures leida toitu nende jaoks, kes



Talle jargnesid, ja selles, kuidas Ta
selle materiaalse vajaduse rahuldas;
[12] Ta tundis muret oma jungrite
vajaduse parast puhukuse jarele ning
viis nad tiksildasse paika, et koos
pisut aega veeta.[13] Me voiksime
osutada paljudele teistele néidetele,
milles ilmneb see, millise tihtsuse
omistab Jumal igale inimesele.

Ehtsa sOpruse tdend on teiste
esikohale seadmine, neile oma aja ja
tdhelepanu andmine. See on voti,
mille pitha Josemaria meile andis, et
teistele Kristusest tunnistust anda. Ja
Jeesus Opetas seda meile oma eluga —
tal oli alati aega, et igale inimesele
puhenduda, et kdigiga aega veeta.
Ligimesearmastus saavutab oma
toelise tahenduse, kui teise inimese
elu saab minu jaoks prioriteediks.
Inimesed, kes kohtavad ehedat
kristlast, peavad avastama Jumala
enda armastuse, kui nad naevad,
kuidas neid koheldakse, kuidas neid
hinnatakse, kuidas neid kuulatakse,



kuidas nende voorustega
arvestatakse, kuidas neile antakse
voimalus saada selle tileloomuliku
seikluse osaks.

Me peame voimaldama hingedele
efektiivset abi ldbi vaimuliku
juhendamise (isegi, kui seda voib-olla
nonda ei nimetata), mis on osa meie
apostolaadist. “Motiskle selle tle:
koige tugevamad ja tdhusamad
tooriistad muutuvad sdlguliseks,
kulunuks ja kasutuks, kui neid ei
kasutata 0igesti.”[14] Seda sama
positiivses votmes deldes, peaksime
me pulidma aidata igal inimesel dra
tunda need talendid, mis on Jumal
neile andnud, ja ndha vdoimalusi,
kuidas nad saavad end teiste
teenistusse seada. Me peame
julgustama nende initsiatiivi nagu
tegi Jeesus apostlite puhul,
valmistades neid uksteise jarel ette,
puudes kdigist parimat vélja tuua.
Me putame tundma dppida nende
olukorda, nende perekonda ja



professionaalseid kohustusi ja panna
end nende kingadesse. Me jagame
nendega nende muresid ja
tdnapdeva uhiskonna véaljakutseid
ning Kiriku ja Opus Dei missiooni
maailmas, mis otsib enesele
teadmatagi soola ja valgust.

Ja ikka — kdike armastuse soola ja
valgusega maitsestades. Armastus on
pika meelega, armastus hellitab, ta ei
ole kade, armastus ei kelgi ega hoople,
ta ei kditu ndaotult, ta ei otsi omakasu,
ta ei darritu. Ta ei jdta meelde paha, tal
ei ole roomu tilekohtust, aga ta
roomustab toe lile. Ta lepib koigega,
ta usub koike, ta loodab koike, ta
talub koike.[15] Armastus on alati
valmis taotlema seda, mis on parim
koigi jaoks. See nduab suurt ja heldet
studant, mis Opib teiste puudustest
mooda vaatama nagu enda omadest;
arritatusest, halbadest tujudest voi
ebaviisakatest vastustest lile olema.
Heatahtlikud inimesed on
kannatlikud, meelekindla vaimuga:



nad teavad, kuidas oodata, teisi mitte
kunagi alandada ja kuidas taluda
kodike armastuse parast; nad ei
kaeble, ei tunne monu teiste
kurbusest voi tagasilookidest ega
puua silma paista. Nad on alati
valmis pakkuma sobralikke rahu ja
moistmise sénu.

SOpruse vaartus

Piha Josemaria dpetas oma
eeskujuga meid oma sOpradele
sobraks olema. S6ber, nagu
kirjanduse klassikud utlevad, on
teine mina — keegi, kes aitab meie elu
talutavamaks muuta, kes on hada
korral meie jaoks olemas ja jagab
meie rodme ja kurvastusi. Sdber on
keegi, kellele me avame oma sudame,
sest me saame teda usaldada. Me
koik peame saama tksteisele
toetuda, et nonda oma eluteed kaia,
et panna oma puudlused vilja
kandma, et illetada raskusi, et oma
pingutuste tulemustest kasu saada.



Sellest tuleneb sopruse ttratu
tahtsus, mitte iksnes inimlikul, vaid
ka jumalikul tasandil.

SOprus on midagi, mis on kergesti
margatav; see on peaaegu
kdegakatsutav reaalsus: me voime
tunnetada, et me oleme s6braga
samal lainel, et meie vahel on
kilgetdmme, et me naudime
teineteise seltskonda. Kristlaste jaoks
on sOprus armu labi uuele tasemele
tostetud ja saab teistele Kristuse elu
edasiandmise viisiks. Nonda on
sOprus muudetud tdeliseks Jumalalt
saadud kingituseks, mida ei saa
lahutada armastusest.

Me koik peame kasvama oma
lugupidamises sdpruse vaartuse
vastu ja laiendama oma
tutvusringkonda. Kristlastena peame
me algatama positiivse dialoogi
suure hulga inimestega lubamata
kunagi omaenda arvamusel
ebadiglase diskrimineerimisega



paadida voi oma sonadel voi
hoiakutel solvata neid, kes on teisel
seisukohal. Selle saavutamiseks
peame me olema valmis teisi
kuulama ja proovima moista nende
sonade pdhjuseid; vastasel juhul ei
oleks toelist dialoogi, sest inimesed
saaksid peagi aru, et me pole
tegelikult sellest, mida nad utlevad,
kuigi huvitatud. Me peame 6ppima
ndgema asju teiste inimeste
vaatepunktist.

See ei tdhenda, et me peaksime
tegema kompromisse asjades, mis ei
sOltu meist — sest need kuuluvad
Jumalale - v0i peitma ja vddnama
Kristuse Opetust hirmu pérast teistele
haiget teha. Selline hoiak oleks
samavaarne armastatud inimese
petmisega, sulgedes nende jaoks tee
selle ainsa tdeni, mis voib rahuldada
inimstudame igatsust ja ravida selle
rahutust. Pigem tugevdab Kristuse
armastus meie endi vaatepunkti,
andes samas meie siidamesse rahu ja



ornust meie enesevdljendamise teel.
Nonda teeme me Issanda lootuse ja
lunastuse sdnumi teiste jaoks
atraktiivsemaks: kui me anname
nou, kui me parandame teiste
hoiakuid, siis juhib meie armastus
oma soprade vastu meid kasutama
sonu, mis ei pdhjusta neile valu ega
jata muljet nagu maoistaks me nende
ule kohut. Meie sonu voetakse
sellena, mis nad on: siiras soov, et
meie sdbrad oleksid dnnelikud.

Siis kogeme me Antiookia piitha
Ignatiuse sonade suigavat tode:
“Kristlus ei ole veenmise t00, vaid
ulevuse t00.7[16] Selle ilevuse, mis
on Kristuse armastus, sest inimesi ei
tdmba Jumala poole mitte niivord
meie argumendid, vaid see, mida nad
meis ndevad, koos Jumala armuga.

“Iga kristlaste pdlvkond peab oma
ajastu valja lunastama, seda
puhitsema. Selleks on vaja mdista ja
jagada teiste inimeste puudlusi, et



keelteanni abil neile teada anda,
kuidas nad peavad vastama Puha
Vaimu tegevusele, jumaliku Siidame
rikkuste pidevale valjavalamisele.
Meie, kristlased, oleme kutsutud
kuulutama neil pdevil maailmas,
mille osa me oleme ja kus me elame,
Evangeeliumi vana ja alati uut
sonumit.”[17]

[1] Vrd Benedictus XVI. Poordumine
noorte poole, 17. juulil 2008; Jutlus,
19. juulil 2008

[2] Benedictus XVI. Jutlus, 19. juulil
2008

[3] Puha Josemaria. Vestlused, nr 62
[4] Puha Josemaria. Sepikoda, nr 565

[5] Puha Josemaria. Jumala sobrad,
nr 230



[6] 1Jh 4: 8

[7] Vrd Lk 10: 21

[8] Vrd Jh 11: 35

[9] Vrd Jh 4: 6

[10] Vrd Mk 5: 30-32

[11] Vrd Lk 23: 42-23

[12] Vrd Mt 14: 15-16

[13] Vrd Mk 6: 31

[14] Piha Josemaria. Vagu, nr 391
[15] 1Kr 13: 4-7

[16] Antiookia piiha Ignatius. Kiri
roomlastele, 3, 3

[17] Piha Josemaria. Kui Kristus on
moodumas, nr 132




pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
et-ee/article/elades-teistele/ (22.01.2026)


https://opusdei.org/et-ee/article/elades-teistele/
https://opusdei.org/et-ee/article/elades-teistele/

	Elades teistele
	Apostolaat – armastuse ilming
	Iga inimese tähtsus
	Sõpruse väärtus


