
opusdei.org

Armastada kirglikult
maailma

8. oktoobril 1967, Navarra
ülikooli kampuses pidas püha
Josemaría jutlust „Armastada
kirglikult maailma.” Avaldame
teksti eesti keeles.

07.10.2017

Püha Josemaría, Armastada
kirglikult maailma (hispaania keeles)

Te kuulsite äsja kahte lugemist
Pühakirjast 21. pühapäeval pärast
Nelipühi. Jumalasõna viis teid
keskkonda, kuhu ma tahan viia ka

https://soundcloud.com/opusdei/amar-al-mundo-apasionadamente
https://soundcloud.com/opusdei/amar-al-mundo-apasionadamente


oma sõnad, mida nüüd teile ütlen.
Need on preestri sõnad, mida ta
lausub suurele Jumala laste
perekonnale Tema pühas Kirikus.
Sõnad, mis tahavad olla
üleloomulikud, tuua sõnumit Jumala
suurusest ja Tema halastusest
inimeste peale. Sõnad, mis
valmistavad teid võtma vastu imelist
Armulauda, mida me täna Navarra
ülikooli kampuses pühitseme.

Mõelge hetkeks sellele, mida ma
ütlesin. Me pühitseme püha
Armulauda, Issanda Ihu ja Vere
sakramentaalset ohvrit, ususaladust,
mis sisaldab endas kõiki kristlikke
saladusi. Seepärast pühitseme me
kõige pühamat ja kõige
olemisülesemat tegevust, mida
inimesed Jumala armu abil saavad
selles elus teostada: võtta vastu
Issanda Ihu ja Verd, mis mõneti on
nagu maiste ja ajaliste sidemete
vallapäästmine, et olla juba koos
Jumalaga Taevas, kus Kristus ise



pühib pisarad meie silmist ja kus ei
ole surma ega nuttu ega
väsimusohkeid, sest vana maailm on
otsa saanud.[1]

Seda nõnda lohutavat ja sügavat
tõde, Armulaua eshatoloogilist
tähendust, nagu seda nimetavad
teoloogid, võib aga vääriti mõista.
See on ikka olnud nii, kui on tahetud
kristlikku elu näidata kui midagi
puhtvaimset, spiritualistlikku, omast
erakordsetele, puhastele inimestele,
kes ei sekku maailma
põlastusväärsetesse asjadesse või
vähemalt taluvad neid nagu midagi
sellist, mis paratamatult vaimuga
kaasneb, kuni me siin maa peal
elame.

Asjade sellisel nägemisel muutub
kirik sõna otseses mõttes kristliku elu
keskmeks. Ja kristlaseks olemine
tähendab seega kirikus käimist,
osalemist pühadel tseremooniatel,
tegelemist kiriklike asjadega 



eraldatud maailmas, mida peetakse
Taeva eeskojaks, sellal kui tavaline
maailm liigub oma rada. Kristlik
õpetus ja elu armus puudutavad siis
põgusalt inimajaloo tormilist kulgu,
sellega kohtumata.

Sellel oktoobrihommikul Issanda
paasa kordamisse süüvimiseks
ettevalmistudes vastame sellisele
kristlust moonutavale nägemusele
lihtsalt ei. Mõtisklege hetke nende
raamide üle, mis ümbritsevad
Armulauda, meie tänupalvet: me
oleme iselaadses pühakojas, mille
lööv on ülikooli kampus, altarimaal –
ülikooli raamatukogu, eemal on
masinad, mis ehitavad uusi hooneid,
ja meie kohal on Navarra taevas…

Kas see loetelu ei kinnita teile
käegakatsutaval ja unustamatul
viisil, et teie kristliku elu tõeline 
asupaik on tavaline elu? Mu lapsed,
seal, kus on teie vennad, inimesed,
seal kus on teie püüdlused, teie töö,



teie armastused, seal on ka teie
igapäevane kohtumispaik Kristusega.
Seal, maiste materiaalsete asjade
keskel peame end pühitsema,
teenides Jumalat ja kõiki inimesi.

Seda olen ma pidevalt õpetanud
Pühakirja sõnadega: maailm ei ole
halb, sest see on tulnud Jumala käest,
sest see on Tema looming, sest Ta
vaatas seda ja nägi, et see on hea.[2]
Meie, inimesed, teeme selle oma
pattude ja truudusetusega halvaks ja
inetuks. Ärge selles kahelge, mu
lapsed – igasugune möödahiilimine
igapäevasest ausast tõelisusest on
teie jaoks, maailma-inimesed, Jumala
tahte vastane tegu.

Vastupidi – te peaksite nüüd uue
selgusega mõistma, et Jumal kutsub
teid Teda teenima tavalistes asjades,
materiaalsetes, ilmalikes
ülesannetes: laboratooriumis, haigla
operatsioonisaalis, kasarmus,
ülikooli kateedris, tehases, töökojas,



põllul, perekonnas – tervel laial
tööpõllul ootab Jumal meid iga päev.
Olgu see teile selge: kõige
tavalisemates olukordades on midagi
püha, jumalikku, varjatut, mida
igaühel teist tuleb avastada.

Mul on tavaks üliõpilastele ja
töölistele, kes 1930. aastatel minu
juurde tulid, öelda, et nad peavad
teadma, kuidas oma vaimuelu 
materialiseerida. Ma tahtsin neid
hoida eemal tolleaegsest ja ka
praegusest nii sagedasest kiusatusest
elada nagu kahte elu: ühelt poolt
siseelu, Jumalaga ühendatud elu, ja
teisalt, sellest eraldatud
perekonnaelu, tööalast ja
ühiskondlikku elu, mis on täis väikesi
maiseid reaalsusi.

Ei, mu lapsed! Kahte elu ei saa elada!
Me ei saa olla nagu skisofreenikud,
kui me tahame olla kristlased. On
üksainuke elu, mis koosneb lihast ja
vaimust, ja selles peame me elama



püha hinge ja kehaga ning täidetuna
Jumalaga – selle nähtamatu
Jumalaga, keda me kohtame kõige
nähtavamates ja materiaalsemates
asjades.

Ei ole teist teed, mu lapsed: kas me
oskame kohtuda oma tavalises elus
Issandaga või ei kohta me Teda
kunagi. Seepärast võin teile öelda, et
meie ajastul on vaja mateeriale ja
olukordadele, mis näivad kõige
tavalisemad, anda tagasi nende õilis
esialgne mõte, panna nad Jumalariigi
teenistusse, anda neile vaimsus,
tehes neist vahendi ja võimaluse
pidevaks kohtumiseks Jeesuse
Kristusega.

Tõeline kristlus, mis tunnistab kogu
liha ülestõusmist, põrkub alati
kokku, nagu on ka loogiline, dis-
inkarnatsiooniga, kartmata
süüdistust materialismis. Seepärast
on lubatud rääkida kristlikust
materialismist, mis astub julgelt



vastu materialismile, mis on pime
vaimu suhtes.

Mis on sakramendid – Lihaks saanud
Sõna jalajäljed, nagu ütlesid
esimesed kristlased – kui mitte kõige
selgemad märgid sellest teest, mille
Jumal on valinud, et meid pühitseda
ja Taevasse viia? Kas te ei tea, et iga
sakrament on Jumala arm kogu oma
loova ja lunastava väega, mida meile
antakse materiaalsete vahendite
kaudu? Et Armulaud, mida me juba
varsti vastu võtame, on meie
Lunastaja jumalik Ihu ja Veri, mida
meile pakutakse selle maailma
alandliku mateeria, leiva ja veini
kujul, inimese kasvatatud loomulike
elementide kaudu,[3] nagu viimane
oikumeeniline kirikukogu meile
meenutas?

On mõistetav, mu lapsed, et apostel
kirjutas: kõik on teie päralt, teie olete
aga Kristuse päralt ja Kristus on
Jumala päralt.[4] See on liikumine



ülespoole, mida meie südamesse
valatud Püha Vaim tahab maailmas
esile kutsuda: maa pealt Issanda
auhiilguse poole. Ja et oleks selge, et
see liikumine hõlmab isegi seda, mis
näib kõige proosalisem. Ka püha
Paulus kirjutab: kas te nüüd sööte või
joote või teete midagi muud – tehke
seda Jumala austamiseks! [5]

See Pühakirja õpetus, mis on
teadupärast Opus Dei vaimu
keskmes, paneb teid tegema oma
tööd täiuslikult, armastama Jumalat
ja inimesi, panema armastust oma
tavalise päeva väikestesse asjadesse,
avastades selle ”millegi jumaliku”,
mis peitub üksikasjades. Kui hästi
sobivad siia Hispaania poeedi värsid:
Tee seda aeglaselt ja hoolikalt,/ asju
hästi teha/on tähtsam kui neid teha.
[6]

Ma kinnitan teile, mu lapsed, kui
kristlane teeb armastusega kõige
tähtsusetumaid igapäevaseid töid,



siis on need üle ujutatud Jumala
olemisülesusest. Seepärast olen teile
korranud, pidevalt korrutanud, et
kristlik kutsumus seisneb
igapäevasest proosast luule
tegemises. Näib, et silmapiiril taevas
ja maa ühinevad. Kuid ei, tegelikult
saavad nad kokku teie südames, kui
te elate pühalt igapäevast elu…

Ma just ütlesin, et tuleb elada pühalt
igapäevast elu. Ja nende sõnade all
mõtlen ma teie kristlike tegemiste
kogu tegevuskava. Jätke seega
unistused, vääridealism, fantaasiad,
ühesõnaga see, mida võiks nimetada
müstiliseks soovmõtlemiseks – kui
ma ei oleks abielus, kui mul ei oleks
seda ametit, kui mul oleks parem
tervis, kui ma oleksin noor, kui ma
oleksin vana!... Hoidke seevastu
kinni kõige materiaalsemast ja
vahetumast tegelikkusest, sest Issand
on seal: Vaadake mu käsi ja mu jalgu,
ütleb ülestõusnud Jeesus, et see olen
mina ise! Puudutage mind kätega ja



vaadake, sest vaimul ei ole ju liha ega
luid, nõnda nagu te minul näete
olevat![7]

Ilmalikus maailmas, kus te ringi
liigute, on palju külgi, mis neid
tõdesid valgustavad. Mõelge näiteks
oma käitumisele ühiskonna
kodanikena. Inimene, kes teab, et
maailm, ja mitte ainult kirik, on
Kristusega kohtumise paik, armastab
seda maailma, püüab omandada hea
intellektuaalse ja erialase
ettevalmistuse, kujundab täieliku
vabadusega oma isilikud seisukohad
probleemide suhtes, mis ta ümber
on, ning võtab seega ise vastu
otsuseid, mis – selleks, et olla
kristlase otsused – nõuavad
järelemõtlemist, mis püüavad
alandlikult mõista Jumala tahet
väikestes ja suurtes elulistes
üksikasjades.

Kuid sellel kristlasel ei tule kunagi
uskuda või öelda, et ta laskub



kirikust alla maailma, et esindada
Kirikut, ja et tema otsused on antud
probleemi katoliiklikud lahendused.
Nii ei saa olla, mu lapsed! See oleks
klerikalism, ametlik katoliiklus või
kuidas tahes te soovite seda
nimetada. Igal juhul oleks see asjade
loomuse kallal vägivalla tarvitamine.
Püüdke igal pool levitada ilmikliku
vaimulaadi tõde, mis viib kolme
järgmise järelduseni: olla piisavalt
aus, et võtta endale isiklik vastutus;
olla piisavalt kristlik, et austada
usuvendi, kes pakuvad vaba
arvamuse alla kuuluvates
küsimustes teistsuguseid lahendusi
nendest, mis on teil; ja olla piisavalt
katoliiklik, et teenida meie Ema,
Kirikut, segamata teda inimlikesse
tülidesse.

On selge, et selles vallas nagu
teisteski, ei saa te igapäevase elu
pühalt elamise plaani ellu viia, kui te
ei tunne rõõmu vabadusest, mille
teile annab Kirik ja teie väärikus



meeste ja naistena, kes on loodud
Jumala näo järgi. Isiklik vabadus on
kristlikus elus peamine. Kuid ärge
unustage, mu lapsed, et ma räägin
alati vastustustundlikust vabadusest.

Tõlgendage seega minu sõnu nii,
nagu nad on – need on kutse
kasutada oma õigusi iga päev, mitte
ainult hädaolukorras, ja täita õilsalt
oma kodanikukohustusi poliitilises
elus, majanduselus, ülikoolis,
ametikohal, võttes julgelt vastu kõigi
oma vabade otsustuste ja isikliku
sõltumatuse tagajärjed. Ja see kristlik
ilmiklik vaimulaad laseb teil
põgeneda sallimatuse eest, fanatismi
eest, ja kui seda öelda positiivselt, see
laseb meil elada rahus kõigi
inimestega ning edendada mõistmist
terves ühiskonnas.

Ma tean, et teile pole vaja meenutada
seda, mida olen korranud nii palju
aastaid. Kodanikuvabaduse,
kõrvutielamise ja üksteise mõistmise



õpetus moodustavad peamise osa
sõnumist, mida Opus Dei levitab. Kas
ma pean kinnitama, et mehed ja
naised, kes tahavad Jeesust Kristust
teenida Jumala Töös, on lihtsalt 
teistega võrdsed kodanikud, kes
püüavad elada oma kristliku
kutsumuse järgi, vastutades täielikult
kõige eest, mis sellega kaasneb?

Miski ei erista minu lapsi nende
kaaskodanikest. Seevastu pole neil
midagi ühist religioossete
kongregatsioonide liikmetega peale
usu. Ma armastan orduinimesi ning
austan ja imetlen nende klausuuri,
apostolaate, nende maailmast
lahtiütlemist – contemptus mundi’t –,
mis on teistsugused pühaduse märgid
Kirikus. Kuid Issand ei ole mulle
andnud kutsumust ordusse astuda ja
kui ma seda sooviksin, ei oleks see
minu jaoks õige. Ükski maine võim ei
saa mind kohustada mungaks saama,
nagu ükski võim ei saa mind sundida
abielluma. Ma olen ilmikpreester,



Jeesuse Kristuse preester, kes
armastab kirglikult maailma.

Need, kes on koos minu, vaese
patusega, Jeesuse Kristuse järel
käinud, on üsna väike arv preestreid,
kellel varem on olnud ilmalik
elukutse või amet, ja arvukalt
paljude maailma piiskopkondade
ilmikpreesreid, kes nii kinnitavad
kuulekust oma piiskopile ning
armastust piiskopkondliku töö vastu
ja selle viljakust, ja kelle käed on
alati ristikujuliselt avali, et kõiki
inimesi oma südamesse vastu võtta,
ja nad on maailmas, keset
tänavakära nagu minagi, ja nad
armastavad seda; ja suur hulk mehi
ja naisi erinevatest rahvustest ja
rassidest, kes räägivad erinevaid
keeli ja teenivad elatist oma
kutsetööga. Enamasti on nad abielus,
paljud on vallalised. Kõik nad
võtavad koos oma kaaskodanikega
osa väga tähtsast ülesandest teha
maine ühiskond inimlikumaks ja



õiglasemaks. Nad osalevad
igapäevaste tegemiste õilsas võitluses
isikliku vastutusega, ma kordan,
kogedes koos teiste inimestega, külg-
külje kõrval edu ja ebaõnne, püüdes
täita oma kohustusi ja kasutada oma
sotsiaal- ja tsiviilõigusi. Ja kõike seda
loomulikkusega nagu iga teine
teadlik kristlane, ilma väljavalitu
mentaliteedita, sulanuna oma
kolleegide hulka, kuid samal ajal
püüdes avastada jumalikku sära, mis
peegeldub vastu kõige tavalisemalt
tegelikkuselt.

Samuti on ka töödel, mida Opus Dei
kui ühing edendab, silmapaistvalt
ilmalikud tunnusjooned – need ei ole
kiriklikud tööd. Nad ei naudi mingit
Kiriku hierarhia ametliku
esindamise rõõmu. Need on inimese,
kultuuri ja ühiskonna arendamise
tööd, mida teevad kodanikud, kes
püüavad valgustada Evangeelumi
valgusega ja soojendada Kristuse
armastusega. Täpsustan seda ühe



tõsiasjaga: näiteks ei ole Opus Dei’l,
ega saa kunagi olema, ülesannet
juhatada piiskopkondlikke seminare,
kus Püha Vaimu seatud piiskopid [8]
valmistavad ette tulevasi preestreid.

Seevastu edendab Opus Dei tööliste
ja põllumajadustöötajate
koolituskeskusi, alg-, kesk- ja
kõrgema hariduse andmise keskusi
ning veel nii paljusid erinevaid töid
kogu maailmas, sest tema apostellik
innukus, nagu ma kirjutasin palju
aastaid tagasi, on nagu kallasteta
meri.

Kuid mida sel teemal veel pikemalt
rääkida, kui teie endi kohalolek on
palju kõnekam kui pikaleveninud
jutt? Teie, Navarra Ülikooli Sõbrad,
olete osa rahvast, kes teab, et ta peab
aitama arendada ühiskonda, kuhu ta
kuulub. Teie südamlik julgus, teie
palve, teie ohver ja teie abi ei tulene
katoliiklikust konfessionalismist: teie
kaastöö on selge tunnistus



hästikujundatud
kodanikuteadvusest, mis muretseb
maise ühishüve pärast. Te olete
tõend, et üks ülikool võib sündida ja
püsida rahva jõust.

Sel puhul soovin veelkord väljendada
tänulikkust koostöö puhul, mida
meie ülikoolile pakuvad minu õilis
Pamplona linn, Navarra suur ja
tugev regioon ning sõbrad tervest
Hispaaniast. Erilist tänu avaldan ma
neile mittehispaanlastele,
mittekatoliiklastele ja
mittekristlastele, kes on mõistnud
selle ettevõtmise mõtet ja vaimu ning
on seda tegudega näidanud.

Tänu kõigile neile on ülikool saanud
üha elavamaks tsiviilvabaduse,
intellektuaalse ettevalmistuse,
ametialase võistuse paigaks ja
kõrghariduse ergutajaks. Teie
suuremeelne ohver on selle
kõikehõlmava töö aluseks, mis püüab



edendada inimeste teadmisi,
ühiskondlikku heaolu ja usuõpetust.

Seda, millest ma just rääkisin, on
selgelt näinud Navarra rahvas, kes
näeb oma ülikoolis ka piirkonna
majandusliku arengu ja eriti
ühiskonna arengu tegurit, mis on
lubanud paljudel noortel omandada
intellektuaalseid elukutseid, mis
muul viisil oleks raske ja teatud
juhtudel võimatu. Arusaamine
ülikooli rollist, mida see linna elus
mängib, on kindel põhjus, miks
Navarra on ülikooli algusest peale
toetanud. See on abi, mis muutub
kahtlemata päev-päevalt
ulatuslikumaks ja innukamaks.

Ma loodan – sest see vastab õiglusele
ja nii paljude maade tegelikkusele –,
et jõuab kätte aeg, mil Hispaania riik
panustab ka omalt poolt, et
kergendada ülesandekoormat, mis ei
taotle mingit isiklikku kasu, vaid
täielikult pühendatuna ühiskonna



teenimisele, püüab töötada viljakalt
rahvuse praeguseks ja tulevaseks
õitsenguks.

Ja nüüd, pojad ja tütred, lubage mul
peatuda veel ühel, mulle eriti kallil
igapäevaelu küljel. Ma räägin
inimlikust armastusest, puhtast
armastusest mehe ja naise vahel,
kihluse ajal, abielus. Pean veelkord
ütlema, et see püha inimlik armastus
ei ole midagi pelgalt lubatut, sallitut
vaimu tõeliste tegevuste kõrval,
milleks seda võiksid kahandada
väärad vaimsused, millele ma enne
viitasin. Nelikümmend aastat olen
ma sõnades ja kirjas kuulutanud
vastupidist, ja need, kes sellest aru ei
saanud, hakkavad juba mõistma.

Armastus, mis viib abielu ja
perekonna loomiseni, võib samuti
olla jumalik, kutsumuslik, imeline
tee, mis paneb täielikult Jumalale
pühenduma. Ma ütlesin teile: tehke
kõike täiuslikult, pange armastust



väikestesse päevatoimingutesse,
avastage see midagi jumalikku, mis
peitub üksikasjades – kõik see õpetus
leiab erilise koha elutähtsas ruumis,
mis ümbritseb inimlikku armastust.

Te juba teate seda, õpetajad, õpilased
ja kõik need, kes on pühendanud
oma tegemised Navarra ülikoolile, et
ma olen usaldanud teie armastuse
püha Maarja, Kauni Armastuse Ema
kätte. Ja siin on pühamu, mille oleme
armastusega püstitanud ülikooli 
kampusesse, et ta võtaks vastu teie
palved ning ohvriannid imelisele ja
puhtale armastusele, mida ta
õnnistab.

Kas te ei tea, et teie ihu on teis oleva
Püha Vaimu tempel, kelle te olete
saanud Jumalalt, ning et teie ei ole
iseenese päralt?[9] Kui palju kordi te
vastate rõõmsa jaatusega püha
Neitsi, Kauni Armastuse Ema kuju
ees apostli küsimusele: jah, me teame



seda ja me tahame nii elada sinu
võimsa abiga, oo Neitsi, Jumalaema!

Iga kord, kui te mõtisklete selle
mõjurikka tegelikkuse üle, tärkab
teis sisekaemuslik palve: Püha Vaim
valis välja midagi nii materiaalset
nagu minu ihu, et rajada sinna oma
eluase…, see ei kuulu enam mulle…,
minu ihu ja hing, kogu minu olemus
on Jumala oma… Ja sellel palvel on
rikkalikud praktilised viljad, mis
tulevad teadmisest, et apostel ise
soovitas: Austage siis Jumalat oma
ihus![10]

Teisalt ei saa teil olla teadmata, et
ainult nendes, kes mõistavad ja
hindavad sügavuti seda, mida me
just rääkisime inimlikust
armastusest, saab tekkida kõige selle
väljendamatu mõistmine, millest
rääkis Jeesus,[11] mis on puhas
Jumala and ja mis paneb enda ihu ja
hinge Issandale andma, pakkuma



talle jagamatut südant ilma maise
armastuse vahenduseta.

Nüüd pean ma lõpetama, mu lapsed.
Ma ütlesin teile alguses, et minu
sõnad tahaksid teile midagi edasi
anda Jumala suurusest ja halastusest.
Arvan, et ma olen seda teinud,
rääkides teile igapäevase elu pühalt
elamisest. Sest kas pole püha elu
keset ilmalikku maailma – ilma
kärata, lihtsalt, tõetruult – võimalus
tänapäeval liigutavalt näidata 
magnalia Dei’d, Jumala väe suurust,
[12] neid imelisi imesid, mida Jumal
on alati korda saatnud ega lakka
seda tegemast, et maailma päästa?

Nüüd palun ma teid koos psalmistiga
ühineda minu palve ja kiitusega: 
magnificate Dominum mecum, et
extollamus nomen eius simul –
ülistage Issandat koos minuga ja
tõstkem üheskoos kõrgeks tema
nimi![13] See tähendab, mu lapsed,
elamist usus.



Võtke kätte usukilp … päästekiiver ja
vaimumõõk, see on Jumala Sõna.[14]
Nii julgustab meid apostel püha
Paulus kirjas efeslastele, mida loeti
liturgias mõni hetk tagasi.

Usk on voorus, mida meie, kristlased,
nii väga vajame, ja eriti käesoleval
Usuaastal, mille meie armastatud
Püha Isa paavst Paulus VI on välja
kuulutanud, sest ilma usuta pole
igapäevaelu pühitsemise alusmüüri.

Meil peab olema elav usk neil
hetkedel, mil me läheneme 
mysterium fidei’le, usu saladusele[15]
pühal Armulaual, sest me hakkame
osalema Issanda paasal, mis võtab
kokku ja viib ellu Jumala halastuse
inimeste peale.

Usku, mu lapsed, on vaja
kinnitamiseks, et mõne hetke pärast
uuendatakse sellel altaril meie
Lunastamise tööd.[16] Usku, et
lugeda Usutunnistust ning kogeda
altaril ja sellel kokkutulekul Kristuse



kohalolekut, kes teeb, et meil on cor
unum et anima una – üks süda ja üks
hing;[17] kes teeb meist perekonna,
ühe püha, katoliikliku ja apostelliku
Rooma Kiriku, mis meie jaoks on
sama, mis üleüldine.

Lõpuks on usku vaja selleks, minu
kallid pojad ja tütred, et näidata
maailmale, seda, et kõik see ei
tähenda tseremooniaid ja sõnu, vaid
jumalikku reaalsust, andmaks
inimestele tunnistust igapäevasest
pühitsetud elust Isa ja Poja ja Püha
Vaimu, ja püha Maarja nimel.

[1] vrd Ilm 21:4

[2] vrd 1 Ms 7 jj

[3] Gaudium et spes, 38

[4] 1 Kr 3:22-23



[5] 1 Kr 10:31

[6] A. Machado, Poesías completas,
CLXI. Proverbios y cantares, XXIV,
Espasa-Calpe, Madrid, 1940

[7] Lk 24:39

[8] vrd Ap 20:28

[9] 1 Kr 6:19

[10] 1 Kr 6:20

[11] vrd Mt 19:11

[12] Srk 18:5

[13] Ps 34:4

[14] Ef 6:11 jj

[15] vrd 1 Tm 3:9

[16] Ofertooriumi palve IX
pühapäeva Missal pärast Nelipühi

[17] Ap 4:32



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

et-ee/article/armastada-kirglikult-
maailma/ (19.02.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/armastada-kirglikult-maailma/
https://opusdei.org/et-ee/article/armastada-kirglikult-maailma/
https://opusdei.org/et-ee/article/armastada-kirglikult-maailma/

	Armastada kirglikult maailma

