
opusdei.org

Alandlikkus, rõõmu
läte

Alandlikkus on üks eheda
kristliku elu alustalasid, sest see
on „armastuse eluase.” Toome
välja mõned mõtted selle
peamise kristliku vooruse
kohta.

27.02.2017

Keegi ei ole iialgi näinud Jumalat, [1]
ütleb meile Pühakiri. Siin maa peal
viibides ei ole meil otsest teadmist
jumalikust Olemisest. Meie ja Jumala
vahel on lõputu distants. Üksnes
Tema on olnud võimeline seda lünka



jumaliku ilmutuse läbi täitma,
kohandades end meie inimlikule
seisundile vastavalt. Ta on end meile
avaldanud kõigepealt loodu kaudu,
seejärel Iisraeli pika ajaloo,
prohvetite sõnade ja viimaks oma
Poja kaudu, kes on viimne, täielik ja
lõplik ilmutus: Jumala enda
avaldumine meie seas: kes on näinud
mind, see on näinud Isa. [2]

Milline jahmatav sündmus – Jumal
on saanud inimeseks! Nüüd on meil
Jumal, kes – Kristuses – näeb meid ja
laseb meil ennast näha. Ta kuuleb
meid ja laseb meil ennast kuulda. Ta
puudutab meid ja laseb meil ennast
puudutada. Ta alandab end meie
inimloomuse seisundile vastavalt ja
kutsub meid meie inimlike meelte
kaudu oma armastuse intiimsusesse,
pühadusele. See hämmastus, mida
me Sõna lihakssaamisel tunneme,
paneb meid kõigi Jeesuse sõnade ja
tegude üle hardalt mõtisklema.
Nõnda tehes näeme me selgelt, et



kogu Kristuse elu, sünnist
ristisurmani, täidab alandlikkus. Sest
Tema, kes olles Jumala kuju, ei
arvanud osaks olla Jumalaga võrdne,
vaid loobus iseenese olust, võttes orja
kuju, saades inimese sarnaseks; ja ta
leiti välimuselt inimesena. Ta alandas
iseennast, saades kuulekaks surmani,
pealegi ristisurmani .[3]

Alandlikkus, armastuse
eluase

Sõnum sellest, kui väga Jumal meid
armastab, jõuab meieni Poja
enesealandamise kaudu. Alandlikkus
on hädavajalik iseloomujoon, üks
eheda kristliku elu alustalasid, sest
see on armastuse eluase . Nagu
rõhutas püha Augustinus: „Kui te
küsite minult, mis on kõige olulisem
element Jeesus Kristuse õpetuses,
vastaksin ma teile: esimene on
alandlikkus, teine on alandlikkus ja
kolmas on alandlikkus.” [4] Lihaks
saanud Sõna alandlikkuses näeme



me nii selle armastuse sügavust, mis
on Jumalal meie vastu, kui ka seda
kuninglikku teed, mis viib selle
armastuse täiuseni.

Kristlik elu seisneb Kristusega
samastumises. Üksnes nii palju, kui
me oleme liidetud Temaga, astume
me ühendusse elava Jumalaga, kogu
armastuse allikaga, ja saame
võimelisteks armastama teisi
samasuguse armastusega. [5] Saada
alandlikuks nagu Kristus, tähendab
kõiki teenida, surres sellele vanale
mehele meie sees, ületades korratud
kalduvused meie loomuses, mille
pärispatt on valla päästnud.
Seepärast mõistab kristlane, et
„alandused, kantud armastusega,
muutuvad magusaks ja hõrguks;
need on õnnistused Jumalalt.” [6] Kui
me võtame alandusi vastu sellisel
viisil, avame me end kõigile
üleloomuliku elu rikkustele ja saame
hüüda koos püha Paulusega: Tema
pärast olen ma minetanud kõik selle



ja pean seda pühkmeiks, et saada
kasuks Kristus ja, et mind leitaks
tema seest .[7]

Rahutuse põhjused

Terava kontrastina sügavale,
sisemisele, alandlikkusest võrsuvale
rõõmule, ei tulene uhkusest midagi
muud, kui vaid rahutus ja
rahulolematus. Uhkus juhib inimese
kõike oma eneseteadvuse ümber
orienteerima ja sündmusi
subjektiivsest vaatepunktist
hindama: kas miski on meeldiv või
mitte, kas see annab eeliseid või
nõuab pingutust... See, kas miski on
hea iseeneses või hea teiste jaoks,
jäetakse kahe silma vahele. Selline
minakeskne hoiak juhib inimese
hindama teiste käitumist ja mõtteid
tema enda tingimustel ja viib rohkem
või vähem ilmse soovini, et nad
käituksid nii, nagu tema tahab. See
seletab, miks võib uhke inimene
vihastuda, tundes, et teised ei pööra



talle piisavalt tähelepanu. Või
muutuda kurvaks, kui tema enda
vead päevavalgele tulevad või ta
näeb, et teistel on suuremad anded,
kui temal.

Inimesed, kellest pärib uhkus
parema osa, on küll elus näiliselt
edukad, kuid muutuvad sageli
rahutuks. Mis see on, mis tal puudub,
et olla tõeliselt õnnelik. Pealtnäha
mitte midagi, sest tal on kõik see,
mida ta tahab. Kuid tegelikult
puudub tal kõik, sest ta on kaotanud
silmist kõige olulisema: võime ennast
teistele anda. Inimese enda
käitumine on see, mis teeb tõelise
õnne leidmise keeruliseks. Opus Dei
asutaja ütles: „Kui sul on kunagi
raske aeg ja su hing on täis rahutust,
siis on see sellepärast, et sa mõtled
liiga palju iseenda peale...Mu poeg,
kui sa keskendad kõik iseendale, ei
lähe sa mitte üksnes valet teed, vaid
sa kaotad ka kristliku õnne, mis sul



selles maapealeses elus olema
peaks.” [8]

Uhkus on alati pärispatu esimese
vastuhaku – mis püüdis võtta Jumala
kohta – kaja. Meie esivanemate
langemise tagajärg oli sõpruse
kaotamine meie Loojaga ja
harmoonia kadu meis endis. Uhke
inimene usaldab nii täielikult
omaenda võimeid, et ta unustab selle
vajaduse, mis on inimloomusel
lunastuse järele. Siis võib mitte
üksnes füüsiline haigus, vaid ka
vältimatu kogemus iseenda
piirangutest, vigadest ja puudusest
selle inimese segadusse ning isegi
lootuse kaotamiseni viia. Olles
tugevalt kinni oma maitses ja
arvamuses, ei väärtusta ega hinda ta
enam positiivselt arvamust, mis
erineb tema enda omast. Sellest
tulenevalt leiab ta olevat raske oma
sisemisi konflikte lahendada ning on
suhetes teistega sagedaste
arusaamatuste põhjustaja. Selline



vastumeelsus end teiste tahtele
allutamise suhtes, võib viia ka
Jumala tahte tõrjumiseni. Ta võib
end kergesti veenda selles, et Jumal
ei paluks temalt kunagi midagi, mida
ta ise isiklikult anda ei tahaks. Isegi
fakt, et ta on Jumalast sõltuv olend,
saab pahameele allikaks.

Alandlikkus meelitab teisi ligi

Vastupidiselt sellele, leiab alandlik
inimene Jumala auhiilguses rõõmu
allika, tõelise rõõmu ainsa lätte. End
Jumala ette asetades avastab alandlik
inimene oma piirangud ja väiksuse,
oma seisundi loodud olendina. Kuid
see avastus ei põhjusta kurbust ega
meelehärmi, vaid on sügava rõõmu
allikas. Alandlikkus on valgus, mis
aitab meil avastada inimese enda
identiteedi suurust isikulise
olendina, kes on võimeline oma
Loojaga dialoogis olema, ja
aktsepteerida Temast sõltumist
täieliku vabadusega.



Teadmine sellest, et absoluutne
Olemine on isikuline lõppematu
täiuslikkuse Jumal, kes on meid
loonud, kes säilitab meie olemasolu
ja avaldab end meile inimlikul kujul
Jeesus Kristuses, täidab alandliku
hinge suure õnnega. Alandlik
inimene leiab loodud asjade ilus
Jumala helde armastuse peegelduse
ja tahab seda teadmist teistega
jagada.

Uhke inimese ja alandliku inimese
reaktsioonid on väga erinevad ka
Jumala kutsega silmitsi seistes.
Inimene, kes on uhke, peitub näilise
tagasihoidlikkuse taha väites, et tal
on vähe andeid, sest ta ei taha
loobuda maailmast, mille ta on
endale ehitanud. Alandlikku inimest,
vastupidi, ei heiduta mõte sellest, et
ta pole väärt pühadust saavutama.
Kutse astuda Jumalaga osadusse,
toob suurt rõõmu, ehkki see tekitab
segadust.



Nagu me näeme pühakute puhul,
omandavad need, kes näevad tõelise
alandlikkuse saavutamiseks vaeva,
iseloomu, mis teisi ligi tõmbab. Oma
igapäevase käitumisviisiga loovad
nad enda ümber rahu ja rõõmu
atmosfääri, sest nad väärtustavad
teisi ja näitavad nende vastu üles
suurt lugupidamist. Oma vestlustes,
pereelus, läbikäimises kolleegide ja
sõpradega teavad nad, kuidas mõista
ja andestada. Nad püüavad teisi
aidata ja kõigiga läbi saada. Nad
tõdevad, kui palju on nad võlgu neid
ümbritsevatele inimestele ja neil pole
vajadust nõuda endale oma õigusi ja
privileege. Need, kes on nende
kõrval, saavad tunda Jumala
armastust, mis täidab nende elu
otsast lõpuni. Nad sisendavad
teistesse usaldust; nende lähedal ei
tunne inimene end mitte arvustatu,
vaid armastatuna.



Alustades uuesti, et õppida
olema alandlik

Sageli tuleneb meie rahutus või
pessimism, mida võime mõnikord
kogeda, sellest, et me oleme liiga
keskendunud omaenda minale.
„Miks me, inimesed, kurvastame?”
küsis püha Josemaría. „Sest elu maa
peal ei arene selles suunas, mida
meie isiklikult ootasime, sest tekivad
takistused, mis segavad või
raskendavad meil oma ootusi täita.” 
[9]

See on tõsi, et raskused nii meie endi,
kui meid ümbritsevate inimeste elus,
võivad meie südames kurbust
tekitada. Seesama võib juhtuda ka
siis, kui tulevad ilmsiks meie
puudused, eriti need, mida me
arvasime end olevat ületanud juba
ammu. Või kui meil tuleb
aktsepteerida, et mõnd kauaigatsetud
professionaalset või apostelliku sihti
pole võimalik saavutada. Mäss võib



meis tõusta ka siis, kui me seisame
silmitsi sündmuste või olukordadega,
mis panevad meid kannatama.

Eriti sellistel hetkedel – ja alati –
peame me uuendama oma otsust,
nagu soovitas õnnis Álvaro ühes oma
kirjas, „alustada uuesti, et õppida
olema alandlik.” [10] Me peame
paluma Issandalt alandlikkust, Tema
alandlikkust, ja pöörduma ka
Jumalaema poole. Tulge minu juurde
kõik, kes olete vaevatud ja koormatud,
ja mina annan teile hingamise! Võtke
enda peale minu ike ja õppige minult,
sest mina olen tasane ja südamelt
alandlik ja te leiate hingamise oma
hingedele, sest minu ike on hea ja
minu koorem on kerge! [11] Armunud
hing õpib palves iga päev alandlik
olema. „Palve on sellise inimese
alandlikkus, kes tunnistab oma
täielikku viletsust ja Jumala suurust.
Ta pöördub Jumala poole ja imetleb
teda inimesena, kes ootab kõike
Temalt ja mitte midagi iseendalt.” 



[12] Me taastame oma rahu üksnes
siis, kui me selle asemel, et meiega
juhtunu üle seesmisel pikalt
juurelda, jätame oma mured kõrvale
ja pöördume Jeesuse poole.

„Alma, calma”[13] – puhtsüdamliku
otsustavuse ja rahuga. Püha
Josemaría armastas korrata neid
sõnu, mis võtavad kokku kogu sellise
inimese eluplaani, kes – toetudes
jumalikule armule – astub igale
katsumusele vastu resoluutse
otsustavuse ja mõistlikkusega. Kui
me püüame sellisel kombel elada,
saavad püha Josemaría sõnad meie
elus reaaluseks: „Kõik need
tagasilöögid, mis panid meid nii
sageli kannatama, pole kunagi
põhjustanud meie jaoks rõõmu ja
rahu kaotust. Sest me oleme
kogenud, kuidas Jumal tõmbab välja
magusat –maitsvat mett – kuivast
raskuste kaljust: meega kaljust ma
söödaksin sind küllaga (Ps 80:
17).”[14]



Meie Ema, püha Maarja, tuletab
meile meelde vajadust olla alandlik,
et olla Jumalale lähedal. Meie Ema
on rõõmu eeskuju, eriliselt
sellepärast, et ta on alandlikkuse
eeskuju. „ Mu hing ülistab Issandat ja
mu vaim hõiskab Jumala, minu
Päästja pärast, sest ta on vaadanud
oma teenija madaluse peale .”[15]

[1] Jh 1:18

[2] Jh 14:9

[3] Fl 2: 6–8

[4] Püha Augustinus. Kiri, 118, 22

[5] Rm 5: 5

[6] Püha Josemaría. Ühel
meditatsioonil tehtud märkmed, 25.
detsember 1973

[7] Fl 3: 8–9



[8] Püha Josemaría. Ühel
meditatsioonil tehtud märkmed, 25.
detsember 1972

[9] Püha Josemaría. Jumala sõbrad ,
108

[10] Õnnis Álvaro. Kiri, 1.mai 1990

[11] Mt 11: 28–30

[12] Püha Josemaría. Vagu, nr 259

[13] Püha Josemaría. Ühel kohtumisel
tehtud märkmed , 9. november 1972

[14] Püha Josemaría. Kiri, 29.
september 1957, nr 4

[15] Lk 1: 46–48

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

et-ee/article/alandlikkus-roomu-late/
(10.02.2026)

https://opusdei.org/et-ee/article/alandlikkus-roomu-late/
https://opusdei.org/et-ee/article/alandlikkus-roomu-late/

	Alandlikkus, rõõmu läte
	Alandlikkus, armastuse eluase
	Rahutuse põhjused
	Alandlikkus meelitab teisi ligi
	Alustades uuesti, et õppida olema alandlik


