
opusdei.org

Meditaciones:
sábado de la 6.ª
semana del Tiempo
Ordinario

Reflexión para meditar el
sábado de la 6.ª semana del
tiempo ordinario. Los temas
propuestos son: la
Transfiguración es un misterio
que nos llena de luz; descender
del Tabor a la existencia diaria;
nos llenamos de luz en la Santa
Misa.

La Transfiguración es un
misterio que nos llena de luz.
Descender del Tabor a la
existencia diaria.

• 

• 



Nos llenamos de luz en la Santa
Misa.

CUANDO UNA PERSONA nos abre
nuevas perspectivas para entender
algún aspecto del mundo, o nos
ayuda a comprender mejor nuestra
propia vida, solemos decir que «nos
ha traído luz». Antes, quizás las cosas
eran un poco más oscuras y
confusas. La Sagrada Escritura
también usa con frecuencia la
simbología de la luz, y hay pasajes
del Evangelio que llevan esa
luminosidad a su plenitud. San
Marcos nos cuenta que «Jesús se
llevó con él a Pedro, a Santiago y a
Juan, y los condujo, a ellos solos
aparte, a un monte alto y se
transfiguró ante ellos. Sus vestidos se
volvieron deslumbrantes y muy
blancos; tanto, que ningún batanero
en la tierra puede dejarlos así de

• 



blancos» (Mc 9,2-3). La figura de
Jesucristo queda llena de luz, allí no
hay mezcla de oscuridad. Y, por si
fuera poco, después los discípulos
escuchan la voz de Dios Padre. Todo
en el Tabor se convierte en un
misterio luminoso.

«La Transfiguración nos invita a
abrir los ojos del corazón al misterio
de la luz de Dios presente en toda la
historia de la salvación. Ya al inicio
de la creación el Todopoderoso dice:
“Fiat lux”, “Haya luz” (Gn 1,3), y la
luz se separó de la oscuridad (…). La
luz es un signo que revela algo de
Dios: es como el reflejo de su gloria,
que acompaña sus manifestaciones.
Cuando Dios se presenta, “su fulgor
es como la luz, salen rayos de sus
manos” (Ha 3,4). La luz –se dice en
los Salmos– es el manto con que Dios
se envuelve (cf. Sal 104,2). En el libro
de la Sabiduría el simbolismo de la
luz se utiliza para describir la
esencia misma de Dios: la sabiduría,



efusión de la gloria de Dios, es «un
reflejo de la luz eterna», superior a
toda luz creada (cf. Sb 7,27.29ss). En
el Nuevo Testamento es Cristo quien
constituye la plena manifestación de
la luz de Dios. Su resurrección ha
derrotado para siempre el poder de
las tinieblas del mal. Con Cristo
resucitado triunfan la verdad y el
amor sobre la mentira y el pecado.
En él la luz de Dios ilumina ya
definitivamente la vida de los
hombres y el camino de la historia.
“Yo soy la luz del mundo –afirma en
el Evangelio–; el que me siga no
caminará en la oscuridad, sino que
tendrá la luz de la vida” (Jn 8, 12)»[1]

EL AÑO 1931, en Madrid, mientras
celebraba la Misa de la fiesta de la
Transfiguración del Señor, san
Josemaría vivió un momento
especial. Quizás considerando



aquella luminosidad del Tabor, el
fundador del Opus Dei comprendió
con claridad que los cristianos
corrientes serían, en adelante,
apóstoles con la misión de llevar a
Cristo a todas las actividades del
mundo.

Escribe en sus apuntes personales de
aquel día: «Llegó la hora de la
Consagración: en el momento de
alzar la Sagrada Hostia, sin perder el
debido recogimiento, sin distraerme
–acababa de hacer in mente la
ofrenda al Amor misericordioso–,
vino a mi pensamiento, con fuerza y
claridad extraordinarias, aquello de
la Escritura: et si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum (Jn
12,32)», cuando sea exaltado sobre la
tierra, atraeré todas las cosas hacia
mí. «Ordinariamente, ante lo
sobrenatural, tengo miedo. Después
viene el ne timeas!, soy Yo. Y
comprendí que serían los hombres y
mujeres de Dios, quienes levantarán



la Cruz con las doctrinas de Cristo
sobre el pináculo de toda actividad
humana»[2].

«En el acontecimiento de la
Transfiguración contemplamos el
encuentro misterioso entre la
historia, que se construye
diariamente, y la herencia
bienaventurada, que nos espera en el
cielo, en la unión plena con Cristo,
alfa y omega, principio y fin (...).
Como los discípulos, también
nosotros debemos descender del
Tabor a la existencia diaria, donde
los acontecimientos de los hombres
interpelan nuestra fe. En el monte
hemos visto; en los caminos de la
vida se nos pide proclamar
incansablemente el Evangelio, que
ilumina los pasos de los creyentes»[3].



LA MISIÓN DEL cristiano consiste en
«encender pequeñas luces en el
corazón de la gente; ser pequeñas
lámparas del Evangelio, que lleven
un poco de amor y esperanza»[4].
Sobre la mesa de trabajo de san
Josemaría, como despertador de la
presencia de Dios, solía encontrarse
un aislador, pieza que no permite el
pasaje de la electricidad. A nuestro
Padre le servía para recordar que los
cristianos, al contrario, estamos
llamados a ser transmisores de la luz
que llevamos dentro. «A pesar de
nuestras pobres miserias personales
–escribió el fundador del Opus Dei–,
somos portadores de esencias
divinas de un valor inestimable:
somos instrumentos de Dios. Y como
queremos ser buenos instrumentos,
cuanto más pequeños y miserables
nos sintamos con verdadera
humildad, todo lo que nos falte lo
pondrá Nuestro Señor»[5].



Uno de los momentos más luminosos
de nuestra jornada, en el que nos
unimos totalmente a Dios y
escuchamos su voz, es la Santa Misa.
En ella, el presente queda de algún
modo transfigurado. A través de la
liturgia, el mundo se adentra en la
claridad del cielo. La cercanía de
Cristo irrumpe en nuestro día. Allí
podemos buscar orientación para
nuestra vida, luz para nuestra alma,
renovación de nuestros afectos. 
Sursum corda, decimos antes del
prefacio: arriba los corazones, como
sucedió con Pedro, Santiago y Juan
aquel día en el Tabor. Y, como se
llenaron de luz y de gozo, no querían
que aquel momento se terminase.
Santa María, reina de los ángeles,
habrá compartido tantos momentos
de claridad junto a Cristo, de los que
no tenemos registro. A ella podemos
pedirle que vuelva a iluminar
nuestro corazón cuando
descubramos en él algún rincón de
oscuridad.



[1] Benedicto XVI, Ángelus, 6-
VIII-2006.

[2] San Josemaría, Apuntes íntimos, n.
207.

[3] San Juan Pablo II, Encuentro, 6-
VIII-2001.

[4] Francisco, Ángelus, 6-VIII-2017.

[5] San Josemaría, Cartas 2, n. 26.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/meditation/
meditaciones-sabado-de-la-6-a-semana-

del-tiempo-ordinario/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/es/meditation/meditaciones-sabado-de-la-6-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es/meditation/meditaciones-sabado-de-la-6-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es/meditation/meditaciones-sabado-de-la-6-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es/meditation/meditaciones-sabado-de-la-6-a-semana-del-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: sábado de la 6.ª semana del Tiempo Ordinario

