
opusdei.org

Meditaciones:
sábado de la 12.ª
semana del Tiempo
Ordinario

Reflexión para meditar el
sábado de la duodécima
semana de tiempo ordinario.
Los temas propuestos son: una
humildad que conmueve; la fe
del centurión; la comunión
espiritual.



– Una humildad que conmueve.

– La fe del centurión.

– La comunión espiritual.

AL POCO de entrar en Cafarnaún, se
le acercó un centurión a Jesús y le
rogó: «Señor, mi criado yace
paralítico en casa con dolores muy
fuertes» (Mt 8,6). Probablemente la
súplica sorprendió a la gente que
presenció la escena. Sería inaudito
que un hombre importante del
imperio romano se acercase a un
judío con esta actitud: llamándole
«señor» y presentándose necesitado,
débil y casi desesperado. Quizá era
consciente de que una humillación
así le haría perder autoridad entre
los habitantes de Cafarnaún, pero su
prestigio era lo de menos: su
prioridad era encontrar una solución
que arreglara la situación de su



criado. A Jesús le conmovió la
humildad de este centurión, y antes
incluso de que le hiciera una petición
concreta le contestó: «Yo iré y le
curaré» (Mt 8,7).

Seguramente las palabras de Jesús
volvieron a extrañar a los allí
presentes, pues manifestaba la
intención de ir a su casa. Cuando un
judío entraba en el hogar de un
gentil contraía impureza legal, lo que
suponía un alejamiento de la
presencia de Dios según la Ley. De
hecho, el centurión conocía esa
costumbre, de ahí que dijera: «Señor,
no soy digno de que entres en mi
casa. Pero basta que lo digas de
palabra y mi criado quedará
sano» (Mt 8,8). «Cuando nos dejamos
encontrar por Él, es Él quien entra en
nosotros, es Él el que vuelve a hacer
todo de nuevo, porque esta es la
venida, lo que significa cuando viene
Cristo: volver a hacer todo de nuevo,



rehacer el corazón, el alma, la vida,
la esperanza y el camino»[1].

Jesús desea entrar en el corazón de
aquel hombre sencillo y necesitado
para manifestarle su amor concreto.
También nosotros podemos sentirnos
indignos de estar con el Señor, pero
Dios precisamente viene en busca del
más débil, también del que se siente
medio roto, del que ha perdido la
autoestima, del que considera que su
petición es molesta. Dios ha venido a
curar. Y solo espera que, como el
centurión, se lo pidamos con
humildad y nos acerquemos a Él.

EL CENTURIÓN se fía tanto de Jesús
que se conforma con una palabra
suya para lograr la curación del
criado. En el fondo, ha aplicado un
razonamiento que conoce bien. Él
mismo tiene una autoridad humana



por la que los soldados obedecen
inmediatamente a sus órdenes: «Le
digo a uno: “Vete”, y va; y a otro:
“Ven”, y viene» (Mt 8,9). Por eso a
Jesús, que tiene una autoridad
divina, le podría bastar una sencilla
orden para que la enfermedad
desaparezca del cuerpo de su criado.
Este planteamiento causó la
admiración del Señor y de la
muchedumbre: «En verdad os digo
que en nadie de Israel he encontrado
una fe tan grande. Os digo que
muchos de oriente y occidente
vendrán y se sentarán a la mesa con
Abrahán, Isaac y Jacob en el Reino de
los Cielos» (Mt 810-11). Y podemos
considerar: ¿no es así como a veces
responden los niños y también las
personas que en la vida espiritual
tratan de explorar un camino de
infancia?

Jesús elogia la fe de un hombre que,
con ojos de la época, pocos dirían
que pudiera tener fe.



Aparentemente, no era la persona
más apropiada para recibir una
alabanza de este tipo, pues Dios no se
había revelado a su pueblo como lo
había hecho con Israel. Cristo
anuncia de este modo que el nuevo
pueblo de Dios no está circunscrito a
una nación, sino que ofrece la
salvación a todas las gentes. «A los
hijos del extranjero que se adhieran
al Señor para servirlo –había
profetizado Isaías–, (...) les haré
entrar en mi monte santo» (Is 56,6-7).
Tener una visión esperanzada del
mundo, como Jesús, nos lleva a
descubrir lo bueno que tienen todas
las personas, incluso aquellas que, a
simple vista, puedan estar más lejos
del Señor. En muchas de ellas, como
el centurión, late el deseo de
encontrar a un «Dios que tiene un
rostro humano y que nos ha amado
hasta el extremo, a cada uno en
particular y a la humanidad en su
conjunto»[2].



ANTES de recibir la Comunión en la
santa Misa, la liturgia nos propone
repetir el acto de fe del centurión:
«Señor, no soy digno de que entres
en mi casa. Pero basta que lo digas
de palabra y mi criado quedará
sano» (Mt 8,8). Con esta expresión
manifestamos la necesidad que
tenemos de ser curados por Cristo: él
viene a nuestra alma precisamente
para sanar nuestras heridas. «La
Eucaristía no es un premio para los
buenos, sino la fuerza para los
débiles»[3].

A lo largo del día podemos alimentar
el deseo de que Jesús venga a nuestra
casa a través de la comunión
espiritual. «Practícala
frecuentemente y tendrás más
presencia de Dios y más unión con él
en las obras»[4], sugería san
Josemaría. Quizá todos tenemos la
experiencia de esperar, durante un



tiempo, algo que nos hace especial
ilusión: una fiesta, unas vacaciones,
la llegada de un ser querido… Tal vez
los días anteriores están llenos de
preparativos y con nuestra
imaginación empezamos a suponer
cómo transcurrirá ese momento. Y
cuando finalmente se hace presente,
afrontamos esa jornada con una
ilusión casi proporcional al tiempo
de espera.

Con la comunión espiritual no solo
nos preparamos para recibir al Señor
en la Eucaristía, sino que renovamos
nuestro deseo de que venga para
curarnos. Cuentan que el mismo
Jesús en persona confió a santa
Faustina Kowalska que si rezamos la
comunión espiritual varias veces al
día, en tan solo un mes veremos
nuestros corazones completamente
cambiados. Por eso, le podemos
pedir al Señor la fe de los santos,
para ser transformados con esa
oración. También san José se



alimentó de comuniones espirituales
durante nueve meses. Soñaba cómo
sería el Niño y seguramente hablaría
con María acerca de su llegada. Y
cuando finalmente nació, sus
expectativas quedarían desbordadas:
se consideraría el hombre más feliz
del mundo al tener entre sus brazos
al mismo Dios.

[1] Francisco, Homilía, 2-XII-2013.

[2] Benedicto XVI, Spe Salvi, n. 31.

[3] Francisco, Homilía, 4-VI-2015.

[4] San Josemaría, Camino, n. 540.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/meditation/
meditaciones-sabado-de-la-12-a-

https://opusdei.org/es/meditation/meditaciones-sabado-de-la-12-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es/meditation/meditaciones-sabado-de-la-12-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es/meditation/meditaciones-sabado-de-la-12-a-semana-del-tiempo-ordinario/


semana-del-tiempo-ordinario/
(19/02/2026)

https://opusdei.org/es/meditation/meditaciones-sabado-de-la-12-a-semana-del-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: sábado de la 12.ª semana del Tiempo Ordinario

