
opusdei.org

Meditaciones:
miércoles de la 3.ª
semana de Adviento

Reflexión para meditar el
miércoles de la tercera semana
de Adviento. Los temas
propuestos son: el cristiano vive
del tesoro de la esperanza;
dejar obrar a Dios en nuestra
vida; la acción maravillosa de
Dios a través nuestro.

– El cristiano vive del tesoro de la
esperanza

– Dejar obrar a Dios en nuestra vida

– La acción maravillosa de Dios a
través nuestro



«VEN, Señor, y no tardes»[1]. El
Adviento es tiempo de esperanza
porque la salvación está cerca, es
inminente. «Ya viene el Señor,
nuestro Dios, con todo su poder»[2]. El
cristiano vive del tesoro de la
esperanza. El autor sagrado la define
como «segura y firme ancla de
nuestra alma» (Hb 6,19). El ancla
permite al barco aferrarse al fondo
del mar, fija su posición, no tiene que
preocuparse de la corriente e impide
que el barco sea arrastrado a la
deriva. La esperanza cristiana se
fundamenta en las promesas de Dios,
en su amor incondicional, y no tanto
en nuestras fuerzas o posibilidades.
«Es una esperanza nueva, viva, que
viene de Dios. No es un mero
optimismo, no es una palmadita en la
espalda o unas palabras de ánimo de
circunstancia, con una sonrisa
pasajera. No. Es un don del Cielo, que



no podíamos alcanzar por nosotros
mismos»[3].

Cuando el pueblo judío vivía exiliado
en Babilonia, los profetas mantenían
la esperanza y el ánimo de los
exiliados con el anuncio de una
próxima liberación. En la primera
lectura escuchamos hoy al profeta
Isaías que invita al pueblo a
mantener encendida la llama de una
esperanza fundada en Dios, ya que
solo él puede salvar: «Yo soy el Señor,
y no hay ningún otro (...). Pues Yo soy
Dios y nadie más» (Is 45,6-7.22).
Gracias al poder del Señor «será
justificada y glorificada toda la
estirpe de Israel» (v. 25).

La virtud de la esperanza nos
protege del vaivén del desaliento y
nos sostiene en los momentos en los
que la tormenta amenaza con
llevarse todo por delante. Cuando el
corazón vive de esperanza cierra el
camino a la lamentación estéril y nos



hace capaces de logros que parecían
inalcanzables. Con ella podemos
sobrellevar las mayores pruebas.
«Hace ya bastantes años –señala san
Josemaría–, con un convencimiento
que se acrecentaba de día en día,
escribí: espéralo todo de Jesús: tú no
tienes nada, no vales nada, no
puedes nada. Él obrará, si en Él te
abandonas. Ha pasado el tiempo, y
aquella convicción mía se ha hecho
aún más robusta, más honda. He
visto, en muchas vidas, que la
esperanza en Dios enciende
maravillosas hogueras de amor, con
un fuego que mantiene palpitante el
corazón, sin desánimos, sin
decaimientos, aunque a lo largo del
camino se sufra, y a veces se sufra de
veras»[4].

LA ESPERANZA se manifiesta en el
deseo de dejar actuar a Dios en



nuestra vida. Isaías le recuerda al
pueblo del exilio que es Dios quien
hace todas las cosas, «el que produce
la luz y crea las tinieblas, el que hace
la paz y crea la desdicha» (Is 45,7). La
salida de Babilonia no fue fruto de
una revuelta o de una inteligente
estrategia política o militar. Dios
abrió los caminos cuando el tiempo
estuvo maduro.

De igual manera sucede en nuestra
vida. Es el Señor, con su acción
misericordiosa, quien trae la
salvación a nuestra tierra, porque «el
Señor otorgará bienes» y «sus pasos
abrirán camino» (Sal 85,13-14). Él es
el protagonista principal y quien
escribe –contando con nuestra
libertad– el guion de nuestra historia.
Dios desea que pongamos de nuestra
parte lucha e ilusión, pero que no
olvidemos, al mismo tiempo, que
todo depende de él, «porque sin Mí
no podéis hacer nada» (Jn 15,5). «Si
alguna vez te parece que el horizonte



se cierra y se junta la tierra con el
cielo, mira al cielo –aconsejaba san
Josemaría–. Que así harás mucho
bien en la tierra: mirando al cielo»[5].

«El fundador de la Obra decía: yo no
he inventado nada; es Otro quien lo
ha hecho todo; yo he procurado estar
disponible y servirle como
instrumento»[6]. Estas palabras del
cardenal Ratzinger, a propósito de la
canonización de san Josemaría,
resumen el secreto de la santidad:
dejar obrar a Dios, con un abandono
real de las tareas y preocupaciones,
consintiendo en que él nos vaya
llevando por las sendas que prefiera.
Con esta disponibilidad, se abren «las
puertas del mundo para que Dios
pueda hacerse presente, obrar y
transformar todo»[7].

Cuando se espera algo o a alguien, es
porque se tiene la esperanza de que
ese deseo se vea colmado. Pero
aguardar exige paciencia y mucha



confianza. Dios tiene sus tiempos,
que no coinciden siempre con los
nuestros. La esperanza va de la
mano de la paciencia, que lejos de
revelar apatía es manifestación de
fortaleza. En palabras de san
Agustín, la paciencia es «como una
huella de Dios que reside en
nosotros»[8], que nos hace capaces de
«soportar, llevar a los hombros las
cosas no agradables de la vida.
También las pruebas; es capacidad
de dialogar con los límites»[9].

CUANDO llegan noticias de la
predicación de Jesús a la cárcel, Juan
envía a dos discípulos para
entrevistarse con el Señor y
preguntarle: «¿Eres tú el que ha de
venir o hemos de esperar a otro?» (Lc
7,19). Jesús los acoge y, como
respuesta, les muestra los frutos de la
acción de Dios en las almas: «Los



ciegos ven, los cojos andan, los
leprosos quedan limpios y los sordos
oyen, los muertos resucitan y los
pobres son evangelizados» (v. 22).

Juan tiene muy clara su misión –
preparar el camino al Mesías– y
sospecha que su final es cercano. No
busca para sí ningún protagonismo.
Está dispuesto a menguar para que
Cristo crezca (cfr. Jn 3,30). «Tiene la
profunda humildad de mostrar en
Jesús al verdadero enviado de Dios,
poniéndose a un lado para que Cristo
pueda crecer, ser escuchado y
seguido. La vida cristiana exige, por
decirlo así, el martirio de la fidelidad
cotidiana al Evangelio, es decir, la
valentía de dejar que Cristo crezca en
nosotros, que sea Cristo quien
oriente nuestro pensamiento y
nuestras acciones»[10]. De esta
manera, experimentaremos el efecto
sanador, transformador y
revitalizador de la acción divina en



nuestra alma, y seremos buenos
instrumentos en sus manos.

«Mirad el ejemplo de San Juan
Bautista –nos hacía meditar san
Josemaría–, cuando envía a sus
discípulos a preguntar al Señor quién
es. Jesús les contesta haciéndoles
considerar todos aquellos milagros.
Ya recordáis este pasaje; desde hace
más de cuarenta años lo he enseñado
a mis hijos para que lo mediten.
Estos milagros sigue haciéndolos
ahora el Señor, por vuestras manos:
gentes que no veían, y ahora ven;
gentes que no eran capaces de
hablar, porque tenían el demonio
mudo, y lo echan fuera y hablan;
gentes incapaces de moverse, tullidos
para las cosas que no fueran
humanas, y rompen aquella quietud,
y realizan obras de virtud y de
apostolado. Otros que parecen vivir,
y están muertos, como Lázaro: “Iam
foetet, quatriduanus est enim”.



»Vosotros, con la gracia divina y con
el testimonio de vuestra vida y de
vuestra doctrina, de vuestra palabra
prudente e imprudente, los traéis a
Dios, y reviven. Tampoco os podéis
maravillar entonces: es que sois
Cristo, y Cristo hace estas cosas por
vuestro medio»[11]. «Todas las cosas
grandes, que el Señor quiere hacer a
través de nuestra miseria, son obra
suya (...). El fruto no es nuestro (...);
no puede dar peras el olmo. El fruto
es de Dios Padre, que ha sido tan
padre y tan generoso que lo ha
puesto en nuestra alma»[12].

María es nuestra esperanza. La
llamamos así porque ella es el
camino seguro para que Dios pueda
seguir realizando en nuestro mundo
sus maravillas. La humilde mujer de
Nazaret continúa su misión desde el
cielo y nos sugiere constantemente
que dejemos a la gracia de Dios
actuar en nuestros corazones:
«Haced lo que él os diga» (Jn 2,5).



[1] Antífona de entrada, miércoles de
la III semana de Adviento.

[2] Aleluya, miércoles de la III semana
de Adviento.

[3] Francisco, Homilía en la Vigilia
Pascual, 11-IV- 2020.

[4] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
205.

[5] San Josemaría, Notas tomadas en
una meditación, 15-I-1959.

[6] Cardenal J. Ratzinger, Dejar obrar a
Dios, L’Osservatore Romano 6-
X-2002.

[7] Ibíd.

[8] San Agustín, De patientia, 1.

[9] Francisco, Audiencia, 12-II-2018.



[10] Benedicto XVI, Audiencia, 29-
VIII-2012.

[11] San Josemaría, En diálogo con el
Señor, “Ahora que comienza el año”,
n. 5.

[12] Ibíd.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/meditation/
meditaciones-miercoles-tercera-
semana-adviento/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/es/meditation/meditaciones-miercoles-tercera-semana-adviento/
https://opusdei.org/es/meditation/meditaciones-miercoles-tercera-semana-adviento/
https://opusdei.org/es/meditation/meditaciones-miercoles-tercera-semana-adviento/
https://opusdei.org/es/meditation/meditaciones-miercoles-tercera-semana-adviento/

	Meditaciones: miércoles de la 3.ª semana de Adviento

