
opusdei.org

Meditaciones: lunes
de la 21.ª semana del
Tiempo Ordinario

Reflexión para meditar el lunes
de la vigesimoprimera semana
del Tiempo ordinario. Los
temas propuestos son:
transmitir la fe con el ejemplo;
cuando surge el formalismo; la
santidad es flexible.

- Transmitir la fe con el ejemplo.

- Cuando surge el formalismo.

- La santidad es flexible.



LOS ESCRIBAS y los fariseos eran
conocidos por ser celosos creyentes y
practicantes de la Ley. Sin embargo,
algunos de ellos se limitaban a
predicar a los demás y no ponían en
práctica lo que enseñaban. Es por eso
que Jesús, en varias ocasiones, puso
de relieve su hipocresía, con un
reproche lleno de dolor por las
almas, con el deseo de hacerles
cambiar de actitud: «¡Ay de vosotros,
escribas y fariseos hipócritas, que
cerráis el Reino de los Cielos a los
hombres! Porque ni vosotros entráis,
ni dejáis entrar a los que quieren
entrar» (Mt 23,13).

En cierto modo, cada cristiano tiene
en común con los escribas y fariseos
la misión de enseñar, es decir, de
transmitir la fe en el seno de la
propia familia y entre sus amigos. En
sentido amplio, todos somos de
alguna manera líderes, se espera de
nosotros que podamos guiar a los
demás con delicadeza y pleno



respeto de su libertad. Y esto
conlleva, en primer lugar, ofrecer un
testimonio coherente. «La palabra
tiene fuerza cuando va acompañada
de las obras»[1], enseñaba san
Antonio de Padua. Un cristiano está
llamado a «hacer de su vida diaria
un testimonio de fe, de esperanza y
de caridad; testimonio sencillo,
normal, sin necesidad de
manifestaciones aparatosas,
poniendo de relieve –con la
coherencia de su vida– la constante
presencia de la Iglesia en el mundo,
ya que todos los católicos son ellos
mismos Iglesia, pues son miembros
con pleno derecho del único Pueblo
de Dios»[2].

El hecho de transmitir la fe con el
propio ejemplo no significa que los
cristianos tengamos que ser
perfectos. Probablemente las
personas de nuestro alrededor
conozcan algunos de nuestros
defectos, las pequeñas o grandes



incoherencias entre lo que
pretendemos enseñar y lo que
realmente somos. Lo decisivo, sin
embargo, no es llevar una vida sin
tacha, pues esta es imposible. De
hecho, esas incoherencias, cuando
son reconocidas con humildad y se
combaten con esfuerzo y gracia de
Dios, pueden iluminar a las personas
que nos rodean: se dan cuenta de
que el ideal cristiano no consiste en
ser perfectos, sino en luchar por
asemejarse cada vez más a Cristo.
Por eso, aún con ese defecto, los
demás pueden ver que es posible
estar cerca de Dios, pues él no pone
ningún obstáculo a su amor. Al fin y
al cabo, la santidad no es algo que se
consiga de la noche a la mañana,
sino que es un camino que se recorre
durante toda la vida.



«¡AY DE VOSOTROS, escribas y
fariseos hipócritas, que pagáis el
diezmo de la menta, del eneldo y del
comino, pero habéis abandonado lo
más importante de la Ley: la justicia,
la misericordia y la fidelidad! Hay
que hacer esto sin abandonar lo
otro» (Mt 23,22). Jesús denuncia a
aquellos que dan demasiada
importancia a cosas accesorias y
pierden de vista lo esencial. En
efecto, algunos escribas y fariseos
habían asumido muchos preceptos
humanos que no tenían nada que ver
con la ley divina. Esto les llevó a
formar una minuciosa casuística
sobre lo que se podía hacer y lo que
no. Con este modo de actuar
revelaban cierto orgullo y
autosuficiencia: probablemente
pensarían que para ganar la vida
eterna bastaría simplemente con
seguir esas disposiciones. Se
olvidaron de que la salvación no es
algo que humanamente podamos



merecer por nuestros actos, sino que
es siempre un don de Dios.

El problema que Jesús pone de
relieve no es tanto la existencia de
esos preceptos humanos, pues
efectivamente quizá podían tener su
sentido, sino el hecho de que se
descuide lo esencial, que es la Ley
dada por Dios. Algunos miembros de
la autoridad judía cumplían a la
perfección las normas establecidas
por ellos mismos, pero se olvidaron
de vivir la justicia, la caridad y la
misericordia con sus hermanos. El
amor a Dios y a los demás había
pasado a un segundo plano: lo
importante era realizar al pie de la
letra sus disposiciones.

Esta actitud de algunos fariseos y
escribas también puede estar
presente hoy en día. «En algunos hay
un cuidado ostentoso de la liturgia,
de la doctrina y del prestigio de la
Iglesia, pero sin preocuparles que el



Evangelio tenga una real inserción
en el Pueblo fiel de Dios y en las
necesidades concretas de la
historia»[3]. Podemos pedir al Señor,
en primer lugar, que sepamos vivir
su ley con el corazón, deseando
agradarle en lo que hacemos. «Da
“toda” la gloria a Dios. –“Exprime”
con tu voluntad, ayudado por la
gracia, cada una de tus acciones,
para que en ellas no quede nada que
huela a humana soberbia, a
complacencia de tu “yo”»[4]. Así
podremos transmitir una ley que no
es autorreferencial ni se basa solo en
prácticas externas, sino que busca
ante todo el bien auténtico de los
demás: «El Evangelio responde a las
necesidades más profundas de las
personas, porque todos hemos sido
creados para lo que el Evangelio nos
propone: la amistad con Jesús y el
amor fraterno»[5].



EN LOS AÑOS sesenta vivía un gran
número de estudiantes en Villa
Tevere, que en ese momento era la
sede del Colegio Romano de la Santa
Cruz, donde muchos miembros de la
Obra recibían formación. En una
ocasión, les indicaron que, para
evitar que se estropeasen, no se
sentaran en unos arcones
decorativos que se encontraban
cerca del comedor. Al cabo de pocos
días, al llegar a ese sitio de la casa, se
encontraron a san Josemaría sentado
en uno de los arcones, al que daba
golpecitos con el talón mientras les
miraba divertido. Les explicó que
aquel aviso se había dado como un
detalle concreto para vivir la pobreza
porque eran muchos en la casa, pero
que no tenía nada de malo que uno
se sentara de vez en cuando en un
arcón si le daba la gana. Y concluyó:
«No somos maniáticos ni de la
pobreza, ni del orden, ni de las cosas
pequeñas, hijos míos. ¡Todo lo
hacemos por amor a Dios!»[6].



A veces la meticulosidad, incluso en
las cosas que refieren a la vida
espiritual, puede que busque
tranquilizar la propia conciencia,
antes que agradar a Dios. Así, es fácil
que el trato con el Señor se acabe
convirtiendo en un formalismo. Por
eso san Josemaría solía decir que «la
santidad tiene la flexibilidad de los
músculos sueltos. El que quiere ser
santo sabe desenvolverse de tal
manera que, mientras hace una cosa
que le mortifica, omite –si no es
ofensa a Dios– otra que también le
cuesta y da gracias al Señor por esta
comodidad. Si los cristianos
actuáramos de otro modo,
correríamos el riesgo de volvernos
tiesos, sin vida, como una muñeca de
trapo. La santidad no tiene la rigidez
del cartón: sabe sonreír, ceder,
esperar. Es vida: vida
sobrenatural»[7].

San Francisco de Sales, muy al
principio de su correspondencia con



la que un día sería santa Juana de
Chantal, la ponía en guardia contra
la posible falta de libertad de hija de
Dios hacia la que podía deslizarse,
incluso a través de sus anhelos de
vida cristiana. «Un alma que se ha
apegado al ejercicio de la meditación,
interrúmpela, y la verás salir con
pena, ansiosa y asombrada. Un alma
que tiene verdadera libertad saldrá
con rostro ecuánime y corazón
bondadoso al importuno que la ha
molestado, porque todo es uno, o
servir a Dios meditando, o servirle
soportando al prójimo; ambas cosas
son voluntad de Dios, pero el
soportar al prójimo es necesario en
este momento»[8]. Podemos pedir a la
Virgen María que nos ayude a tratar
a su Hijo con un corazón libre de
formalismos y lleno de un amor
auténtico y sencillo.



[1] San Antonio de Padua, Sermones, I,
226.

[2] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 53.

[3] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
95.

[4] San Josemaría, Camino, n. 784.

[5] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
265.

[6] De san Josemaría, citado en Pilar
Urbano, El hombre de Villa Tevere,
Plaza & Janés, Barcelona 1995, p. 225.

[7] San Josemaría, Forja, n. 156.

[8] San Francisco de Sales, Carta a la
baronesa de Chantal, 14-X-1604.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es/meditation/meditaciones-lunes-de-la-21-a-semana-del-tiempo-ordinario/


opusdei.org/es/meditation/
meditaciones-lunes-de-la-21-a-semana-

del-tiempo-ordinario/ (26/01/2026)

https://opusdei.org/es/meditation/meditaciones-lunes-de-la-21-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es/meditation/meditaciones-lunes-de-la-21-a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es/meditation/meditaciones-lunes-de-la-21-a-semana-del-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: lunes de la 21.ª semana del Tiempo Ordinario

