
opusdei.org

Meditaciones:
domingo de la 14.ª
semana del Tiempo
Ordinario (ciclo B)

Reflexión para meditar el
domingo de la decimocuarta
semana de tiempo ordinario.
Los temas propuestos son: una
mirada vertical; tocar la propia
debilidad; una vida sin
máscaras.



- Una mirada vertical.

- Tocar la propia debilidad.

- Una vida sin máscaras.

«A TI levanto mis ojos, a ti que estás
sentado en los cielos» (Sal 123,1).
Estas palabras del salmista nos
recuerdan una verdad esencial:
necesitamos levantar la mirada hacia
Dios. Tenemos experiencia de que las
miradas horizontales, meramente
terrenas, resultan insuficientes para
dar razón de quiénes somos, de
cuáles son nuestros anhelos más
profundos, de cuál es el sentido de la
vida. Por el contrario, las miradas 
verticales, hacia Dios, nos recuerdan
que nuestro origen y nuestro destino
son divinos y no meramente
terrenos. Nuestro anhelo de
trascendencia, nuestra nostalgia de
Dios, responde a una realidad



profunda que nada creado puede
satisfacer.

Sin embargo, reconocer esta
necesidad de levantar la mirada al
Señor no siempre resulta sencillo. En
algunos momentos nos puede costar
mantener los ojos en alto y también
los brazos para la lucha y para la
oración, como Moisés pedía la
intercesión de Dios en el desierto
mientras los israelitas trataban de
vencer a los amalecitas (cfr. Ex
17,11-13). Con frecuencia sentimos
cercana la tentación de dejarse llevar
por el atractivo de realidades que no
son malas en sí mismas, pero que
pueden llegar a ocupar el puesto de
Dios y nublar nuestra mirada: el
placer, el honor, la riqueza, el
poder… Cuando dirigimos nuestro
corazón exclusivamente sobre esto, y
pretendemos saciar así nuestra sed
de Dios, sabemos que tarde o
temprano llega la frustración, pues
en verdad estamos hechos para algo



más valioso. Entonces se presentan
ante nosotros dos caminos: o seguir
persiguiendo con más insistencia
esos anhelos terrenos –lo cual nos
volverá a dejar insatisfechos, pues
como bienes finitos que son solo
pueden ofrecer un bienestar
limitado–, o bien situar de nuevo el
amor del Señor al centro de nuestra
vida, como único bien eterno y
realmente necesario y desde el que
todo alcanza su verdadera medida.

El Antiguo Testamento nos muestra
que, en muchas ocasiones, el pueblo
de Israel se olvidó de Dios y adoptó
una mirada horizontal. Por eso el
Señor suscitó numerosos profetas
que recordaran a los israelitas su
vocación originaria. Uno de ellos fue
Ezequiel, a quien el Señor dijo: «Te
envío a los hijos de Israel, a un
pueblo de rebeldes que se han
rebelado contra mí. Ellos y sus
padres han estado ofendiéndome
hasta hoy. Te envío a hijos de



semblante impenetrable y de
corazón duro. Les dirás: “Esto dice el
Señor Dios”. Ellos, te escuchen o no
te escuchen, porque son una casa
rebelde, sabrán que hay un profeta
en medio de ellos» (Ez 2,3-5). Los
cristianos, con nuestro testimonio,
podemos recordar que el hombre
está llamado para algo más que
descansar, comer, beber y pasarlo
bien (cfr. Lc 12,19). Miramos hacia lo
alto como respuesta a una llamada
divina que nos hará felices en la
tierra y en el cielo.

«DESEAR significa mantener vivo el
fuego que arde dentro de nosotros y
que nos impulsa a buscar más allá de
lo inmediato, más allá de lo visible.
Es acoger la vida como un misterio
que nos supera, como una hendidura
siempre abierta que invita a mirar
más allá, porque la vida no está “toda



aquí”, está también “más allá”»[1]. En
nosotros hay un fuego que nace de
una una soledad originaria que nos
impulsa a buscar a Dios como el
único que puede apagar ese fuego,
curar nuestras heridas y saciar
nuestra sed de compañía. Como san
Pablo, nosotros también percibimos
nuestras limitaciones, y procuramos
pedir con insistencia que nos sea
apartado el aguijón de nuestra carne:
ese que evita con su presencia que
nos llenemos de soberbia (cfr. 2Co
12,7-8).

A la vez, mientras rezamos para
entender nuestras heridas desde las
llagas abiertas de Jesús en la cruz,
recordamos la esperanzadora
respuesta del Señor a san Pablo: «Te
basta mi gracia porque la fuerza se
perfecciona en la flaqueza» (2Co
12,9). Reconocemos así que las
debilidades personales no tienen la
última palabra: están ahí para acoger
la gracia divina, para recordar que



somos fuertes en el Señor con una
fortaleza que no es nuestra. Los
errores pasados tienden a
encerrarnos en la horizontalidad, a
creer que nuestra vida jamás podrá
despegar. La gracia, en cambio, nos
proyecta hacia el futuro, nos eleva,
haciéndonos ver que con la ayuda
divina somos más que nuestra
historia.

Por eso, reconocer las propias
heridas, y abandonarlas en las
manos de Dios, lleva a la alegría.
«Con sumo gusto me gloriaré más
todavía en mis flaquezas –escribe san
Pablo–, para que habite en mí la
fuerza de Cristo. Por lo cual me
complazco en las flaquezas, en los
oprobios, en las necesidades, en las
persecuciones y angustias, por Cristo;
pues cuando soy débil, entonces soy
fuerte» (2Co 12,9-10). Tocar la propia
debilidad, lejos de resultar algo
humillante contra lo que uno se
rebela, puede convertirse en fuente



de alegría porque ayuda a percibir la
acción de la gracia divina en la
propia vida. Y esto nos impulsará a
luchar con esperanza, sabiendo que
no contamos solo con nuestras
fuerzas. «Cuando me siento capaz de
todos los horrores y de todos los
errores que han cometido las
personas más ruines, comprendo
bien que puedo no ser fiel... Pero esa
incertidumbre es una de las
bondades del Amor de Dios, que me
lleva a estar, como un niño, agarrado
a los brazos de mi Padre, luchando
cada día un poco para no apartarme
de él. Entonces estoy seguro de que
Dios no me dejará de su mano»[2].

«DIOS ensalza en lo mismo que
humilla. Si el alma se deja llevar, si
obedece, si acepta la purificación con
entereza, si vive de la fe, verá con
una luz insospechada, ante la que



después pensará asombrado que
antes ha sido ciego de nacimiento»[3].
Si el alma actúa así, con fe y sentido
sobrenatural ante las cosas que
inicialmente humillan, tendrá luz y
verá. No le pasará como a los
habitantes de Nazaret, que ante la
predicación de Jesucristo se
escandalizaron y no lo reconocieron
como Mesías a pesar de tenerlo ante
sus ojos. «¿De dónde sabe este estas
cosas? ¿Y qué sabiduría es la que se
le ha dado y estos milagros que se
hacen por sus manos?» (Mc 6,2-3).

A veces podemos pensar que Dios y
los demás nos tienen aprecio solo
porque conocen la versión buena de
nosotros mismos. Creemos entonces
que si descubrieran nuestros
defectos o nuestras inseguridades su
juicio cambiaría por completo. Por
eso quizá camuflamos todo lo que
nos pueda humillar, con las
tensiones internas que eso conlleva,
y confiamos en la propia capacidad



para resolver nuestros problemas.
Ese planteamiento, además de
resultar agotador a largo plazo, nos
impide acoger la ayuda que el Señor
y las personas que nos importan
pueden brindarnos. Y, al mismo
tiempo, puede reflejar una cierta
dificultad para comprender las
debilidades de otras personas. «El
Maligno nos hace mirar nuestra
fragilidad con un juicio negativo,
mientras que el Espíritu la saca a la
luz con ternura. La ternura es el
mejor modo para tocar lo que es
frágil en nosotros. El dedo que señala
y el juicio que hacemos de los demás
son a menudo un signo de nuestra
incapacidad para aceptar nuestra
propia debilidad»[4].

Cuando vivimos nuestra relación con
Dios y con los demás sin máscaras
podemos mostrar que el amor divino
no entiende de condiciones. «No ha
de asustarte que vean tus defectos
personales, los tuyos y los míos –



predicaba san Josemaría–; yo tengo
el prurito de publicarlos, contando
mi lucha personal, mi afán de
rectificar en este o en aquel punto de
mi pelea para ser leal al Señor. El
esfuerzo para desterrar y vencer esas
miserias será ya un modo de indicar
los senderos divinos»[5]. La Virgen
María, como buena madre, sabe bien
cómo somos. Ella nos podrá ayudar a
mirar con ternura y comprensión
nuestros errores y los de los demás.

[1] Francisco, Homilía, 6-I-2022.

[2] San Josemaría, Via Crucis, XIV
estación, n. 5.

[3] San Josemaría, Carta 2, n. 17.

[4] Francisco, Patris Corde, n. 2.

[5] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
163.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/meditation/
meditaciones-domingo-14-semana-

tiempo-ordinario-ciclo-b/ (14/12/2025)

https://opusdei.org/es/meditation/meditaciones-domingo-14-semana-tiempo-ordinario-ciclo-b/
https://opusdei.org/es/meditation/meditaciones-domingo-14-semana-tiempo-ordinario-ciclo-b/
https://opusdei.org/es/meditation/meditaciones-domingo-14-semana-tiempo-ordinario-ciclo-b/
https://opusdei.org/es/meditation/meditaciones-domingo-14-semana-tiempo-ordinario-ciclo-b/

	Meditaciones: domingo de la 14.ª semana del Tiempo Ordinario (ciclo B)

