
opusdei.org

Algo grande y que
sea amor (VI): Quien
da la vida por sus
amigos

El secreto de un corazón célibe:
dejar un amor en la tierra para
llenar el mundo entero con la
luz del Amor de Dios.

26/03/2019

Escucha el artículo Algo grande y
que sea amor (VI): Quien da la vida
por sus amigos



Descarga el libro electrónico: «Algo
grande y que sea amor»

«Y creó Dios al hombre a su imagen,
a imagen de Dios lo creó, varón y
mujer los creó» (Gn 1,27). Así cuenta
el primer relato del Génesis el origen
del hombre y la mujer: Dios los crea
a la vez. Ambos poseen la misma
dignidad, porque son su viva imagen.
El segundo relato se detiene de
nuevo en este evento (Gn 2,7-25),
pero lo hace como a cámara lenta:
Dios crea primero al varón y lo pone
en el jardín de Edén. El mundo
reverbera belleza en todos sus
detalles: el cielo, las aguas del mar,
los ríos que atraviesan las montañas
y los árboles de todo tipo de especies.
Un escenario extraordinario ante el
que, sin embargo, Adán se siente
solo.

https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/


Para sacarlo de esa soledad, el Señor
crea toda la variedad de criaturas
vivientes que pueblan el Paraíso: las
aves del cielo, los peces que surcan
los mares, los animales terrestres.
Pero nada de todo eso parece bastar
al hombre. Es entonces cuando Dios
decide concederle una «ayuda
adecuada» (Gn 2,18) y, del propio
costado del varón, crea a la mujer.
Por fin, Adán descubre unos ojos que
le devuelven una mirada como la
suya: «¡Esta sí es hueso de mis
huesos, y carne de mi carne!» (Gn
2,23). Este encuentro le llena de gozo,
pero sobre todo ilumina su
identidad: le dice de un modo nuevo
quién es. Algo le faltaba al hombre,
que solo otra persona como él le
podía dar.

«No es bueno que el hombre esté
solo»

Estas páginas del Génesis recogen
verdades fundamentales sobre el ser



humano; y las expresan, más que con
una reflexión teórica, de un modo
narrativo, con un lenguaje simbólico.
La soledad de Adán tiene por eso un
hondo significado antropológico. San
Juan Pablo II decía que todo hombre 
y toda mujer participan de esa 
soledad originaria; en algún
momento de su vida tienen que
enfrentarse a ella[1]. Cuando Dios
dice «no es bueno que el hombre esté
solo» (Gn 2,18), se refiere en realidad
a ambos[2]: tanto el hombre como la
mujer necesitan un auxilio para salir
de esa soledad, un cauce para
caminar juntos hacia la plenitud que
les falta. Y eso es el matrimonio.

Cuando, siglos después, Jesús
recuerde a los fariseos cómo eran las
cosas «en el principio», se referirá
precisamente a este pasaje de la
Biblia (cfr. Mt 19,1-12). El
matrimonio cristiano es una llamada
de Dios que invita a un hombre y a
una mujer a caminar juntos hacia Él.



Y no solo juntos, sino además uno a
través del otro. El cónyuge es, para
una persona casada, camino
imprescindible hacia Dios; un
camino en el que la carne se
convierte en escenario de comunión
y de entrega amorosa, materia y
espacio de santificación. El amor
matrimonial es, así, un encuentro de
cuerpos y almas que embellece y
transfigura el cariño humano: le da,
con la gracia del sacramento, un
alcance sobrenatural.

Al mismo tiempo, el amor entre un
hombre y una mujer apunta más allá
de sí mismo. Cuando es verdadero, es
siempre un camino hacia Dios, no
una meta. La meta sigue siendo la
plenitud que solo se encuentra en Él.
Por eso, no tiene nada de extraño
que alguien casado pueda sentir
algunas veces aquella soledad
originaria. Sin embargo, este
sentimiento no significa, como a
veces se lo presenta, que el amor se



haya acabado y que deba empezar
otra historia, porque tampoco esa
nueva historia sería suficiente. Más
bien, es un signo de que el corazón
humano tiene una sed que solo se
puede apagar completamente en el
amor infinito de Dios.

La psicología de quien sabe que no
está solo

En ese mismo diálogo sobre el
matrimonio, tras recordar la
enseñanza del Génesis, Jesús da un
paso más. La entrega mutua del
hombre y la mujer es un hermoso
camino que lleva a Dios. Sin
embargo, no es el único camino
posible. El Señor habla de quienes,
por un don especial, renuncian al
matrimonio «por el Reino de los
Cielos» (Mt 19,12). Él mismo recorrió
esa vía: permaneció célibe. En su
vida no tenía razón de ser una
mediación hacia Dios: «el Padre y yo
somos uno» (Jn 10,30); «yo estoy en el



Padre y el Padre en mí» (Jn 14,11). Y
Jesús no solo recorrió esta vía, sino
que quiso Él mismo convertirse en
Camino para que muchas otras
personas pudieran amar de ese
modo, que «solo puede tener sentido
a partir de Dios»[3].

La historia de la Iglesia está llena de
historias de personas que han
acogido la llamada de Jesús a
identificarse con Él también en este
aspecto: algo muy de Jesús, que
pertenece a la entraña de su vida,
aunque no sea por eso para todos los
cristianos. No despreciaban el
matrimonio quienes, ya desde los
primeros siglos, respondieron a la
llamada al celibato. Quizá incluso ese
otro camino les había llegado a
ilusionar tanto como el que iban a
emprender. Pero precisamente por
eso, porque percibían la vida
matrimonial como algo hermoso,
podían entregar ese proyecto a Dios
con una alegría radiante. «Sólo entre



los que comprenden y valoran en
toda su profundidad (…) [el] amor
humano —escribe san Josemaría—
puede surgir esa otra comprensión
inefable de la que hablará Jesús (cfr. 
Mt 19,11), que es un puro don de Dios
y que impulsa a entregar el cuerpo y
el alma al Señor, a ofrecerle el
corazón indiviso, sin la mediación
del amor terreno»[4]. De algún modo,
a quienes llama al celibato Dios les
hace descubrir la fuente y la meta de
todo auténtico amor. Son alcanzados
de una manera especial por el Amor
que llenaba el corazón de Jesús y que
se ha volcado sobre su Iglesia.

El celibato es, pues, un camino que
refleja la gratuidad del amor de
Aquel que siempre da el primer paso
(cfr. 1 Jn 4,19). Aunque las personas
célibes parecen recortar su libertad
al ofrecer a Dios la posibilidad de
formar una familia, en realidad la
ensanchan: su abandono en las
manos de Dios, su disposición a dejar



por Él «casa, hermanos o hermanas,
padre o madre, hijos o tierras» (Mt
19,29), les hace, de un modo
particular, «libres para amar»[5].
Como hace una persona casada,
deben custodiar su corazón, para que
el amor que llevan dentro no se
desvíe de Dios, y para darlo a los
demás. Sin embargo, su entrega no se
concentra en la persona del cónyuge,
sino en Cristo, que los envía al
mundo entero, para transmitir «los
latidos de su Corazón
amabilísimo»[6] a las personas
concretas que les rodean.

Así fue la vida de Jesús. Él no se
sentía solo, porque se sabía
acompañado siempre de su Padre:
«Te doy gracias porque me has
escuchado; yo sé que tú me escuchas
siempre» (Jn 11,41-42). Para nosotros,
en cambio, el riesgo de la soledad
permanece. Pero cuando Cristo llena
de verdad el corazón de una persona,
uno ya no se encuentra solo. Decía



por eso san Josemaría que Dios le
había dado «la psicología del que no
se encuentra nunca solo, ni humana
ni sobrenaturalmente solo»[7]. En
unas líneas en las que se percibe el
sabor de lo vivido, escribía: «El
corazón humano tiene un coeficiente
de dilatación enorme. Cuando ama,
se ensancha en un “crescendo” de
cariño que supera todas las barreras.
Si amas al Señor, no habrá criatura
que no encuentre sitio en tu
corazón»[8].

Juan, un corazón célibe

En la última cena, pocas horas antes
de entregar su vida, Jesús abre su
corazón a los apóstoles: « Nadie tiene
amor más grande —les dice— que el
que da la vida por sus amigos» (Jn
15,13). Estas palabras, que
concentran todo su amor por los
hombres, son a la vez una llamada.
El Señor dice por eso a los apóstoles:
«A vosotros os llamo amigos» (Jn



15,15). Ellos son, como todos los
hombres, destinatarios de su amor
«hasta el extremo» (Jn 13,1), pero
también son amigos de un modo
especial. «El Amigo» los invita a
hacer como Él[9]: a dar también la
vida por sus amigos. Estas palabras
se encuentran, sin duda, en el origen
de toda vocación cristiana; pero
siempre han resonado de un modo
especial en el corazón de quienes le
han seguido dejándolo todo.

La Cruz será el lugar de la mayor
manifestación del Amor. En esta
escena sublime emerge con fuerza,
junto a María y las santas mujeres, la
figura del apóstol Juan. «A la hora de
la verdad huirán todos, menos Juan,
que de veras amaba con obras. Sólo
este adolescente, el más joven de los
apóstoles, permanece junto a la Cruz.
Los demás no sentían ese amor tan
fuerte como la muerte»[10]. Desde la
aurora de la adolescencia había
vibrado en su corazón el amor a



Jesús. Sabemos cómo guardaba en su
memoria el recuerdo del día en que
había encontrado al Señor: «Juan
cruzó su mirada con la de Cristo, lo
siguió y le preguntó: Maestro, ¿dónde
vives? Se fue con Él, y estuvo con el
Maestro todo el día. Luego lo cuenta,
a la vuelta de los años, con un candor
encantador, como un adolescente
que hace un diario en el que vierte el
corazón y apunta hasta la hora: hora
autem erat quasi decima… Se acuerda
hasta del momento preciso en que le
miró Cristo, de cuándo le atrajo
Cristo, de cuándo no se resistió a
Cristo, de cuándo se enamoró de
Cristo»[11].

Podemos imaginar cómo a Jesús, en
la Cruz, le emocionaría ver al joven
discípulo que «en la cena se había
apoyado en su pecho» (Jn 21,20).
Quizá no era una sorpresa para Él
encontrar a su Madre. De una
manera o de otra, siempre había
permanecido a su lado. Una madre



es siempre la que sostiene a su hijo.
Sin embargo, junto a ella, la mirada
del Señor descubre a un amigo: Juan.
En medio de la angustia de aquella
hora, sus ojos se encuentran. ¡Qué
gozo tan enorme debió producir en
el corazón del Señor! Y es
precisamente entonces, nos dice el
Evangelio, al verlo junto a su Madre,
cuando el Señor introduce a Juan en
la relación única que existía entre
María y Él. «Jesús, viendo a su madre
y al discípulo a quien amaba, que
estaba allí, le dijo a su madre: —
Mujer, aquí tienes a tu hijo. Después
le dice al discípulo: —Aquí tienes a tu
madre» (Jn 19,26-27).

Años más tarde, Juan escribiría: «
Nosotros amamos, porque Él nos
amó primero» (1 Jn 4,19). Esta
afirmación sorprendente nace de su
vivencia personal. Juan se sabía
profundamente amado por Jesús. Era
algo que lo llenaba y que daba un
sentido nuevo a su existencia: llevar



ese mismo amor a todo el mundo.
«Juan —decía el Beato John Henry
Newman— tuvo el privilegio
indescriptible de ser el amigo de
Cristo. Y de este modo aprendió amar
a los demás; primero su afecto estuvo
concentrado, y después pudo
expandirse. Tuvo además el encargo
solemne y reconfortante de cuidar a
la Madre de nuestro Señor, la
Santísima Virgen, tras su partida.
¿No tenemos aquí las fuentes
secretas de su especial amor por sus
hermanos? Aquel a quien el Salvador
favoreció con su afecto, para
confiarle además la misión de hijo de
su Madre ¿podía ser otra cosa que un
memorial y un modelo (tanto como
un hombre puede serlo) de amor
profundo, contemplativo, ferviente,
sereno, ilimitado?»[12].

Despertar corazones

La entrega del corazón entero a Dios
no surge simplemente de una



decisión personal: es un don, el don
del celibato. De igual modo, no es
una renuncia lo que lo define, sino el
amor que nace de un
descubrimiento: «El Amor... ¡bien
vale un amor!»[13]. El corazón
adivina un Amor incondicional, un
Amor que le estaba esperando, y
quiere entregarse a Él con esa
incondicionalidad, en exclusiva. Y no
simplemente para experimentarlo,
sino para darlo también a muchas
otras personas. Como san Juan, que
no solo disfrutó del amor de Jesús,
sino que procuró que ese mismo
Amor se extendiera por el mundo
entero. Para el discípulo amado, esa
era la consecuencia natural: «Si Dios
nos ha amado así, también nosotros
debemos amarnos unos a otros» (1 Jn
4,11).

A veces el celibato se asocia
fundamentalmente a la dedicación
de tiempo, como si esa entrega total
se justificara por una cuestión de



eficacia: para sacar adelante ciertas
obras de apostolado, para no tener
otros compromisos. Sin embargo, esa
perspectiva es reductiva. El celibato
no nace de consideraciones prácticas
sobre la disponibilidad para la
evangelización, sino de una llamada
de Cristo. Es una invitación a vivir de
modo particular el estilo de vida de
su corazón: a amar como Cristo, a
perdonar como Cristo, a trabajar
como Cristo; más aún, a ser el mismo
Cristo —ipse Christus— para todas las
almas. Por eso, «las razones
puramente pragmáticas, la
referencia a la mayor disponibilidad,
no bastan. Esa mayor disponibilidad
de tiempo fácilmente podría llegar a
ser también una forma de egoísmo,
que se ahorra los sacrificios y las
molestias necesarias para aceptarse
y soportarse mutuamente en el
matrimonio; de esta forma, podría
llevar a un empobrecimiento
espiritual o a una dureza de
corazón»[14].



El celibato no es, pues, una soledad
de torre de marfil, sino una llamada
a acompañar, a despertar corazones.
¡Cuántas personas hay en el mundo
que no se sienten importantes, que
piensan que su vida no es valiosa, y
que a veces caen en
comportamientos extraños, porque
están buscando en el fondo un poco
de amor! Quien recibe el don del
celibato sabe que está en el mundo
también para acercarse a todas ellas
y descubrirles el amor de Dios: para
recordarles su valor infinito. Así, el
corazón célibe es fecundo del mismo
modo en que lo es el corazón
fecundo y redentor de Jesús. Ante
cada persona, procura descubrir el
mismo bien que el Señor sabía
descubrir en quienes se acercaban a
Él. No ve una pecadora, un leproso,
un despreciable publicano… sino la
maravilla de una criatura amada por
Dios, elegida por Dios, de gran valor.



De este modo, aunque quien vive el
celibato no tiene hijos naturales, se
hace capaz de una paternidad
profunda y real. Es padre —o madre
— de muchos hijos, porque
«paternidad es dar vida a los
demás»[15]. Sabe que está en el
mundo para cuidar de los demás,
mostrándoles, con su vida misma y
con su palabra cercana, que solo Dios
puede saciar la sed que
experimentan. «Nuestro mundo (…),
donde Dios entra en el mejor de los
casos como hipótesis, pero no como
realidad concreta, necesita apoyarse
en Dios del modo más concreto y
radical posible. Necesita el
testimonio que da de Dios quien
decide acogerlo como tierra en la que
se funda su propia vida. Por eso
precisamente hoy, en nuestro mundo
actual, el celibato es tan importante,
aunque su cumplimiento en nuestra
época se vea continuamente
amenazado y puesto en tela de
juicio»[16].



Un don llamado a crecer día a día

El don divino del celibato no es como
un sortilegio, que transforma la
realidad inmediatamente y para
siempre. Dios lo concede, más bien, a
modo de una semilla que debe crecer
paulatinamente en tierra buena. El
celibato es, como toda vocación, don
y tarea. Es camino. Por eso, no basta
la decisión de entregarse a ser célibe
por el reino de los Cielos para que el
corazón se transforme
automáticamente. Es preciso un
empeño continuo por arrancar las
malas hierbas, por estar al tanto de
insectos y parásitos. La gracia divina
actúa siempre en la naturaleza, sin
negarla ni suplantarla. En otras
palabras, Dios cuenta con nuestra
libertad y con nuestra historia
personal. Y es precisamente ahí, en
ese escenario de barro y gracia,
donde crece silenciosamente el
hermoso don de un corazón virginal.



Donde crece… o donde se echa a
perder.

Como el hijo menor de la parábola,
incluso los que están llamados a una
mayor intimidad con Dios pueden un
día sentirse hastiados, vacíos. Aquel
joven decidió marcharse a un lugar
lejano (cfr. Lc 15,13), porque en la
casa de su padre notaba un vacío
interior. Fue necesario que llegara
hasta lo más bajo, para que, por fin,
abriera los ojos y cayera en la cuenta
del estado de esclavitud en el que
había caído. Es interesante notar
que, según el texto evangélico, el
motivo por el que volvió no fue muy
espiritual: tenía hambre, hambre
biológica, física. Echaba de menos el
pan tierno de la casa de su padre.
Cuando por fin regresó, su padre le
estaba esperando y, «corriendo a su
encuentro, se le echó al cuello y le
cubrió de besos» (Lc 15,20). El hijo
había imaginado casi un juicio
formal (cfr. Lc 15,18-19); en cambio,



encuentra un abrazo lleno de vida.
Descubre —quizá con más claridad
que nunca— su identidad más
profunda: es hijo de tan buen Padre.

Otras veces el hastío puede tomar
una forma más insidiosa: puede
suceder que, permaneciendo en la
casa de su padre, uno se sienta más
siervo que hijo, como el hermano
mayor de la parábola, que «vivía en
su casa, pero no era libre, porque su
corazón estaba fuera»[17]. En ambos
casos, el camino para salir de la
tristeza es volver los ojos al Padre y
al amor que nos tiene. El hambre del
alma la sacia Dios con el Pan de la
Eucaristía, en el que encontramos a
Aquel que se ha hecho uno de
nosotros, para que podamos quererle
como Amigo. Allí podemos saciarnos
y, de esa forma, mantener el corazón
encendido en un amor que es «fuerte
como la muerte» (Ct 8,6).



Juan permaneció junto a la Cruz de
Jesús, y estuvo presente también en
su Ascensión a los Cielos, «aquel día
en que una aparente despedida fue
en verdad el comienzo de una nueva
cercanía»[18]. El Maestro tenía que
separarse físicamente de sus
discípulos, a los que había amado
hasta el extremo, para poder amarlos
aún de más cerca a ellos y a cada una
de las personas que creerían en Él.
Ese es el secreto de un corazón
célibe: dejar un amor en la tierra
para llenar con la luz de su Amor el
mundo entero.

Carlos Villar

[1] Cfr. San Juan Pablo II, Audiencia
general, 10-X-1979; 24-X-1979; 31-
X-1979.

[2] Cfr. San Juan Pablo II, Audiencia
general, 10-X-1979, n. 2.



[3] Benedicto XVI, Discurso a la Curia
Romana, 22-XII-2006.

[4] San Josemaría, Conversaciones, n.
122.

[5] F. Ocáriz, Carta, 14-II-2017, n. 8.

[6] San Josemaría, Camino, n. 884.

[7] San Josemaría, En diálogo con el
Señor, edición crítico-histórica, Rialp,
Madrid 2017, p. 185.

[8] Via Crucis, VIII estación, n. 5.

[9] Así, «el Amigo», llamaba a veces
san Josemaría a Jesús. Cfr. Camino, n.
422; Es Cristo que pasa, n. 93.

[10] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 2 (cfr. Ct 8,6).

[11] San Josemaría, notas de un
encuentro con jóvenes, 6-VII-1974
(AGP, biblioteca, P04, vol. II, p. 113).



[12] Newman, J.H. “Love of Relations
and Friends”, Parochial and Plain
Sermons 2, sermón 5.

[13] Camino, n. 171.

[14] Benedicto XVI, Discurso a la
Curia Romana, 22-XII-2006.

[15] Francisco, Homilía en Santa
Marta, 26-VI-2013.

[16] Benedicto XVI, Discurso a la
Curia Romana, 22-XII-2006.

[17] F. Ocáriz, Carta, 9-I-2018, n. 9.

[18] J. Ratzinger, “El comienzo de una
nueva cercanía”, en El resplandor de
Dios en nuestro tiempo, Barcelona:
Herder, 2008, p. 185.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/vocacion-celibato-

https://opusdei.org/es/article/vocacion-celibato-agregado-numerario-opus-dei/
https://opusdei.org/es/article/vocacion-celibato-agregado-numerario-opus-dei/


agregado-numerario-opus-dei/
(18/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/vocacion-celibato-agregado-numerario-opus-dei/

	Algo grande y que sea amor (VI): Quien da la vida por sus amigos

