opusdei.org

Algo grande y que
sea amor (VI): Quien
da la vida por sus
amigos

El secreto de un corazon célibe:
dejar un amor en la tierra para

llenar el mundo entero con la
lIuz del Amor de Dios.

26/03/2019

Escucha el articulo Algo grande y
que sea amor (VI): Quien da la vida
por sus amigos



Descarga el libro electronico: «Algo
grande y que sea amor»

«Y creo Dios al hombre a su imagen,
a imagen de Dios lo creo, varon y
mujer los creo» (Gn 1,27). Asi cuenta
el primer relato del Génesis el origen
del hombre y la mujer: Dios los crea
a la vez. Ambos poseen la misma
dignidad, porque son su viva imagen.
El segundo relato se detiene de
nuevo en este evento (Gn 2,7-25),
pero lo hace como a cdmara lenta:
Dios crea primero al varon y lo pone
en el jardin de Edén. El mundo
reverbera belleza en todos sus
detalles: el cielo, las aguas del mar,
los rios que atraviesan las montarfias
y los arboles de todo tipo de especies.
Un escenario extraordinario ante el
que, sin embargo, Adan se siente
solo.


https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/

Para sacarlo de esa soledad, el Sefior
crea toda la variedad de criaturas
vivientes que pueblan el Paraiso: las
aves del cielo, los peces que surcan
los mares, los animales terrestres.
Pero nada de todo eso parece bastar
al hombre. Es entonces cuando Dios
decide concederle una «ayuda
adecuada» (Gn 2,18) vy, del propio
costado del varon, crea a la mujer.
Por fin, Adan descubre unos ojos que
le devuelven una mirada como la
suya: «jEsta si es hueso de mis
huesos, y carne de mi carne!» (Gn
2,23). Este encuentro le llena de gozo,
pero sobre todo ilumina su
identidad: le dice de un modo nuevo
quién es. Algo le faltaba al hombre,
que solo otra persona como €l le
podia dar.

«No es bueno que el hombre esté
solo»

Estas paginas del Génesis recogen
verdades fundamentales sobre el ser



humano; y las expresan, mas que con
una reflexién tedrica, de un modo
narrativo, con un lenguaje simbdlico.
La soledad de Adan tiene por eso un
hondo significado antropologico. San
Juan Pablo II decia que todo hombre
y toda mujer participan de esa
soledad originaria; en algun
momento de su vida tienen que
enfrentarse a ella[1]. Cuando Dios
dice «no es bueno que el hombre esté
solo» (Gn 2,18), se refiere en realidad
a ambos[2]: tanto el hombre como la
mujer necesitan un auxilio para salir
de esa soledad, un cauce para
caminar juntos hacia la plenitud que
les falta. Y eso es el matrimonio.

Cuando, siglos después, Jesus
recuerde a los fariseos cdmo eran las
cosas «en el principio», se referira
precisamente a este pasaje de la
Biblia (cfr. Mt 19,1-12). El
matrimonio cristiano es una llamada
de Dios que invita a un hombre y a
una mujer a caminar juntos hacia El.



Y no solo juntos, sino ademas uno a
través del otro. El conyuge es, para
una persona casada, camino
imprescindible hacia Dios; un
camino en el que la carne se
convierte en escenario de comunion
y de entrega amorosa, materia y
espacio de santificacion. El amor
matrimonial es, asi, un encuentro de
cuerpos y almas que embellece y
transfigura el carifio humano: le da,
con la gracia del sacramento, un
alcance sobrenatural.

Al mismo tiempo, el amor entre un
hombre y una mujer apunta mas alla
de si mismo. Cuando es verdadero, es
siempre un camino hacia Dios, no
una meta. La meta sigue siendo la
plenitud que solo se encuentra en EL
Por eso, no tiene nada de extrafio
que alguien casado pueda sentir
algunas veces aquella soledad
originaria. Sin embargo, este
sentimiento no significa, como a
veces se lo presenta, que el amor se



haya acabado y que deba empezar
otra historia, porque tampoco esa
nueva historia seria suficiente. Mas
bien, es un signo de que el corazon
humano tiene una sed que solo se
puede apagar completamente en el
amor infinito de Dios.

La psicologia de quien sabe que no
esta solo

En ese mismo didlogo sobre el
matrimonio, tras recordar la
ensefianza del Génesis, Jesus da un
paso mas. La entrega mutua del
hombre y la mujer es un hermoso
camino que lleva a Dios. Sin
embargo, no es el unico camino
posible. El Sefior habla de quienes,
por un don especial, renuncian al
matrimonio «por el Reino de los
Cielos» (Mt 19,12). £l mismo recorrié
esa via: permanecio célibe. En su
vida no tenia razon de ser una
mediacion hacia Dios: «el Padre y yo
somos uno» (Jn 10,30); «yo estoy en el



Padre y el Padre en mi» (Jn 14,11). Y
Jesus no solo recorrio esta via, sino
que quiso El mismo convertirse en
Camino para que muchas otras
personas pudieran amar de ese
modo, que «solo puede tener sentido
a partir de Dios»[3].

La historia de la Iglesia esta llena de
historias de personas que han
acogido la llamada de Jesus a
identificarse con Fl también en este
aspecto: algo muy de Jesus, que
pertenece a la entrafia de su vida,
aunque no sea por eso para todos los
cristianos. No despreciaban el
matrimonio quienes, ya desde los
primeros siglos, respondieron a la
llamada al celibato. Quiza incluso ese
otro camino les habia llegado a
ilusionar tanto como el que iban a
emprender. Pero precisamente por
eso, porque percibian la vida
matrimonial como algo hermoso,
podian entregar ese proyecto a Dios
con una alegria radiante. «Solo entre



los que comprenden y valoran en
toda su profundidad (...) [el] amor
humano —escribe san Josemaria—
puede surgir esa otra comprension
inefable de la que hablara Jesus (cfr.
Mt 19,11), que es un puro don de Dios
y que impulsa a entregar el cuerpo y
el alma al Sefor, a ofrecerle el
corazon indiviso, sin la mediacion
del amor terreno»[4]. De algun modo,
a quienes llama al celibato Dios les
hace descubrir la fuente y la meta de
todo auténtico amor. Son alcanzados
de una manera especial por el Amor
que llenaba el corazon de Jesus y que
se ha volcado sobre su Iglesia.

El celibato es, pues, un camino que
refleja la gratuidad del amor de
Aquel que siempre da el primer paso
(cfr. 1 Jn 4,19). Aunque las personas
célibes parecen recortar su libertad
al ofrecer a Dios la posibilidad de
formar una familia, en realidad la
ensanchan: su abandono en las
manos de Dios, su disposicion a dejar



por El «casa, hermanos o hermanas,
padre o madre, hijos o tierras» (Mt
19,29), les hace, de un modo
particular, «libres para amar»[5].
Como hace una persona casada,
deben custodiar su corazon, para que
el amor que llevan dentro no se
desvie de Dios, y para darlo a los
demads. Sin embargo, su entrega no se
concentra en la persona del conyuge,
sino en Cristo, que los envia al
mundo entero, para transmitir «los
latidos de su Corazon
amabilisimo»[6] a las personas
concretas que les rodean.

Asi fue la vida de Jesus. El no se
sentia solo, porque se sabia
acompafiado siempre de su Padre:
«Te doy gracias porque me has
escuchado; yo sé que tu me escuchas
siempre» (Jn 11,41-42). Para nosotros,
en cambio, el riesgo de la soledad
permanece. Pero cuando Cristo llena
de verdad el corazon de una persona,
uno ya no se encuentra solo. Decia



por eso san Josemaria que Dios le
habia dado «la psicologia del que no
se encuentra nunca solo, ni humana
ni sobrenaturalmente solo»[7]. En
unas lineas en las que se percibe el
sabor de lo vivido, escribia: «El
corazon humano tiene un coeficiente
de dilatacion enorme. Cuando ama,
se ensancha en un “crescendo” de
carifio que supera todas las barreras.
Si amas al Sefior, no habra criatura
que no encuentre sitio en tu
corazon»[8].

Juan, un corazon célibe

En la ultima cena, pocas horas antes
de entregar su vida, Jesus abre su
corazon a los apdstoles: « Nadie tiene
amor mas grande —les dice— que el
que da la vida por sus amigos» (Jn
15,13). Estas palabras, que
concentran todo su amor por los
hombres, son a la vez una llamada.
El Sefor dice por eso a los apdstoles:
«A vosotros os llamo amigos» (Jn



15,15). Ellos son, como todos los
hombres, destinatarios de su amor
«hasta el extremo» (Jn 13,1), pero
también son amigos de un modo
especial. «E1 Amigo» los invita a
hacer como EI[9]: a dar también la
vida por sus amigos. Estas palabras
se encuentran, sin duda, en el origen
de toda vocacion cristiana; pero
siempre han resonado de un modo
especial en el corazon de quienes le
han seguido dejandolo todo.

La Cruz serd el lugar de la mayor
manifestacion del Amor. En esta
escena sublime emerge con fuerza,
junto a Maria y las santas mujeres, la
figura del apdstol Juan. «A la hora de
la verdad huiran todos, menos Juan,
que de veras amaba con obras. Sélo
este adolescente, el mas joven de los
apostoles, permanece junto a la Cruz.
Los demas no sentian ese amor tan
fuerte como la muerte»[10]. Desde la
aurora de la adolescencia habia
vibrado en su corazon el amor a



Jesus. Sabemos como guardaba en su
memoria el recuerdo del dia en que
habia encontrado al Sefior: «Juan
cruzo6 su mirada con la de Cristo, lo
siguio y le pregunto: Maestro, ;donde
vives? Se fue con Fl, y estuvo con el
Maestro todo el dia. Luego lo cuenta,
a la vuelta de los afnos, con un candor
encantador, como un adolescente
que hace un diario en el que vierte el
corazon y apunta hasta la hora: hora
autem erat quasi decima... Se acuerda
hasta del momento preciso en que le
miro Cristo, de cuando le atrajo
Cristo, de cuando no se resistio a
Cristo, de cuando se enamoro de
Cristo»[11].

Podemos imaginar como a Jesus, en
la Cruz, le emocionaria ver al joven
discipulo que «en la cena se habia
apoyado en su pecho» (Jn 21,20).
Quizé no era una sorpresa para Fl
encontrar a su Madre. De una
manera o de otra, siempre habia
permanecido a su lado. Una madre



es siempre la que sostiene a su hijo.
Sin embargo, junto a ella, la mirada
del Sefior descubre a un amigo: Juan.
En medio de la angustia de aquella
hora, sus 0jos se encuentran. {Qué
gozo tan enorme debid producir en
el corazdn del Sefior! Y es
precisamente entonces, nos dice el
Evangelio, al verlo junto a su Madre,
cuando el Sefior introduce a Juan en
la relacion unica que existia entre
Maria y El. «Jesus, viendo a su madre
y al discipulo a quien amaba, que
estaba allj, le dijo a su madre: —
Mujer, aqui tienes a tu hijo. Después
le dice al discipulo: —Aqui tienes a tu
madre» (Jn 19,26-27).

Afos mas tarde, Juan escribiria: «
Nosotros amamos, porque El nos
amo primero» (1 Jn 4,19). Esta
afirmacion sorprendente nace de su
vivencia personal. Juan se sabia
profundamente amado por Jesus. Era
algo que lo llenaba y que daba un
sentido nuevo a su existencia: llevar



ese mismo amor a todo el mundo.
«Juan —decia el Beato John Henry
Newman— tuvo el privilegio
indescriptible de ser el amigo de
Cristo. Y de este modo aprendio amar
a los demas; primero su afecto estuvo
concentrado, y después pudo
expandirse. Tuvo ademas el encargo
solemne y reconfortante de cuidar a
la Madre de nuestro Senor, la
Santisima Virgen, tras su partida.
¢No tenemos aqui las fuentes
secretas de su especial amor por sus
hermanos? Aquel a quien el Salvador
favorecio con su afecto, para
confiarle ademas la mision de hijo de
su Madre ¢podia ser otra cosa que un
memorial y un modelo (tanto como
un hombre puede serlo) de amor
profundo, contemplativo, ferviente,
sereno, ilimitado?»[12].

Despertar corazones

La entrega del corazon entero a Dios
no surge simplemente de una



decision personal: es un don, el don
del celibato. De igual modo, no es
una renuncia lo que lo define, sino el
amor que nace de un
descubrimiento: «El Amor... jbien
vale un amor!»[13]. El corazén
adivina un Amor incondicional, un
Amor que le estaba esperando, y
quiere entregarse a El con esa
incondicionalidad, en exclusiva. Y no
simplemente para experimentarlo,
sino para darlo también a muchas
otras personas. Como san Juan, que
no solo disfrut6 del amor de Jesus,
sino que procurod que ese mismo
Amor se extendiera por el mundo
entero. Para el discipulo amado, esa
era la consecuencia natural: «Si Dios
nos ha amado asi, también nosotros
debemos amarnos unos a otros» (1 Jn
4,11).

A veces el celibato se asocia
fundamentalmente a la dedicacion
de tiempo, como si esa entrega total
se justificara por una cuestion de



eficacia: para sacar adelante ciertas
obras de apostolado, para no tener
otros compromisos. Sin embargo, esa
perspectiva es reductiva. El celibato
no nace de consideraciones practicas
sobre la disponibilidad para la
evangelizacion, sino de una llamada
de Cristo. Es una invitacion a vivir de
modo particular el estilo de vida de
su corazon: a amar como Cristo, a
perdonar como Cristo, a trabajar
como Cristo; mas aun, a ser el mismo
Cristo —ipse Christus— para todas las
almas. Por eso, «las razones
puramente pragmaticas, la
referencia a la mayor disponibilidad,
no bastan. Esa mayor disponibilidad
de tiempo facilmente podria llegar a
ser también una forma de egoismo,
que se ahorra los sacrificios y las
molestias necesarias para aceptarse
y soportarse mutuamente en el
matrimonio; de esta forma, podria
llevar a un empobrecimiento
espiritual o a una dureza de
corazon»[14].



El celibato no es, pues, una soledad
de torre de marfil, sino una llamada
a acompariar, a despertar corazones.
jCuantas personas hay en el mundo
que no se sienten importantes, que
piensan que su vida no es valiosa, y
que a veces caen en
comportamientos extrafios, porque
estdn buscando en el fondo un poco
de amor! Quien recibe el don del
celibato sabe que esta en el mundo
también para acercarse a todas ellas
y descubrirles el amor de Dios: para
recordarles su valor infinito. Asi, el
corazon ceélibe es fecundo del mismo
modo en que lo es el corazon
fecundo y redentor de Jesus. Ante
cada persona, procura descubrir el
mismo bien que el Sefior sabia
descubrir en quienes se acercaban a
Fl. No ve una pecadora, un leproso,
un despreciable publicano... sino la
maravilla de una criatura amada por
Dios, elegida por Dios, de gran valor.



De este modo, aunque quien vive el
celibato no tiene hijos naturales, se
hace capaz de una paternidad
profunda y real. Es padre —o madre
— de muchos hijos, porque
«paternidad es dar vida a los
demas»[15]. Sabe que esta en el
mundo para cuidar de los demas,
mostrandoles, con su vida misma y
con su palabra cercana, que solo Dios
puede saciar la sed que
experimentan. «Nuestro mundo (...),
donde Dios entra en el mejor de los
casos como hipotesis, pero no como
realidad concreta, necesita apoyarse
en Dios del modo mads concreto y
radical posible. Necesita el
testimonio que da de Dios quien
decide acogerlo como tierra en la que
se funda su propia vida. Por eso
precisamente hoy, en nuestro mundo
actual, el celibato es tan importante,
aunque su cumplimiento en nuestra
época se vea continuamente
amenazado y puesto en tela de
juicio»[16].



Un don llamado a crecer dia a dia

El don divino del celibato no es como
un sortilegio, que transforma la
realidad inmediatamente y para
siempre. Dios lo concede, mas bien, a
modo de una semilla que debe crecer
paulatinamente en tierra buena. E1
celibato es, como toda vocacion, don
y tarea. Es camino. Por eso, no basta
la decision de entregarse a ser célibe
por el reino de los Cielos para que el
corazon se transforme
automaticamente. Es preciso un
empefio continuo por arrancar las
malas hierbas, por estar al tanto de
insectos y parasitos. La gracia divina
actua siempre en la naturaleza, sin
negarla ni suplantarla. En otras
palabras, Dios cuenta con nuestra
libertad y con nuestra historia
personal. Y es precisamente ahi, en
ese escenario de barro y gracia,
donde crece silenciosamente el
hermoso don de un corazon virginal.



Donde crece... o donde se echa a
perder.

Como el hijo menor de la parabola,
incluso los que estan llamados a una
mayor intimidad con Dios pueden un
dia sentirse hastiados, vacios. Aquel
joven decidié marcharse a un lugar
lejano (cfr. Lc 15,13), porque en la
casa de su padre notaba un vacio
interior. Fue necesario que llegara
hasta lo mas bajo, para que, por fin,
abriera los ojos y cayera en la cuenta
del estado de esclavitud en el que
habia caido. Es interesante notar
que, segun el texto evangélico, el
motivo por el que volvié no fue muy
espiritual: tenia hambre, hambre
bioldgica, fisica. Echaba de menos el
pan tierno de la casa de su padre.
Cuando por fin regreso, su padre le
estaba esperando y, «corriendo a su
encuentro, se le echo al cuello y le
cubrio de besos» (Lc 15,20). El hijo
habia imaginado casi un juicio
formal (cfr. Lc 15,18-19); en cambio,



encuentra un abrazo lleno de vida.
Descubre —quiza con mas claridad
que nunca— su identidad mas
profunda: es hijo de tan buen Padre.

Otras veces el hastio puede tomar
una forma mas insidiosa: puede
suceder que, permaneciendo en la
casa de su padre, uno se sienta mas
siervo que hijo, como el hermano
mayor de la parabola, que «vivia en
su casa, pero no era libre, porque su
corazon estaba fuera»[17]. En ambos
casos, el camino para salir de la
tristeza es volver los ojos al Padre y
al amor que nos tiene. El hambre del
alma la sacia Dios con el Pan de la
Eucaristia, en el que encontramos a
Aquel que se ha hecho uno de
nosotros, para que podamos quererle
como Amigo. Alli podemos saciarnos
y, de esa forma, mantener el corazon
encendido en un amor que es «fuerte
como la muerte» (Ct 8,6).



Juan permanecio junto a la Cruz de
Jesus, y estuvo presente también en
su Ascension a los Cielos, «aquel dia
en que una aparente despedida fue
en verdad el comienzo de una nueva
cercania»[18]. El Maestro tenia que
separarse fisicamente de sus
discipulos, a los que habia amado
hasta el extremo, para poder amarlos
aun de mas cerca a ellos y a cada una
de las personas que creerian en EL
Ese es el secreto de un corazon
célibe: dejar un amor en la tierra
para llenar con la luz de su Amor el
mundo entero.

Carlos Villar

[1] Cfr. San Juan Pablo II, Audiencia
general, 10-X-1979; 24-X-1979; 31-
X-1979.

[2] Cfr. San Juan Pablo II, Audiencia
general, 10-X-1979, n. 2.



[3] Benedicto XVI, Discurso a la Curia
Romana, 22-XII-2006.

[4] San Josemaria, Conversaciones, n.
122.

[5] F. Ocariz, Carta, 14-11-2017, n. 8.
[6] San Josemaria, Camino, n. 884.

[7] San Josemaria, En didlogo con el
Serior, edicion critico-historica, Rialp,
Madrid 2017, p. 185.

[8] Via Crucis, VIII estacion, n. 5.

[9] Asi, «el Amigo», llamaba a veces
san Josemaria a Jesus. Cfr. Camino, n.
422; Es Cristo que pasa, n. 93.

[10] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 2 (cfr. Ct 8,6).

[11] San Josemaria, notas de un
encuentro con jovenes, 6-VII-1974
(AGP, biblioteca, P04, vol. II, p. 113).



[12] Newman, J.H. “Love of Relations
and Friends”, Parochial and Plain
Sermons 2, sermon 5.

[13] Camino, n. 171.

[14] Benedicto XVI, Discurso a la
Curia Romana, 22-XII-2006.

[15] Francisco, Homilia en Santa
Marta, 26-VI-2013.

[16] Benedicto XVI, Discurso a la
Curia Romana, 22-XI1-2006.

[17] F. Ocariz, Carta, 9-1-2018, n. 9.

[18] J. Ratzinger, “El comienzo de una
nueva cercania”, en El resplandor de
Dios en nuestro tiempo, Barcelona:
Herder, 2008, p. 185.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es/article/vocacion-celibato-


https://opusdei.org/es/article/vocacion-celibato-agregado-numerario-opus-dei/
https://opusdei.org/es/article/vocacion-celibato-agregado-numerario-opus-dei/

agregado-numerario-opus-dei/
(18/01/2026)


https://opusdei.org/es/article/vocacion-celibato-agregado-numerario-opus-dei/

	Algo grande y que sea amor (VI): Quien da la vida por sus amigos

