
opusdei.org

Visita a la Oficina de
las Naciones Unidas
en Nairobi

Intervenciones del Papa
Francisco en su viaje apostólico
a Kenia, Uganda y República
Centroafricana (25-30 de
noviembre).

26/11/2015

Visita a la Oficina de las Naciones
Unidas en Nairobi (jueves 26 de
noviembre)

*****



Deseo agradecer la amable invitación
y las palabras de acogida de la
Señora Sahle-Work Zewde, Directora
General de la Oficina de las Naciones
Unidas en Nairobi, como también del
Señor Achim Steiner, Director
Ejecutivo del Programa de las
Naciones Unidas para el Medio
Ambiente, y del Señor Joan Clos,
Director Ejecutivo del Programa
ONU–Hábitat. Aprovecho la ocasión
para saludar a todo el personal y a
todos los que colaboran con las
instituciones aquí presentes. Aunque
no estén acá en este momento, a
todos que son los que llevan el
esfuerzo cotidiano del trabajo.

De camino hacia esta sala me han
invitado a plantar un árbol en el
parque del Centro de las Naciones
Unidas. Quise aceptar este gesto
simbólico y sencillo, cargado de
significado en tantas culturas.



Plantar un árbol es, en primera
instancia, una invitación a seguir
luchando contra fenómenos como la
deforestación y la desertificación.
Nos recuerda la importancia de
tutelar y administrar
responsablemente aquellos
«pulmones del planeta repletos de
biodiversidad [como bien lo podemos
apreciar en este continente con] la
cuenca fluvial del Congo», lugar
esencial «para la totalidad del
planeta y para el futuro de la
humanidad». Por eso, es siempre
apreciada y alentada «la tarea de
organismos internacionales y de
organizaciones de la sociedad civil
que sensibilizan a las poblaciones y
cooperan críticamente, también
utilizando legítimos mecanismos de
presión, para que cada gobierno
cumpla con su propio e indelegable
deber de preservar el ambiente y los
recursos naturales de su país, sin
venderse a intereses espurios locales



o internacionales» (Carta enc. 
Laudato si’, 38).

A su vez, plantar un árbol nos
provoca a seguir confiando,
esperando y especialmente
comprometiendo nuestras manos
para revertir todas las situaciones de
injusticia y deterioro que hoy
padecemos.

Dentro de pocos días comenzará en
París un importante encuentro sobre
el cambio climático, donde la
comunidad internacional como tal,
se enfrentará de nuevo a esta
problemática. Sería triste y me
atrevo a decir, hasta catastrófico, que
los intereses particulares
prevalezcan sobre el bien común y
lleven a manipular la información
para proteger sus propios proyectos.

En este contexto internacional,
donde se nos plantea la disyuntiva
que no podemos ignorar de mejorar
o destruir el ambiente, cada

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#38


iniciativa pequeña o grande,
individual o colectiva, para cuidar la
creación indica el camino seguro
para esa «generosa y digna
creatividad, que muestra lo mejor del
ser humano» (ibíd., 211).

«El clima es un bien común, de todos
y para todos; […] el cambio climático
es un problema global con graves
dimensiones ambientales, sociales,
económicas, distributivas y políticas,
y plantea uno de los principales
desafíos actuales para la
humanidad»(ibíd., 23-25) cuya
respuesta «debe incorporar una
perspectiva social que tenga en
cuenta los derechos fundamentales
de los más postergados» (ibíd., 93). Ya
que «el abuso y la destrucción del
ambiente, al mismo tiempo, va
acompañado por un imparable
proceso de exclusión» (Discurso a la
ONU, 25 septiembre 2015).

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#211
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#23
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#25
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#93
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html


La COP21 es un paso importante en
el proceso de desarrollo de un nuevo
sistema energético, que dependa al
mínimo de los combustibles fósiles,
busque la eficiencia energética y se
estructure con el uso de energía con
bajo o nulo contenido de carbono.
Estamos ante el gran compromiso
político y económico de replantear y
corregir las disfunciones y
distorsiones del actual modelo de
desarrollo.

El Acuerdo de París puede dar una
señal clara en esta dirección, siempre
que, como ya tuve ocasión de decir
ante la Asamblea General de la ONU,
evitemos «toda tentación de caer en
un nominalismo declaracionista con
efecto tranquilizador en las
conciencias. Debemos cuidar que
nuestras instituciones sean
realmente efectivas» (ibíd.). Por eso,
espero que la COP21 lleve a concluir
un acuerdo global y «transformador»
basado en los principios de

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html


solidaridad, justicia, equidad y
participación, y orientando a la
consecución de tres objetivos, a la
vez complejos pero
interdependientes: el alivio del
impacto del cambio climático, la
lucha contra la pobreza y el respeto
de la dignidad humana.

A pesar de muchas dificultades, se
está afirmando la «tendencia a
concebir el planeta como patria y la
humanidad como pueblo que habita
una casa de todos» (Carta enc. 
Laudato si’, 164). Ningún país «puede
actuar al margen de una
responsabilidad común. Si realmente
queremos un cambio positivo,
tenemos que asumir humildemente
nuestra interdependencia» (Discurso
a los movimientos populares, 9 julio
2015). El problema surge cuando
creemos que interdependencia es
sinónimo de imposición o sumisión
de unos en función de los intereses

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#164
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/july/documents/papa-francesco_20150709_bolivia-movimenti-popolari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/july/documents/papa-francesco_20150709_bolivia-movimenti-popolari.html


de los otros. Del más débil en función
del más fuerte.

Es necesario un diálogo sincero
abierto, con la cooperación
responsable de todos: autoridades
políticas, comunidad científica,
empresas y sociedad civil. No faltan
ejemplos positivos que nos
demuestran cómo una verdadera
colaboración entre la política, la
ciencia y la economía es capaz de
lograr importantes resultados.

Somos conscientes, sin embargo, de
que los «seres humanos, capaces de
degradarse hasta el extremo,
también pueden sobreponerse,
volver a optar por el bien y
regenerarse» (Carta enc. Laudato si’,
205). Esta toma de conciencia
profunda nos lleva a esperar que, si
la humanidad del período post-
industrial podría ser recordada como
una de las más irresponsables de la
historia, «la humanidad de

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#205


comienzos del siglo XXI [sea]
recordada por haber asumido con
generosidad sus graves
responsabilidades» (ibíd., 165).

Para eso es necesario poner la
economía y la política al servicio de
los pueblos donde «el ser humano, en
armonía con la naturaleza,
estructura todo el sistema de
producción y distribución para que
las capacidades y las necesidades de
cada uno encuentren un cauce
adecuado en el ser social» (Discurso a
los movimientos populares, 9 julio
2015). No se trata de una utopía
fantástica, por el contrario, una
perspectiva realista que pone la
persona y su dignidad como punto de
partida y hacia donde todo tiene que
fluir.

El cambio de rumbo que necesitamos
no es posible realizarlo sin un
compromiso sustancial por la
educación y la formación. Nada será

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#165
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/july/documents/papa-francesco_20150709_bolivia-movimenti-popolari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/july/documents/papa-francesco_20150709_bolivia-movimenti-popolari.html


posible si las soluciones políticas y
técnicas no van acompañadas de un
proceso de educación que promueva
nuevos estilos de vida. Un nuevo
estilo cultural. Esto exige una
formación destinada a fomentar en
niños y niñas, mujeres y hombres,
jóvenes y adultos, la asunción de una
cultura del cuidado; cuidado de sí,
cuidado del otro, cuidado del
ambiente; en lugar de la cultura de la
degradación y del descarte. Descarte
de sí, del otro, descarte del ambiente.
La promoción de la «conciencia de
un origen común, de una
pertenencia mutua y de un futuro
compartido por todos [nos] permitirá
el desarrollo de nuevas convicciones,
actitudes y formas de vida. Se trata
de un gran desafío cultural,
espiritual y educativo que supondrá
largos procesos de
regeneración» (Carta enc. Laudato
si’, 202), que todavía estamos a
tiempo de impulsar.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#202
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#202


Son muchos los rostros, las historias,
las consecuencias evidentes en miles
de personas que la cultura del
degrado y del descarte ha llevado a
sacrificar bajo los ídolos de las
ganancias y del consumo. Debemos
cuidarnos de un triste signo de la
«globalización de la indiferencia, que
nos va “acostumbrando” lentamente
al sufrimiento de los otros, como si
fuera algo normal» (Mensaje para la
Jornada Mundial de la Alimentación
2013, 16 octubre 2013, 2), o peor aún,
a resignarnos ante las formas
extremas y escandalosas de
“descarte” y de exclusión social,
como son las nuevas formas de
esclavitud, el tráfico de personas, el
trabajo forzado, la prostitución, el
tráfico de órganos. «Es trágico el
aumento de los migrantes huyendo
de la miseria empeorada por la
degradación ambiental, que no son
reconocidos como refugiados en las
convenciones internacionales y
llevan el peso de sus vidas

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/food/documents/papa-francesco_20131016_messaggio-giornata-alimentazione.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/food/documents/papa-francesco_20131016_messaggio-giornata-alimentazione.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/food/documents/papa-francesco_20131016_messaggio-giornata-alimentazione.html


abandonadas sin protección
normativa alguna» (Carta enc. 
Laudato si’, 25). Son muchas vidas,
son muchas historias, son muchos
sueños que naufragan en nuestro
presente. No podemos permanecer
indiferentes ante esto. No tenemos
derecho.

En paralelo al descuido del ambiente,
desde hace tiempo somos testigos de
un rápido proceso de urbanización,
que por desgracia conduce con
frecuencia a un «crecimiento
desmedido y desordenado de muchas
ciudades que se han hecho
insalubres [e …] ineficientes» (ibíd., 
44). Y son también lugares donde se
difunden síntomas preocupantes de
una trágica rotura de los vínculos de
integración y de comunión social,
que lleva al «crecimiento de la
violencia y [al] surgimiento de
nuevas formas de agresividad social,
[al] narcotráfico y [al] consumo
creciente de drogas entre los más

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#25
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#44


jóvenes, [a] la pérdida de
identidad» (ibíd., 46), al desarraigo y
al anonimato social (cf. ibíd, 149).

Quiero expresar mi aliento a cuantos,
a nivel local e internacional, trabajan
para asegurar que el proceso de
urbanización se convierta en un
instrumento eficaz para el desarrollo
y la integración, a fin de garantizar a
todos, y en especial a las personas
que viven en barrios marginales,
condiciones de vida dignas,
garantizando los derechos básicos a
la tierra, al techo y al trabajo. Es
necesario fomentar iniciativas de
planificación urbana y del cuidado
de los espacios públicos que vayan
en esta dirección y contemplen la
participación de la gente del lugar,
tratando de contrarrestar las muchas
desigualdades y los bolsones de
pobreza urbana, no sólo económicos,
sino también y sobre todo sociales y
ambientales. La futura Conferencia
Hábitat-III, prevista en Quito para

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#149


octubre de 2016, podría ser un
momento importante para
identificar maneras de responder a
estas problemáticas.

Dentro de pocos días, esta ciudad de
Nairobi, será sede de la 10ª
Conferencia Ministerial de la
Organización Mundial del Comercio.
En 1967, frente a un mundo cada vez
más interdependiente, y
anticipándose en aquellos años a la
presente realidad de la globalización,
mi predecesor Pablo VI reflexionaba
sobre cómo las relaciones
comerciales entre los Estados
podrían ser un elemento
fundamental para el desarrollo de los
pueblos o, por el contrario, causa de
miseria y de exclusión (cf. Carta
enc.Populorum progressio, 56-62).
Aun reconociendo lo mucho que se
ha trabajado en esta materia, parece
que no se ha llegado todavía a un
sistema comercial internacional
equitativo y totalmente al servicio de

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


la lucha contra la pobreza y la
exclusión. Las relaciones comerciales
entre los Estados, parte
indispensable de las relaciones entre
los pueblos, pueden servir tanto para
dañar el ambiente como para
recuperarlo y asegurarlo para las
generaciones futuras.

Expreso mi deseo de que las
deliberaciones de la próxima
Conferencia de Nairobi no sean un
simple equilibrio de intereses
contrapuestos, sino un verdadero
servicio al cuidado de la casa común
y al desarrollo integral de las
personas, especialmente de los más
postergados. En particular, quiero
unirme a las preocupaciones de
tantas realidades comprometidas en
la cooperación al desarrollo y en la
asistencia sanitaria –entre ellos las
congregaciones religiosas que asisten
a los más pobres y excluidos–, acerca
de los acuerdos sobre la propiedad
intelectual y el acceso a las



medicinas y cuidados esenciales de la
salud. Los Tratados de libre comercio
regionales sobre la protección de la
propiedad intelectual, en particular
en materia farmacéutica y de
biotecnología, no sólo no deben
limitar las facultades ya otorgadas a
los Estados por los acuerdos
multilaterales, sino que, al contrario,
deberían ser un instrumento para
asegurar un mínimo de atención
sanitaria y de acceso a los remedios
básicos para todos. Las discusiones
multilaterales, a su vez, deben dar a
los países más pobres el tiempo, la
elasticidad y las excepciones
necesarias para una adecuación
ordenada y no traumática a las
normas comerciales. La
interdependencia y la integración de
las economías no debe suponer el
más mínimo detrimento de los
sistemas de salud y de protección
social existentes; al contrario, deben
favorecer su creación y
funcionamiento. Algunos temas



sanitarios, como la eliminación de la
malaria y la tuberculosis, la cura de
las llamadas enfermedades
«huérfanas» y los sectores de la
medicina tropical desatendidos,
reclaman una atención política
primaria, por encima de cualquier
otro interés comercial o político.

África ofrece al mundo una belleza y
una riqueza natural que nos lleva a
alabar al Creador. Este patrimonio
africano y de toda la humanidad
sufre un constante riesgo de
destrucción, causado por egoísmos
humanos de todo tipo y por el abuso
de situaciones de pobreza y
exclusión. En el contexto de las
relaciones económicas entre los
Estados y los pueblos no se puede
dejar de hablar de los tráficos
ilegales que crecen en un ambiente
de pobreza y que, a su vez alimentan
la pobreza y la exclusión. El
comercio ilegal de diamantes y
piedras preciosas, de metales raros o



de alto valor estratégico, de maderas
y material biológico, y de productos
animales, como el caso del tráfico de
marfil y la consecuente matanza de
elefantes, alimenta la inestabilidad
política, alimenta el crimen
organizado y el terrorismo. También
esta situación es un grito de los
hombres y de la tierra que tiene que
ser escuchado por la Comunidad
Internacional.

En mi reciente visita a la sede de la
ONU en Nueva York, pude expresar
el deseo y la esperanza de que la
obra de las Naciones Unidas y de
todos los desarrollos multilaterales
pueda ser «prenda de un futuro
seguro y feliz para las generaciones
futuras. Lo será si los representantes
de los Estados sabrán dejar de lado
los intereses sectoriales e ideologías,
y buscar sinceramente el servicio al
bien común» (Discurso a la ONU, 25
septiembre 2015).

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html


Renuevo una vez más el apoyo de la
Comunidad Católica, y el mío de
seguir rezando y colaborando para
que los frutos de la cooperación
regional que se expresan hoy en la
Unión Africana y en los muchos
acuerdos africanos de comercio,
cooperación y desarrollo sean
vividos con vigor y teniendo siempre
en cuenta el bien común de los hijos
de esta tierra.

La bendición del Altísimo sea con
todos y cada uno de ustedes y sus
pueblos. Gracias.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

Libreria Editricine Vaticana/
RomeReports



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/visita-a-la-oficina-
de-las-naciones-unidas-en-nairobi/

(15/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/visita-a-la-oficina-de-las-naciones-unidas-en-nairobi/
https://opusdei.org/es/article/visita-a-la-oficina-de-las-naciones-unidas-en-nairobi/
https://opusdei.org/es/article/visita-a-la-oficina-de-las-naciones-unidas-en-nairobi/

	Visita a la Oficina de las Naciones Unidas en Nairobi

