opusdei.org

Visita a la Oficina de
las Naciones Unidas
en Nairobi

Intervenciones del Papa
Francisco en su viaje apostolico
a Kenia, Uganda y Republica
Centroafricana (25-30 de
noviembre).

26/11/2015

Visita a la Oficina de las Naciones
Unidas en Nairobi (jueves 26 de
noviembre)

SRk kkk



Deseo agradecer la amable invitacion
y las palabras de acogida de la
Sefiora Sahle-Work Zewde, Directora
General de la Oficina de las Naciones
Unidas en Nairobi, como también del
Senor Achim Steiner, Director
Ejecutivo del Programa de las
Naciones Unidas para el Medio
Ambiente, y del Sefior Joan Clos,
Director Ejecutivo del Programa
ONU-Habitat. Aprovecho la ocasion
para saludar a todo el personal y a
todos los que colaboran con las
instituciones aqui presentes. Aunque
no estén aca en este momento, a
todos que son los que llevan el
esfuerzo cotidiano del trabajo.

De camino hacia esta sala me han
invitado a plantar un arbol en el
parque del Centro de las Naciones
Unidas. Quise aceptar este gesto
simbdlico y sencillo, cargado de
significado en tantas culturas.



Plantar un arbol es, en primera
instancia, una invitacion a seguir
luchando contra fenomenos como la
deforestacion y la desertificacion.
Nos recuerda la importancia de
tutelar y administrar
responsablemente aquellos
«pulmones del planeta repletos de
biodiversidad [como bien lo podemos
apreciar en este continente con] la
cuenca fluvial del Congo», lugar
esencial «para la totalidad del
planeta y para el futuro de la
humanidad». Por eso, es siempre
apreciada y alentada «la tarea de
organismos internacionales y de
organizaciones de la sociedad civil
que sensibilizan a las poblaciones y
cooperan criticamente, también
utilizando legitimos mecanismos de
presion, para que cada gobierno
cumpla con su propio e indelegable
deber de preservar el ambiente y los
recursos naturales de su pais, sin
venderse a intereses espurios locales



o internacionales» (Carta enc.
Laudato si’, 38).

A su vez, plantar un arbol nos
provoca a seguir confiando,
esperando y especialmente
comprometiendo nuestras manos
para revertir todas las situaciones de
injusticia y deterioro que hoy
padecemos.

Dentro de pocos dias comenzara en
Paris un importante encuentro sobre
el cambio climatico, donde la
comunidad internacional como tal,
se enfrentara de nuevo a esta
problematica. Seria triste y me
atrevo a decir, hasta catastrofico, que
los intereses particulares
prevalezcan sobre el bien comun y
lleven a manipular la informacion
para proteger sus propios proyectos.

En este contexto internacional,
donde se nos plantea la disyuntiva
que no podemos ignorar de mejorar
o destruir el ambiente, cada


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#38

iniciativa pequefa o grande,
individual o colectiva, para cuidar la
creacion indica el camino seguro
para esa «generosa y digna
creatividad, que muestra lo mejor del
ser humano» (ibid., 211).

«El clima es un bien comun, de todos
y para todos; [...] el cambio climatico
es un problema global con graves
dimensiones ambientales, sociales,
economicas, distributivas y politicas,
y plantea uno de los principales
desafios actuales para la
humanidad»(ibid., 23-25) cuya
respuesta «debe incorporar una
perspectiva social que tenga en
cuenta los derechos fundamentales
de los mas postergados» (ibid., 93). Ya
que «el abuso y la destruccion del
ambiente, al mismo tiempo, va
acompafiado por un imparable
proceso de exclusion» (Discurso a la
ONU, 25 septiembre 2015).


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#211
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#23
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#25
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#93
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html

La COP21 es un paso importante en
el proceso de desarrollo de un nuevo
sistema energético, que dependa al
minimo de los combustibles fésiles,
busque la eficiencia energética y se
estructure con el uso de energia con
bajo o nulo contenido de carbono.
Estamos ante el gran compromiso
politico y econdmico de replantear y
corregir las disfunciones y
distorsiones del actual modelo de
desarrollo.

El Acuerdo de Paris puede dar una
sefial clara en esta direccion, siempre
que, como ya tuve ocasion de decir
ante la Asamblea General de la ONU,
evitemos «toda tentacion de caer en
un nominalismo declaracionista con
efecto tranquilizador en las
conciencias. Debemos cuidar que
nuestras instituciones sean
realmente efectivas» (ibid.). Por eso,
espero que la COP21 lleve a concluir
un acuerdo global y «transformador»
basado en los principios de


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html

solidaridad, justicia, equidad y
participacion, y orientando a la
consecucion de tres objetivos, a la
vez complejos pero
interdependientes: el alivio del
impacto del cambio climatico, la
lucha contra la pobreza y el respeto
de la dignidad humana.

A pesar de muchas dificultades, se
esta afirmando la «tendencia a
concebir el planeta como patria y la
humanidad como pueblo que habita
una casa de todos» (Carta enc.
Laudato si’, 164). Ningun pais «puede
actuar al margen de una
responsabilidad comun. Si realmente
queremos un cambio positivo,
tenemos que asumir humildemente
nuestra interdependencia» (Discurso
a los movimientos populares, 9 julio
2015). El problema surge cuando
creemos que interdependencia es
sindénimo de imposicion o sumision
de unos en funcion de los intereses


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#164
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/july/documents/papa-francesco_20150709_bolivia-movimenti-popolari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/july/documents/papa-francesco_20150709_bolivia-movimenti-popolari.html

de los otros. Del mas débil en funcién
del mas fuerte.

Es necesario un didlogo sincero
abierto, con la cooperacion
responsable de todos: autoridades
politicas, comunidad cientifica,
empresas y sociedad civil. No faltan
ejemplos positivos que nos
demuestran como una verdadera
colaboracion entre la politica, la
ciencia y la economia es capaz de
lograr importantes resultados.

Somos conscientes, sin embargo, de
que los «seres humanos, capaces de
degradarse hasta el extremo,
también pueden sobreponerse,
volver a optar por el bien'y
regenerarse» (Carta enc. Laudato st
205). Esta toma de conciencia
profunda nos lleva a esperar que, si
la humanidad del periodo post-
industrial podria ser recordada como
una de las mas irresponsables de la
historia, «la humanidad de


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#205

comienzos del siglo XXI [sea]
recordada por haber asumido con
generosidad sus graves
responsabilidades» (ibid., 165).

Para eso es necesario poner la
economia y la politica al servicio de
los pueblos donde «el ser humano, en
armonia con la naturaleza,
estructura todo el sistema de
produccion y distribucion para que
las capacidades y las necesidades de
cada uno encuentren un cauce
adecuado en el ser social» (Discurso a
los movimientos populares, 9 julio
2015). No se trata de una utopia
fantastica, por el contrario, una
perspectiva realista que pone la
persona y su dignidad como punto de
partida y hacia donde todo tiene que
fluir.

El cambio de rumbo que necesitamos
no es posible realizarlo sin un
compromiso sustancial por la
educacion y la formacion. Nada sera


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#165
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/july/documents/papa-francesco_20150709_bolivia-movimenti-popolari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/july/documents/papa-francesco_20150709_bolivia-movimenti-popolari.html

posible si las soluciones politicas y
técnicas no van acompafiadas de un
proceso de educacion que promueva
nuevos estilos de vida. Un nuevo
estilo cultural. Esto exige una
formacion destinada a fomentar en
nifios y nifias, mujeres y hombres,
jovenes y adultos, la asuncion de una
cultura del cuidado; cuidado de si,
cuidado del otro, cuidado del
ambiente; en lugar de la cultura de la
degradacion y del descarte. Descarte
de si, del otro, descarte del ambiente.
La promocion de la «conciencia de
un origen comun, de una
pertenencia mutua y de un futuro
compartido por todos [nos] permitira
el desarrollo de nuevas convicciones,
actitudes y formas de vida. Se trata
de un gran desafio cultural,
espiritual y educativo que supondra
largos procesos de

regeneracion» (Carta enc. Laudato
si’, 202), que todavia estamos a
tiempo de impulsar.


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#202
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#202

Son muchos los rostros, las historias,
las consecuencias evidentes en miles
de personas que la cultura del
degrado y del descarte ha llevado a
sacrificar bajo los idolos de las
ganancias y del consumo. Debemos
cuidarnos de un triste signo de la
«globalizacion de la indiferencia, que
nos va “acostumbrando” lentamente
al sufrimiento de los otros, como si
fuera algo normal» (Mensaje para la
Jornada Mundial de la Alimentacion
2013, 16 octubre 2013, 2), o peor aun,
a resignarnos ante las formas
extremas y escandalosas de
“descarte” y de exclusion social,
como son las nuevas formas de
esclavitud, el trafico de personas, el
trabajo forzado, la prostitucion, el
trafico de organos. «Es tragico el
aumento de los migrantes huyendo
de la miseria empeorada por la
degradacion ambiental, que no son
reconocidos como refugiados en las
convenciones internacionales y
llevan el peso de sus vidas


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/food/documents/papa-francesco_20131016_messaggio-giornata-alimentazione.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/food/documents/papa-francesco_20131016_messaggio-giornata-alimentazione.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/messages/food/documents/papa-francesco_20131016_messaggio-giornata-alimentazione.html

abandonadas sin proteccion
normativa alguna» (Carta enc.
Laudato si’, 25). Son muchas vidas,
son muchas historias, son muchos
suefios que naufragan en nuestro
presente. No podemos permanecer
indiferentes ante esto. No tenemos
derecho.

En paralelo al descuido del ambiente,
desde hace tiempo somos testigos de
un rapido proceso de urbanizacion,
que por desgracia conduce con
frecuencia a un «crecimiento
desmedido y desordenado de muchas
ciudades que se han hecho
insalubres [e ...] ineficientes» (ibid.,
44). Y son también lugares donde se
difunden sintomas preocupantes de
una tragica rotura de los vinculos de
integracion y de comunion social,
que lleva al «crecimiento de la
violencia y [al] surgimiento de
nuevas formas de agresividad social,
[al] narcotrafico y [al] consumo
creciente de drogas entre los mas


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#25
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#44

jovenes, [a] la pérdida de
identidad» (ibid., 46), al desarraigo y
al anonimato social (cf. ibid, 149).

Quiero expresar mi aliento a cuantos,
a nivel local e internacional, trabajan
para asegurar que el proceso de
urbanizacion se convierta en un
instrumento eficaz para el desarrollo
y la integracion, a fin de garantizar a
todos, y en especial a las personas
que viven en barrios marginales,
condiciones de vida dignas,
garantizando los derechos basicos a
la tierra, al techo y al trabajo. Es
necesario fomentar iniciativas de
planificacion urbana y del cuidado
de los espacios publicos que vayan
en esta direccidon y contemplen la
participacion de la gente del lugar,
tratando de contrarrestar las muchas
desigualdades y los bolsones de
pobreza urbana, no sélo econémicos,
sino también y sobre todo sociales y
ambientales. La futura Conferencia
Habitat-III, prevista en Quito para


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#149

octubre de 2016, podria ser un
momento importante para
identificar maneras de responder a
estas problematicas.

Dentro de pocos dias, esta ciudad de
Nairobi, sera sede de la 102
Conferencia Ministerial de la
Organizacion Mundial del Comercio.
En 1967, frente a un mundo cada vez
mas interdependiente, y
anticipandose en aquellos afios a la
presente realidad de la globalizacion,
mi predecesor Pablo VI reflexionaba
sobre como las relaciones
comerciales entre los Estados
podrian ser un elemento
fundamental para el desarrollo de los
pueblos o, por el contrario, causa de
miseria y de exclusion (cf. Carta
enc.Populorum progressio, 56-62).
Aun reconociendo lo mucho que se
ha trabajado en esta materia, parece
que no se ha llegado todavia a un
sistema comercial internacional
equitativo y totalmente al servicio de


https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html

la lucha contra la pobreza y la
exclusion. Las relaciones comerciales
entre los Estados, parte
indispensable de las relaciones entre
los pueblos, pueden servir tanto para
danar el ambiente como para
recuperarlo y asegurarlo para las
generaciones futuras.

Expreso mi deseo de que las
deliberaciones de la proxima
Conferencia de Nairobi no sean un
simple equilibrio de intereses
contrapuestos, sino un verdadero
servicio al cuidado de la casa comun
y al desarrollo integral de las
personas, especialmente de los mas
postergados. En particular, quiero
unirme a las preocupaciones de
tantas realidades comprometidas en
la cooperacion al desarrollo y en la
asistencia sanitaria —entre ellos las
congregaciones religiosas que asisten
a los mas pobres y excluidos—, acerca
de los acuerdos sobre la propiedad
intelectual y el acceso a las



medicinas y cuidados esenciales de la
salud. Los Tratados de libre comercio
regionales sobre la proteccion de la
propiedad intelectual, en particular
en materia farmacéutica y de
biotecnologia, no sdlo no deben
limitar las facultades ya otorgadas a
los Estados por los acuerdos
multilaterales, sino que, al contrario,
deberian ser un instrumento para
asegurar un minimo de atencion
sanitaria y de acceso a los remedios
basicos para todos. Las discusiones
multilaterales, a su vez, deben dar a
los paises mas pobres el tiempo, la
elasticidad y las excepciones
necesarias para una adecuacion
ordenada y no traumatica a las
normas comerciales. La
interdependencia y la integracion de
las economias no debe suponer el
mas minimo detrimento de los
sistemas de salud y de proteccion
social existentes; al contrario, deben
favorecer su creaciony
funcionamiento. Algunos temas



sanitarios, como la eliminacion de la
malaria y la tuberculosis, la cura de
las llamadas enfermedades
«huérfanas» y los sectores de la
medicina tropical desatendidos,
reclaman una atencion politica
primaria, por encima de cualquier
otro interés comercial o politico.

Africa ofrece al mundo una belleza y
una riqueza natural que nos lleva a
alabar al Creador. Este patrimonio
africano y de toda la humanidad
sufre un constante riesgo de
destruccion, causado por egoismos
humanos de todo tipo y por el abuso
de situaciones de pobrezay
exclusion. En el contexto de las
relaciones econdmicas entre los
Estados y los pueblos no se puede
dejar de hablar de los traficos
ilegales que crecen en un ambiente
de pobreza y que, a su vez alimentan
la pobreza y la exclusion. El
comercio ilegal de diamantes y
piedras preciosas, de metales raros o



de alto valor estratégico, de maderas
y material bioldgico, y de productos
animales, como el caso del trafico de
marfil y la consecuente matanza de
elefantes, alimenta la inestabilidad
politica, alimenta el crimen
organizado y el terrorismo. También
esta situacion es un grito de los
hombres y de la tierra que tiene que
ser escuchado por la Comunidad
Internacional.

En mi reciente visita a la sede de la
ONU en Nueva York, pude expresar
el deseo y la esperanza de que la
obra de las Naciones Unidas y de
todos los desarrollos multilaterales
pueda ser «prenda de un futuro
seguro y feliz para las generaciones
futuras. Lo sera si los representantes
de los Estados sabran dejar de lado
los intereses sectoriales e ideologias,
y buscar sinceramente el servicio al
bien comun» (Discurso a la ONU, 25
septiembre 2015).


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html

Renuevo una vez mas el apoyo de la
Comunidad Catolica, y el mio de
seguir rezando y colaborando para
que los frutos de la cooperacion
regional que se expresan hoy en la
Union Africana y en los muchos
acuerdos africanos de comercio,
cooperacion y desarrollo sean
vividos con vigor y teniendo siempre
en cuenta el bien comun de los hijos
de esta tierra.

La bendicion del Altisimo sea con
todos y cada uno de ustedes y sus
pueblos. Gracias.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

Libreria Editricine Vaticana/
RomeReports




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es/article/visita-a-la-oficina-
de-las-naciones-unidas-en-nairobi/
(15/01/2026)


https://opusdei.org/es/article/visita-a-la-oficina-de-las-naciones-unidas-en-nairobi/
https://opusdei.org/es/article/visita-a-la-oficina-de-las-naciones-unidas-en-nairobi/
https://opusdei.org/es/article/visita-a-la-oficina-de-las-naciones-unidas-en-nairobi/

	Visita a la Oficina de las Naciones Unidas en Nairobi

