
opusdei.org

Vida de María (XX):
Reina y Señora del
universo

Uno de los momentos más
importantes en la vida de la
Virgen es su coronación como
Reina del Universo. Así lo relata
san Josemaría: «Le rinden
pleitesía de vasallos los ángeles,
los patriarcas, los profetas, los
Apóstoles..., y todos los
pecadores, y tú y yo». Este es el
último artículo de la serie «Vida
de María», en la que nos
adentramos en su vida a través
del Magisterio, Padres de la
Iglesia, santos y poetas.



21/08/2025

• Libro: "María, una vida junto a
Jesús", en formato PDF, ePub y Mobi.

La fiel compañera de la
redención

La coronación de la Virgen como
Reina y Señora del universo es la
última piedra de los privilegios
concedidos a Santa María. Era
sobrenaturalmente lógico que la
Madre de Dios, una vez asunta en
cuerpo y alma a la gloria del Cielo,
fuera ensalzada por la Santísima
Trinidad por encima de los coros de
los ángeles y de toda la jerarquía de
los santos. Más que Tú, sólo Dios ,
exclama el pueblo cristiano.

https://opusdei.org/es-es/article/ebook-maria-una-vida-junto-a-jesus/
https://opusdei.org/es-es/article/ebook-maria-una-vida-junto-a-jesus/


Un salmo de especial relieve
mesiánico canta la gloria del rey y,
unida a él, la gloria de la reina. Eres
el más hermoso de los hijos de Adán,
en tus labios se ha derramado la
gracia, pues Dios te ha bendecido para
siempre (...). Tu trono, ¡oh Dios!, es
por siempre, sin fin; cetro de rectitud
es el cetro de tu reino ( Sal 44 [45]
3-7). Enseguida, el salmista se dirige
a la reina. Escucha, hija, y mira,
presta tu oído, olvida tu pueblo y la
casa de tu padre, y el rey se prendará
de tu belleza; él es tu señor, inclínate a
él (...). Radiante de gloria, la hija del
rey enjoyada —de brocados de oro es
su vestido, con bordados de colores—,
es conducida ante el rey. Vírgenes, sus
damas, forman su séquito (...), son
conducidas en medio de alegría y
regocijo; entran en el palacio del rey
(Ibid., 11-16).

La liturgia aplica este salmo a Cristo
y a María en la gloria celestial. Esta
interpretación se funda en algunos



textos del Evangelio que se refieren
explícitamente a la Virgen. En la
Anunciación, san Gabriel le revela
que su Hijo reinará eternamente
sobre la casa de Jacob y su reino no
tendrá fin (Lc 1, 33). Va a ser madre
de un hijo que, en el mismo instante
de su concepción como hombre, es
Rey y Señor de todas las cosas; Ella,
que lo dará a luz, participa de su
realeza. Lo mismo afirma santa
Isabel, que, iluminada por el Espíritu
Santo, confiesa en voz alta: ¿De
dónde a mí tanto bien, que venga la
Madre de mi Señor a visitarme? ( Lc 1,
43). También san Juan evangelista,
en una gran visión del Apocalipsis,
describe a una mujer vestida de sol, la
luna a sus pies, y sobre su cabeza una
corona de doce estrellas ( Ap 12, 1).
Según la liturgia y la tradición de la
Iglesia, esa mujer es María,
vencedora con Cristo sobre el dragón
infernal y entronizada como Reina
del universo.



El pueblo cristiano confesó siempre
esta suprema gloria de María,
partícipe de la realeza de Cristo.
Como Él, la tiene por nacimiento (es
la madre del Rey) y por derecho de
conquista (es su fiel compañera en la
redención). En sus manos ha puesto
el Señor los méritos
sobreabundantes que ganó con su
muerte en la Cruz, para que los
distribuya según la Voluntad de Dios.

La realeza de María es una verdad
consoladora para todos los hombres,
especialmente cuando nos sentimos
merecedores del castigo divino, como
justa pena de los pecados. La Iglesia
invita a recurrir a Ella, nuestra
Madre y nuestra Reina, en todas
nuestras necesidades. Ser Madre de
Dios y Madre de los hombres es el
fundamento sólido de la filial
confianza en su intercesión
poderosa, que nos conforta y nos
impulsa a levantarnos de nuestras
caídas.



La invocamos con las palabras de
una antigua oración: Salve, Regina,
Mater misericordiæ; vita, dulcedo,
spes nostra, salve! Dios te salve,
Reina y Madre de misericordia... Ad
te clamamus, exsules filii Evæ. Ad te
suspiramus, gementes et flentes...
Ponemos en Ella toda nuestra
confianza, porque una madre
escucha siempre las súplicas de sus
hijos. Recordare, Virgo Mater Dei —le
decimos—, dum steteris in conspectu
Domini, ut loquaris pro nobis bona
(cfr. Jr 18, 20). Ella habla siempre
bien de nosotros delante del Padre,
del Hijo y del Espíritu Santo, y
alcanza del Señor las cosas buenas
que necesitamos. Sobre todo, la
gracia de la perseverancia final, que
nos abrirá las puertas del Cielo: 
Ruega por nosotros, pecadores, ahora
y en la hora de nuestra muerte. Amén.



La voz del Magisterio

Encíclica Ad cœli Reginam (Pío XII)

«El fundamento principal,
documentado por la tradición y la
sagrada liturgia, en que se apoya la
realeza de María, es indudablemente 
su divina maternidad. Se lee en la
Sagrada Escritura, acerca del Hijo
que un virgen concebirá : será
llamado Hijo del Altísimo, y a Él le
dará el Señor Dios la s ede de David,
su padre, y reinará eternamente en la
casa de Jacob, y su rein o no tendrá fin
( Lc 1,32.33), y con esto María es
llamada Mater Domini ( ibid ., 43). De
donde fácilmente se deduce que Ella
es también Reina, pues engendró un
Hijo , que en el mismo momento de
su concepción, en virtud de la unión
hipostática de la naturaleza humana
con el Verbo, era Rey, aun como
hombre, y Señor de todas las cosas.
Así que con razón pudo escribir San
Juan Damasceno: “Verdaderamente



fue Señora de toda criatura cuando
fue Madre del Creador" (La fe
ortodoxa 4, 1) ; y de igual modo
puede afirmarse que el primero que
anunció a María con palabras
celestiales la regia prerrogativa fue el
mismo arcángel san Gabriel.

»Con todo, la Bienaventurada Virgen
María debe ser llamada Reina, no
sólo por razón de su maternidad
divina, sino también porque, por
voluntad divina, tuvo parte
excelentísima en la obra de nuestra
eterna salvación (...). En la
realización de la obra redentora, la
Beatísima Virgen María ciertamente
se asoció íntimamente a Cristo, y con
razón canta la liturgia sagrada:
“Estaba en pie dolorosa junto a la
cruz de Nuestro Señor Jesucristo
Santa María, Reina del cielo y Señora
del mundo" (Fiesta de los Siete
Dolores de María, Tracto ). Así pudo
escribir en la Edad Media un
piadosísimo discípulo de San



Anselmo: “Así como Dios, creando
con su poder todas las cosas, es Padre
y Señor de todo, así María, reparando
con sus méritos todas las cosas, es
Madre y Señora de todo. Dios es
Señor de todas las cosas, porque las
ha creado en su propia naturaleza
con su imperio; y María es Señora de
todas las cosas, porque las ha
elevado a su dignidad original con la
gracia que Ella mereció" (Eadmero, 
Excelencias de la Virgen María , 11)
( ...).

»De estas premisas se puede argüir
así: si María fue asociada por
voluntad de Dios a Cristo Jesús,
principio de la salud en la obra de la
salvación espiritual, y lo fue en modo
semejante a aquel con que Eva fue
asociada a Adán, principio de
muerte, así se puede afirmar que
nuestra redención se efectuó según
una cierta “recapitulación" (San
Ireneo de Lyon, Contra las herejías ,
V, 19, 1); por lo cual el género



humano, sujeto a la muerte por
causa de una virgen, se salva
también por medio de una virgen
(...).

»Ciertamente, en sentido pleno,
propio y absoluto, solamente
Jesucristo, Dios y hombre, es Rey; con
todo, también María, sea como
Madre de Cristo Dios, sea como
asociada a la obra del divino
Redentor en la lucha con los
enemigos y en el triunfo obtenido
sobre todos, participa Ella también
de la dignidad real, aunque en modo
limitado y analógico. Precisamente
de esta unión con Cristo Rey deriva
en Ella tan esplendorosa sublimidad,
que supera la excelencia de todas la
cosas creadas. De esta misma unión
con Cristo nace aquel poder regio por
el que Ella puede dispensar los
tesoros del Reino del divino
Redentor; en fin, en la misma unión
con Cristo tiene origen la eficacia



inagotable de su materna intercesión
con su Hijo y con el Padre».

Pío XII (siglo XX). Encíclica Ad cœli
Reginam, 11-X-1954.

Juan Pablo II, Audiencia general,
23-VII-1997

«La devoción popular invoca a María
como Reina. El Concilio Vaticano II,
después de recordar la Asunción de
la Virgen “en cuerpo y alma a la
gloria del cielo", explica que fue
“elevada por el Señor como Reina del
universo, para ser conformada más
plenamente a su Hijo, Señor de los
señores (cfr. Ap 19, 16) y vencedor
del pecado y de la muerte" (Lumen
gentium , 59).

»Así pues, los cristianos miran con
confianza a María Reina, y esto no
sólo no disminuye, sino que, por el



contrario, exalta su abandono filial
en aquella que es Madre en el orden
de la gracia.

»Más aún, la solicitud de María Reina
por los hombres puede ser
plenamente eficaz precisamente en
virtud del estado glorioso posterior a
la Asunción. Esto lo destaca muy
bien San Germán de Constantinopla,
que piensa que ese estado asegura la
íntima relación de María con su Hijo,
y hace posible su intercesión en
nuestro favor. Dirigiéndose a María,
añade: Cristo quiso “tener, por
decirlo así, la cercanía de tus labios y
de tu corazón; de este modo, cumple
todos los deseos que le expresas,
cuando sufres por tus hijos, y Él hace,
con su poder divino, todo lo que le
pides" ( Homilía 1).

»Se puede concluir que la Asunción
no sólo favorece la plena comunión
de María con Cristo, sino también
con cada uno de nosotros: está junto



a nosotros, porque su estado glorioso
le permite seguirnos en nuestro
itinerario terreno diario. También
leemos en San Germán: “Tú moras
espiritualmente con nosotros, y la
grandeza de tu desvelo por nosotros
manifiesta tu comunión de vida con
nosotros" ( Homilía 1). En vez de
crear distancia entre nosotros y la
Virgen, el estado glorioso de María
suscita una cercanía continua y
solícita. Ella conoce todo lo que
sucede en nuestra existencia, y nos
sostiene con amor materno en las
pruebas de la vida».

Juan Pablo II (siglo XX-XXI). Discurso
en la audiencia general, 23-VII-1997.

La voz de los Padres de la
Iglesia

«Alégrate, oh Madre de la celestial
alegría. Alégrate, oh sostén de la
alegría sublime. Alégrate, oh autora
del gozo inmortal. Alégrate, oh



místico albergue del gozo inefable.
Alégrate, oh divino tesoro del eterno
gozo. Alégrate, oh árbol frondoso del
gozo vivificante. Alégrate, Madre
Inmaculada de Dios. Alégrate, oh
Virgen integérrima después del
parto. Alégrate, oh espectáculo, de
todas las maravillas la más
admirables.

»¿Quién podrá elogiar tu esplendor?
¿Quién se atreverá a expresar con
palabras el portento que eres?
¿Quién se considerará capaz de
narrar tu encanto? Tú adornaste la
naturaleza humana; tú superaste a
los órdenes angélicos; tú eclipsaste el
fulgor de los Arcángeles; tú mostraste
que está por debajo de ti el sublime
asiento de los Tronos; tú dejaste
abajo las alturas de las
Dominaciones; tú sobrepujaste el
poderío de los Principados; tú hiciste
que pareciese débil la fortaleza de las
Potestades; tú sobresaliste por una
virtud mayor que la de las Virtudes;



tú sobrepasaste el vuelo de los
Serafines de seis alas, con el batir
divino del plumaje de tu alma; tú
finalmente has sobrepasado
largamente a todas las criaturas:
porque verdaderamente
sobrepujaste la pureza de todas; y
porque recibiste en ti al fundador de
todas las criaturas: el mismo que
engendraste en tu seno y te
engendró; y sólo tú entre todas las
criaturas has sido hecha Madre de
Dios».

San Sofronio de Jerusalén (siglo VII).
Homilía en la Anunciación de la
Madre de Dios.

La voz de los santos y autores
espirituales

Vida de María (Franz M. Willam)

«¡Qué explosión de alegría, de júbilo
y de bienaventuranza fue para María
el ver de nuevo a Jesús en el Cielo, el



contemplarlo no sólo como alma
espiritual, sino con el cuerpo
glorioso, ascendiendo hacia Él,
brillando como el sol con el
esplendor de la gracia!

»Nada había en aquel cuerpo que no
hubiera puesto con generosidad
perfecta al servicio de Jesús: su casto
seno que había llevado al Hijo de
Dios; sus manos que le habían
colocado cuando niño en el pesebre,
que le habían ofrecido la primera
bebida, que le habían presentado el
primer manjar; las que le habían
sostenido en sus primeros pasos
cuando niño y habían estado siempre
activas para ayudarle; las que habían
molido el grano para Él y habían
cocido el pan; las que habían hilado y
tejido y remendado, hasta que fue
mayor y estuvo dispuesto para la
pasión; las que en la hora de la
pasión se habían entrelazado la una
con la otra con sumisión y abandono
en Dios en el exceso de dolor.



»Sus pies, que habían dado tantos
pasos por amor a Jesús: pasos hacia
la fuente para traer agua con que
calmar su sed, pasos hacia la colina
pedregosa para recoger leña, pasos y
pasos desinteresados en el propio
hogar, aquellos pasos innumerables
que dan las madres en sus afanes por
el hijo, sin contarlos; pasos en las
peregrinaciones al Santuario, pasos
angustiosos cuando buscaba a Jesús
en Jerusalén, y más angustiosos
todavía cuando subió a la colina del
Calvario.

»Sus ojos saludaron a Jesús, los
mismos que le habían contemplado
cuando niño en el pesebre, llenos de
alegría; los que le habían visto
crecer; los que a cada momento le
seguían inconscientemente en
Nazaret y no podían encontrar
descanso sino en su vista. Ahora
podía descansar en Él eternamente.



»Sus oídos habían percibido la voz de
Jesús como la voz del Hijo de Dios, en
un tiempo en que sus palabras
alternaban todavía con el rechinar
de la sierra en la madera fibrosa,
cuando tasaba a los clientes el precio
por los aperos y marcos de puertas;
la voz que habían percibido cuando
predicaba y enseñaba, cuando a su
imperio se obraban los milagros y
salían expulsados los demonios,
cuando oraba en la Cruz por sus
enemigos y se quejaba de su soledad.
Las palabras de Jesús se habían
transformado, el tono también; pero
una cosa se conservaba: María había
recibido y guardado en sí las
palabras salidas de la boca de su
Hijo, fueran tristes o alegres,
solemnes o celestialmente sencillas,
como palabras del Hijo de Dios hecho
carne. Ahora volvía a oír la misma
voz, como voz del Hijo de Dios
glorificado.



»Con santo anhelo había suspirado
su alma por el Mesías, apenas fue
capaz de entender algo sobre su
venida. Con presteza servicial se
había dispuesto después su corazón a
ser un corazón maternal para Jesús,
cuando el ángel le trajo el mensaje:
“¡Darás a luz a un Hijo y le pondrás
por nombre Jesús!" Con disposición
intrépida había acogido también las
palabras del anciano Simeón: “¡Tu
propia alma te la atravesará una
espada!" Desde aquella hora ya no
había latido más su corazón para sí
misma, sino para Jesús y para todos
los hombres, cuya redención le había
traído a Él al mundo. Tampoco había
cesado de latir por Él y por los suyos,
cuando el Corazón de Jesús fue
abierto en el sacrificio de la Cruz.
Ella había permanecido firme; hasta
había querido que fuera martirizado
de aquella manera; lo había querido
por amor a los hombres que
necesitaban redención. Su corazón
había latido además por Jesús



cuando éste descansaba en el
sepulcro, cuando subió a los Cielos y
dejó a sus fieles el encargo de
aguardar al Consolador. Y después de
la venida del Consolador, se había
henchido de júbilo y había padecido
con la Iglesia naciente.

»Ahora, en el Cielo, el amor de su
Corazón se derramó en el amor del
Corazón de Jesús; un mar de amor en
un sinfín de mares de amor; y en este
amor se unían el que Ella y su Hijo
profesaban a los hombres, por cuyo
bien tanto había sufrido Jesús sobre
la tierra y tanto había tolerado María
pacientemente por asemejarse a
Jesús».

Franz M. Willam (siglo XX). Vida de
María, p. 375.

Santo Rosario (san Josemaría)



«Eres toda hermosa, y no hay en ti
mancha. —Huerto cerrado eres,
hermana mía, Esposa, huerto
cerrado, fuente sellada. — Veni:
coronaberis . —Ven: serás coronada
(Ct 4, 7, 12 y 8).

»Si tú y yo hubiéramos tenido poder,
la hubiéramos hecho también Reina
y Señora de todo lo creado.

»Una gran señal apareció en el cielo:
una mujer con corona de doce
estrellas sobre su cabeza. —Vestido
de sol. —La luna a sus pies ( Ap 12,
1). María, Virgen sin mancilla, reparó
la caída de Eva: y ha pisado, con su
planta inmaculada, la cabeza del
dragón infernal. Hija de Dios, Madre
de Dios, Esposa de Dios.

»El Padre, el Hijo y el Espíritu Santo
la coronan como Emperatriz que es
del Universo.

»Y le rinden pleitesía de vasallos los
Ángeles..., y los patriarcas y los



profetas y los Apóstoles..., y los
mártires y los confesores y las
vírgenes y todos los santos..., y todos
los pecadores y tú y yo».

San Josemaría Escrivá (siglo XX).
Santo Rosario, V misterio glorioso.

La voz de los poetas

Dios te salve, preciosa reina de gran
valía,

esfuerço e conorte de quien en ti se
fia;

a ti viene tu siervo a ofreçerte este
día

una pequeña prosa, e diz Ave María.

En mis cuytas siempre te llamo,
Señora

e dulçe abogada mía.

A mi Señora, la Virgen María



saludo siempre con grant deboçión

ca ésta me vale, valió e valdría.

La mi alma engrandesçe

al Señor de cada día,

quando nombrar me acaesçe

tu nombre, Señora mía.

Pedro López de Ayala (siglos XIV-XV).
Libro Rimado de Palacio.

Antes santa que engendrada,

preservada,

antes Reina que nacida;

eternalmente escogida,

muy querida,

por Madre de Dios guardada,



por virtud reina radiosa,

generosa;

por gracia emperadora,

por humildad gran señora,

y hasta ahora

no se vio tan alta cosa.

Gil Vicente (siglos XV-XVI). Auto de la
Sibila Casandra.

Madre de misericordia,

alba en cuya luz benigna

baña en piedades sus rayos

el claro Sol de justicia.

Paloma que desplegaste

aquella triunfante oliva,



cuyas pacíficas ramas

el óleo santo destilan.

Nube en cuyos sacros visos

el iris dulce rubrica,

que entre Dios y entre los hombres

el piadoso pacto firma.

Tus castos brazos ofrece

aquella dulce primicia

que dio de infinita deuda

satisfacción infinita.

Salve, Regina.

Gabriel Álvarez de Toledo (siglos XVII-
XVIII). (Citado por Laurentino María
Herrán,Mariología poética española,
p. 716).

J.A. Loarte



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/vida-de-maria-y-
xx-reina-y-senora-del-universo/

(08/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/vida-de-maria-y-xx-reina-y-senora-del-universo/
https://opusdei.org/es/article/vida-de-maria-y-xx-reina-y-senora-del-universo/
https://opusdei.org/es/article/vida-de-maria-y-xx-reina-y-senora-del-universo/

	Vida de María (XX): Reina y Señora del universo
	La fiel compañera de la redención
	La voz del Magisterio
	La voz de los Padres de la Iglesia
	La voz de los santos y autores espirituales
	La voz de los poetas


