
opusdei.org

Viaje del Papa
Francisco a Ecuador,
Bolivia y Paraguay

Ha concluido el segundo viaje
apostólico del Papa Francisco a
América. Estas han sido sus
palabras en Ecuador, Bolivia y
Paraguay.

13/07/2015

Programa del viaje:

Domingo 5 de julio de 2015

Palabras del Papa durante la
Ceremonia de bienvenida en el



Aeropuerto Internacional Mariscal
Sucre de Quito

Lunes 6 de julio de 2015

Llegada al Aeropuerto Internacional
José J. de Olmedo de Guayaquil

Visita al Santuario de la Divina
Misericordia

Santa Misa en el Parque de los
Samanes

Almuerzo en el Colegio Javier con la
comunidad de los jesuitas y el
séquito papal

Llegada al Aeropuerto Internacional
Mariscal Sucre de Quito

Visita de cortesía al Presidente de la
República en el Palacio de Carondelet

Visita a la Catedral de Quito

Martes 7 de julio de 2015



Encuentro con los obispos de
Ecuador en el Centro de
Convenciones del Parque del
Bicentenario

Santa Misa en el Parque del
Bicentenario

Encuentro con el mundo de la
enseñanza en la Pontificia
Universidad Católica de Ecuador

Encuentro con la sociedad civil en la
iglesia de San Francisco

Visita privada a la Iglesia de la
Compañía

Miércoles 8 de julio de 2015

Visita al Hogar para ancianos de las
Misioneras de la Caridad

Encuentro con el clero, religiosos,
religiosas y seminaristas en el
Santuario nacional mariano del
Quinche



Ceremonia de bienvenida en el
Aeropuerto Internacional El Alto, La
Paz (Bolivia)

Palabras del Santo Padre en memoria
del padre Luis Espinal

Visita de cortesía al Presidente del
Estado Plurinacional de Bolivia en el
Palacio del Gobierno

Encuentro con las autoridades civiles
en la catedral de La Paz

Llegada al Aeropuerto Internacional
Viru Viru de Santa Cruz de la Sierra

Jueves 9 de julio de 2015

Santa Misa en la plaza de Cristo
Redentor

Encuentro con los sacerdotes,
religiosos, religiosas y seminaristas
en el colegio Don Bosco

Participación en el II Encuentro
mundial de los Movimientos



populares en el salón principal de la
feria Expocruz

Viernes 10 de julio de 2015

Palabras del Santo Padre en ocasión
de la entrega de dos condecoraciones
a la Virgen de Copacabana, patrona
de Bolivia

Visita al Centro de Rehabilitación
Santa Cruz–Palmasola

Encuentro con los obispos de Bolivia
en la iglesia parroquial de La Santa
Cruz

Ceremonia de despedida en el
Aeropuerto Internacional de Viru
Viru

Ceremonia de bienvenida en el
Aeropuerto Internacional Silvio
Pettirossi de Asunción (Paraguay)

Visita de cortesía al Presidente de la
República en el Palacio de López



Encuentro con las autoridades y el
cuerpo diplomático en el jardín del
Palacio de López

Sábado 11 de julio de 2015

Visita al Hospital general pediátrico
“Niños de Acosta Ñu”

Santa Misa en la explanada del
Santuario mariano de Caacupé

Encuentro con representantes de la
sociedad civil en el estadio León
Condou del colegio San José

Celebración de las vísperas en la
Catedral Metropolitana de Asunción

Domingo 12 de julio de 2015

Visita a la población del Bañado
Norte (Capilla de San Juan Bautista)

Santa Misa en el campo grande de Ñu
Guazú



Ángelus en el campo grande de Ñu
Guazú

Encuentro con los obispos de
Paraguay en el Centro cultural de la
Nunciatura Apostólica

Almuerzo con los obispos de
Paraguay y el séquito papal

Encuentro con los jóvenes en la
Costanera de Asunción

Salida en avión hacia Roma

Palabras del Papa durante la
Ceremonia de bienvenida en el
Aeropuerto Internacional Mariscal
Sucre de Quito

Señor Presidente,

Distinguidas autoridades del
Gobierno,

Hermanos en el Episcopado,



Señoras y señores, amigos todos:

Doy gracias a Dios por haberme
permitido volver a América Latina y
estar hoy aquí con ustedes, en esta
hermosa tierra del Ecuador. Siento
alegría y gratitud al ver esta calurosa
bienvenida: es una muestra más del
carácter acogedor que tan bien
define a las gentes de esta noble
Nación.

Le agradezco, Señor Presidente, sus
palabras —le agradezco su
consonancia con mi pensamiento:
me ha citado demasiado, ¡gracias!—,
a las que correspondo con mis
mejores deseos para el ejercicio de su
misión: que pueda lograr lo que
quiere para el bien de su pueblo.
Saludo cordialmente a las
distinguidas Autoridades del
Gobierno, a mis hermanos Obispos, a
los fieles de la Iglesia en el país y a
todos aquellos que me abren hoy las
puertas de su corazón, de su hogar y



de su Patria. A todos ustedes mi
afecto y sincero reconocimiento.

Visité Ecuador en distintas ocasiones
por motivos pastorales; así también
hoy, vengo como testigo de la
misericordia de Dios y de la fe en
Jesucristo. La misma fe que durante
siglos ha modelado la identidad de
este pueblo y ha dado tan buenos
frutos, entre los que se destacan
figuras preclaras como Santa
Mariana de Jesús, el santo hermano
Miguel Febres, santa Narcisa de Jesús
o la beata Mercedes de Jesús Molina,
beatificada en Guayaquil hace treinta
años durante la visita del Papa san
Juan Pablo II. Ellos vivieron la fe con
intensidad y entusiasmo, y
practicando la misericordia
contribuyeron, desde distintos
ámbitos, a mejorar la sociedad
ecuatoriana de su tiempo.

En el presente, también nosotros
podemos encontrar en el Evangelio



las claves que nos permitan afrontar
los desafíos actuales, valorando las
diferencias, fomentando el diálogo y
la participación sin exclusiones, para
que los logros en progreso y
desarrollo que se están consiguiendo
se consoliden y garanticen un futuro
mejor para todos, poniendo una
especial atención en nuestros
hermanos más frágiles y en las
minorías más vulnerables, que son la
deuda que todavía toda América
Latina tiene. Para esto, Señor
Presidente, podrá contar siempre con
el compromiso y la colaboración de
la Iglesia, para servir a este pueblo
ecuatoriano que se ha puesto de pie
con dignidad.

Amigos todos, comienzo con ilusión y
esperanza los días que tenemos por
delante. En Ecuador está el punto
más cercano al espacio exterior: es el
Chimborazo, llamado por eso el lugar
“más cercano al sol”, a la luna y las
estrellas. Nosotros, los cristianos,



identificamos a Jesucristo con el sol,
y a la luna con la iglesia; y la luna no
tiene luz propia, y si la luna se
esconde del sol se vuelve oscura. El
sol es Jesucristo y si la Iglesia se
aparta o se esconde de Jesucristo se
vuelve oscura y no da testimonio.
Que estos días se nos haga más
evidente a todos la cercanía «del sol
que nace de lo alto», y que seamos
reflejo de su luz y de su amor.

Desde aquí quiero abrazar al
Ecuador entero. Que desde la cima
del Chimborazo, hasta las costas del
Pacífico; desde la selva amazónica,
hasta las Islas Galápagos, nunca
pierdan la capacidad de dar gracias a
Dios por lo que hizo y hace por
ustedes, la capacidad de proteger lo
pequeño y lo sencillo, de cuidar de
sus niños y de sus ancianos, que son
la memoria de su pueblo, de confiar
en la juventud, y de maravillarse por
la nobleza de su gente y la belleza



singular de su País —que según el
Señor Presidente es el paraíso.

Que el Sagrado Corazón de Jesús y el
Inmaculado Corazón de María, a
quienes Ecuador ha sido consagrado,
derramen sobre ustedes su gracia y
bendición. Muchas gracias.

Saludo del Santo Padre durante su
visita al Santuario de la Divina
Misericordia de Guayaquil

¡Buenos días! Los invito, todos juntos,
a rezar a la Virgen:

Dios te salve María, llena eres de
gracia

el Señor es contigo…

Ahora voy a celebrar misa y los llevo
a todos ustedes en el corazón. Voy a
pedir por cada uno de ustedes, le voy
a decir al Señor, Vos conocéis el
nombre de los que estaban ahí. Le
voy a pedir a Jesús para cada uno de



ustedes mucha misericordia, que los
cubra con su misericordia, que los
cuide. Y a la Virgen que esté siempre
al lado de ustedes.

Y ahora antes de irme —porque esto
es de paso— para la misa donde me
dice el señor arzobispo que nos corre
el tiempo, les doy la bendición,
pero... no, no les voy a cobrar nada…
pero les pido por favor que recen por
mí. ¿Me lo prometen?

Los bendiga Dios todopoderoso, el
Padre, el Hijo y el Espíritu Santo.
Gracias por el testimonio cristiano.

Homilía pronunciada por el Papa
Francisco en la Misa por las
familias celebrada en el Parque de
los Samanes de Guayaquil

El pasaje del Evangelio que
acabamos de escuchar es el primer
signo portentoso que se realiza en la
narración del Evangelio de Juan. La
preocupación de María, convertida



en súplica a Jesús: «No tienen vino»
—le dijo— y la referencia a «la hora»
se comprenderá después, en los
relatos de la Pasión.

Y está bien que sea así, porque eso
nos permite ver el afán de Jesús por
enseñar, acompañar, sanar y alegrar
desde ese clamor de su madre: «No
tienen vino».

Las bodas de Caná se repiten con
cada generación, con cada familia,
con cada uno de nosotros y nuestros
intentos por hacer que nuestro
corazón logre asentarse en amores
duraderos, en amores fecundos, en
amores alegres. Demos un lugar a
María, «la madre» como lo dice el
evangelista. Y hagamos con ella
ahora el itinerario de Caná.

María está atenta, está atenta en esas
bodas ya comenzadas, es solícita a
las necesidades de los novios. No se
ensimisma, no se enfrasca en su
mundo, su amor la hace «ser hacia»



los otros. Tampoco busca a las
amigas para comentar lo que está
pasando y criticar la mala
preparación de las bodas. Y como
está atenta, con su discreción, se da
cuenta de que falta el vino. El vino es
signo de alegría, de amor, de
abundancia. Cuántos de nuestros
adolescentes y jóvenes perciben que
en sus casas hace rato que ya no hay
de ese vino. Cuánta mujer sola y
entristecida se pregunta cuándo el
amor se fue, cuándo el amor se
escurrió de su vida. Cuántos
ancianos se sienten dejados fuera de
la fiesta de sus familias,
arrinconados y ya sin beber del amor
cotidiano, de sus hijos, de sus nietos,
de sus bisnietos. También la carencia
de ese vino puede ser el efecto de la
falta de trabajo, de las enfermedades,
situaciones problemáticas que
nuestras familias en todo el mundo
atraviesan. María no es una madre
«reclamadora», tampoco es una
suegra que vigila para solazarse de



nuestras impericias, de nuestros
errores o desatenciones. ¡María,
simplemente, es madre!: Ahí está,
atenta y solícita. Es lindo escuchar
esto: ¡María es madre! ¿Se animan a
decirlo todos juntos conmigo?
Vamos: ¡María es madre! Otra vez:
¡María es madre! Otra vez: ¡María es
madre!

Pero María, en ese momento que se
percata que falta el vino, acude con
confianza a Jesús: esto significa que
María reza. Va a Jesús, reza. No va al
mayordomo; directamente le
presenta la dificultad de los esposos a
su Hijo. La respuesta que recibe
parece desalentadora: «¿Y qué
podemos hacer tú y yo? Todavía no
ha llegado mi hora» (Jn 2,4). Pero,
entre tanto, ya ha dejado el problema
en las manos de Dios. Su apuro por
las necesidades de los demás
apresura la «hora» de Jesús. Y María
es parte de esa hora, desde el pesebre
a la cruz. Ella que supo «transformar



una cueva de animales en la casa de
Jesús, con unos pobres pañales y una
montaña de ternura» (Evangelii
gaudium, 286) y nos recibió como
hijos cuando una espada le
atravesaba el corazón a su hijo. Ella
nos enseña a dejar nuestras familias
en manos de Dios; nos enseña a
rezar, encendiendo la esperanza que
nos indica que nuestras
preocupaciones también son
preocupaciones de Dios.

Y rezar siempre nos saca del
perímetro de nuestros desvelos, nos
hace trascender lo que nos duele, lo
que nos agita o lo que nos falta a
nosotros mismos y nos ayuda a
ponernos en la piel de los otros, a
ponernos en sus zapatos. La familia
es una escuela donde la oración
también nos recuerda que hay un
nosotros, que hay un prójimo
cercano, patente: que vive bajo el
mismo techo, que comparte la vida y
está necesitado.



Y finalmente, María actúa. Las
palabras «Hagan lo que Él les
diga» (v. 5), dirigidas a los que
servían, son una invitación también
a nosotros, a ponernos a disposición
de Jesús, que vino a servir y no a ser
servido. El servicio es el criterio del
verdadero amor. El que ama sirve, se
pone al servicio de los demás. Y esto
se aprende especialmente en la
familia, donde nos hacemos por
amor servidores unos de otros. En el
seno de la familia, nadie es
descartado; todos valen lo mismo.

Me acuerdo que una vez a mi mamá
le preguntaron a cuál de sus cinco
hijos —nosotros somos cinco
hermanos— a cuál de sus cinco hijos
quería más. Y ella dijo [muestra la
mano]: como los dedos, si me
pinchan éste me duele lo mismo que
si me pinchan éste. Una madre
quiere a sus hijos como son. Y en una
familia los hermanos se quieren
como son. Nadie es descartado.



Allí en la familia «se aprende a pedir
permiso sin avasallar, a decir
“gracias” como expresión de una
sentida valoración de las cosas que
recibimos, a dominar la agresividad
o la voracidad, y allí se aprende
también a pedir perdón cuando
hacemos algún daño, cuando nos
peleamos. Porque en toda familia
hay peleas. El problema es después,
pedir perdón. Estos pequeños gestos
de sincera cortesía ayudan a
construir una cultura de la vida
compartida y del respeto a lo que nos
rodea» (Laudato si’, 213). La familia
es el hospital más cercano, cuando
uno está enfermo lo cuidan ahí,
mientras se puede. La familia es la
primera escuela de los niños, es el
grupo de referencia imprescindible
para los jóvenes, es el mejor asilo
para los ancianos. La familia
constituye la gran «riqueza social»,
que otras instituciones no pueden
sustituir, que debe ser ayudada y
potenciada, para no perder nunca el



justo sentido de los servicios que la
sociedad presta a sus ciudadanos. En
efecto, estos servicios que la sociedad
presta a los ciudadanos no son una
forma de limosna, sino una
verdadera «deuda social» respecto a
la institución familiar, que es la base
y la que tanto aporta al bien común
de todos.

La familia también forma una
pequeña Iglesia, la llamamos «Iglesia
doméstica», que, junto con la vida,
encauza la ternura y la misericordia
divina. En la familia la fe se mezcla
con la leche materna:
experimentando el amor de los
padres se siente más cercano el amor
de Dios.

Y en la familia —de esto todos somos
testigos— los milagros se hacen con
lo que hay, con lo que somos, con lo
que uno tiene a mano… y muchas
veces no es el ideal, no es lo que
soñamos, ni lo que «debería ser».



Hay un detalle que nos tiene que
hacer pensar: el vino nuevo, ese vino
tan bueno que dice el mayordomo en
las bodas de Caná, nace de las tinajas
de purificación, es decir, del lugar
donde todos habían dejado su
pecado… Nace de lo ‘peorcito’ porque
«donde abundó el pecado,
sobreabundó la gracia» (Rom 5,20). Y
en la familia de cada uno de nosotros
y en la familia común que formamos
todos, nada se descarta, nada es
inútil. Poco antes de comenzar el Año
Jubilar de la Misericordia, la Iglesia
celebrará el Sínodo Ordinario
dedicado a las familias, para
madurar un verdadero
discernimiento espiritual y encontrar
soluciones y ayudas concretas a las
muchas dificultades e importantes
desafíos que la familia hoy debe
afrontar. Los invito a intensificar su
oración por esta intención, para que
aun aquello que nos parezca impuro,
como el agua de las tinajas nos
escandalice o nos espante, Dios —



haciéndolo pasar por su «hora»— lo
pueda transformar en milagro. La
familia hoy necesita de este milagro.

Y toda esta historia comenzó porque
«no tenían vino», y todo se pudo
hacer porque una mujer —la Virgen
— estuvo atenta, supo poner en
manos de Dios sus preocupaciones, y
actuó con sensatez y coraje. Pero hay
un detalle, no es menor el dato final:
gustaron el mejor de los vinos. Y esa
es la buena noticia: el mejor de los
vinos está por ser tomado, lo más
lindo, lo más profundo y lo más bello
para la familia está por venir. Está
por venir el tiempo donde gustamos
el amor cotidiano, donde nuestros
hijos redescubren el espacio que
compartimos, y los mayores están
presentes en el gozo de cada día. El
mejor de los vinos está en esperanza,
está por venir para cada persona que
se arriesga al amor. Y en la familia
hay que arriesgarse al amor, hay que
arriesgarse a amar. Y el mejor de los



vinos está por venir, aunque todas
las variables y estadísticas digan lo
contrario. El mejor vino está por
venir en aquellos que hoy ven
derrumbarse todo. Murmúrenlo
hasta creérselo: el mejor vino está
por venir. Murmúrenselo cada uno
en su corazón: el mejor vino está por
venir. Y susúrrenselo a los
desesperados o a los desamorados:
Tened paciencia, tened esperanza,
haced como María, rezad, actuad,
abrid el corazón, porque el mejor de
los vinos va a venir. Dios siempre se
acerca a las periferias de los que se
han quedado sin vino, los que sólo
tienen para beber desalientos; Jesús
siente debilidad por derrochar el
mejor de los vinos con aquellos a los
que por una u otra razón, ya sienten
que se les han roto todas las tinajas.

Como María nos invita, hagamos «lo
que el Señor nos diga». Hagan lo que
Él les diga. Y agradezcamos que en
este nuestro tiempo y nuestra hora,



el vino nuevo, el mejor, nos haga
recuperar el gozo de la familia, el
gozo de vivir en familia. Que así sea.

***

Que Dios los bendiga, los acompañe.
Rezo por la familia de cada uno de
ustedes, y ustedes hagan lo mismo
como hizo María. Y, por favor, les
pido que no se olviden de rezar por
mí. ¡Hasta la vuelta!

Saludo del Papa Francisco a las
personas reunidas en la plaza de la
catedral de Quito

Palabras improvisadas por el
Santo Padre:

Les voy a dar la bendición, para cada
uno de ustedes, para sus familias,
para todos los seres queridos y para
este gran pueblo y noble pueblo
ecuatoriano, para que no haya
diferencias, que no haya exclusivo,
que no haya gente que se descarte,



que todos sean hermanos, que se
incluyan a todos y no haya ninguno
que esté fuera de esta gran nación
ecuatoriana. A cada uno de ustedes, a
sus familias, les doy la bendición.

Pero recemos juntos primero el Ave
María.

[Ave María]

La bendición de Dios Todopoderoso,
del Padre y del Hijo y del Espíritu
Santo, descienda sobre ustedes y
permanezca para siempre.

Y por favor les pido que recen por
mi. Buenas noches y hasta mañana.

Texto del discurso preparado por
el Santo Padre:

Queridos hermanos:

Vengo a Quito como peregrino, para
compartir con ustedes la alegría de
evangelizar. Salí del Vaticano
saludando la imagen de santa



Mariana de Jesús, que desde el
ábside de la Basílica de San Pedro
vela el camino que el Papa recorre
tantas veces. A ella encomendé
también el fruto de este viaje,
pidiéndole que todos nosotros
pudiésemos aprender de su ejemplo.
Su sacrificio y su heroica virtud se
representan con una azucena. Sin
embargo, en la imagen en San Pedro,
lleva todo un ramo de flores, porque
junto a la suya presenta al Señor, en
el corazón de la Iglesia, las de todos
ustedes, las de todo Ecuador.

Los santos nos llaman a imitarlos, a
seguir su escuela, como hicieron
santa Narcisa de Jesús y la beata
Mercedes de Jesús Molina,
interpeladas por el ejemplo de santa
Mariana… cuántos de los que hoy
están aquí sufren o han sufrido la
orfandad, cuántos han tenido que
asumir a su cargo a hermanos aún
siendo pequeños, cuántos se
esfuerzan cada día cuidando



enfermos o ancianos; así lo hizo
Mariana, así la imitaron Narcisa y
Mercedes. No es difícil si Dios está
con nosotros. Ellas no hicieron
grandes proezas a los ojos del
mundo. Sólo amaron mucho, y lo
demostraron en lo cotidiano hasta
llegar a tocar la carne sufriente de
Cristo en el pueblo (cf. Evangelii
gaudium 24). Ellas no lo hicieron
solas, lo hicieron «junto a» otros; el
acarreo, labrado y albañilería de esta
catedral han sido hechos con ese
modo nuestro, de los pueblos
originarios, la minga; ese trabajo de
todos en favor de la comunidad,
anónimo, sin carteles ni aplausos:
quiera Dios que como las piedras de
esta catedral así nos pongamos a los
hombros las necesidades de los
demás, así ayudemos a edificar o
reparar la vida de tantos hermanos
que no tienen fuerzas para
construirlas o las tienen
derrumbadas.



Hoy estoy aquí con ustedes, que me
regalan el júbilo de sus corazones:
«Qué hermosos son sobre las
montañas los pasos del que trae la
buena noticia» (Is 52,7). Es la belleza
que estamos llamados a difundir,
como buen perfume de Cristo:
Nuestra oración, nuestras buenas
obras, nuestro sacrificio por los más
necesitados. Es la alegría de
evangelizar y «ustedes serán felices
si, sabiendo estas cosas, las
practican» (Jn 13,17).

Que Dios los bendiga.

Homilía del Santo Padre Francisco
durante la Misa por la
evangelización de los pueblos
celebrada en el Parque
Bicentenario de Quito

La palabra de Dios nos invita a vivir
la unidad para que el mundo crea.

Me imagino ese susurro de Jesús en
la última Cena como un grito en esta



misa que celebramos en el Parque
Bicentenario. Imaginémoslos juntos.
El bicentenario de aquel grito de
independencia de Hispanoamérica.
Ese fue un grito, nacido de la
conciencia de la falta de libertades,
de estar siendo exprimidos,
saqueados, «sometidos a
conveniencias circunstanciales de los
poderosos de turno» (Evangelii
gaudium, 213).

Quisiera que hoy los dos gritos
concorden bajo el hermoso desafío
de la evangelización. No desde
palabras altisonantes, ni con
términos complicados, sino que
nazca de «la alegría del Evangelio»,
que «llena el corazón y la vida entera
de los que se encuentran con Jesús.
Quienes se dejan salvar por Él son
liberados del pecado, de la tristeza,
del vacío interior, del aislamiento, de
la conciencia aislada» (ibid., 1).
Nosotros, aquí reunidos, todos juntos
alrededor de la mesa con Jesús



somos un grito, un clamor nacido de
la convicción de que su presencia nos
impulsa a la unidad, «señala un
horizonte bello, ofrece un banquete
deseable» (ibid., 14).

«Padre, que sean uno para que el
mundo crea», así lo deseó mirando al
cielo. A Jesús le brota este pedido en
un contexto de envío: como tú me
has enviado al mundo, yo también
los he enviado al mundo. En ese
momento, el Señor está
experimentando en carne propia lo
peorcito de este mundo al que ama,
aun así, con locura: intrigas,
desconfianzas, traición, pero no
esconde la cabeza, no se lamenta.
También nosotros constatamos a
diario que vivimos en un mundo
lacerado por las guerras y la
violencia. Sería superficial pensar
que la división y el odio afectan sólo
a las tensiones entre los países o los
grupos sociales. En realidad, son
manifestación de ese «difuso



individualismo» que nos separa y nos
enfrenta (cf. ibid., 99), son
manifestación de la herida del
pecado en el corazón de las personas,
cuyas consecuencias sufre también la
sociedad y la creación entera.
Precisamente, a este mundo
desafiante, con sus egoísmos, Jesús
nos envía, y nuestra respuesta no es
hacernos los distraídos, argüir que
no tenemos medios o que la realidad
nos sobrepasa. Nuestra respuesta
repite el clamor de Jesús y acepta la
gracia y la tarea de la unidad.

A aquel grito de libertad
prorrumpido hace poco más de 200
años no le faltó ni convicción ni
fuerza, pero la historia nos cuenta
que sólo fue contundente cuando
dejó de lado los personalismos, el
afán de liderazgos únicos, la falta de
comprensión de otros procesos
libertarios con características
distintas pero no por eso
antagónicas.



Y la evangelización puede ser
vehículo de unidad de aspiraciones,
sensibilidades, ilusiones y hasta de
ciertas utopías. Claro que sí; eso
creemos y gritamos. «Mientras en el
mundo, especialmente en algunos
países, reaparecen diversas formas
de guerras y enfrentamientos, los
cristianos queremos insistir en
nuestra propuesta de reconocer al
otro, de sanar las heridas, de
construir puentes, de estrechar lazos
y de ayudarnos “mutuamente a
llevar las cargas” (ibid., 67). El anhelo
de unidad supone la dulce y
confortadora alegría de evangelizar,
la convicción de tener un inmenso
bien que comunicar, y que
comunicándolo, se arraiga; y
cualquier persona que haya vivido
esta experiencia adquiere más
sensibilidad para las necesidades de
los demás (cf. ibid., 9). De ahí, la
necesidad de luchar por la inclusión
a todos los niveles, ¡luchar por la
inclusión a todos los niveles!



Evitando egoísmos, promoviendo la
comunicación y el diálogo,
incentivando la colaboración. Hay
que confiar el corazón al compañero
de camino sin recelos, sin
desconfianzas. «Confiarse al otro es
algo artesanal, porque la paz es algo
artesanal» (ibid., 244), es impensable
que brille la unidad si la
mundanidad espiritual nos hace
estar en guerra entre nosotros, en
una búsqueda estéril de poder,
prestigio, placer o seguridad
económica. Y esto a costillas de los
más pobres, de los más excluidos, de
los más indefensos, de los que no
pierden su dignidad pese a que se la
golpean todos los días.

Esta unidad es ya una acción
misionera «para que el mundo crea».
La evangelización no consiste en
hacer proselitismo, el proselitismo es
una caricatura de la evangelización,
sino evangelizar es atraer con
nuestro testimonio a los alejados, es



acercarse humildemente a aquellos
que se sienten lejos de Dios en la
Iglesia, acercarse a los que se sienten
juzgados y condenados a priori por
los que se sienten perfectos y puros.
Acercarnos a los que son temerosos o
a los indiferentes para decirles: «El
Señor también te llama a ser parte de
su pueblo y lo hace con gran respeto
y amor» (ibid., 113). Porque nuestro
Dios nos respeta hasta en nuestras
bajezas y en nuestro pecado. Este
llamamiento del Señor con qué
humildad y con qué respeto lo
describe el texto del Apocalipsis:
«Mirá, estoy a la puerta y llamo, si
querés abrir...».No fuerza, no hace
saltar la cerradura, simplemente,
toca el timbre, golpea suavemente y
espera ¡ése es nuestro Dios!

La misión de la Iglesia, como
sacramento de la salvación, condice
con su identidad como Pueblo en
camino, con vocación de incorporar
en su marcha a todas las naciones de



la tierra. Cuanto más intensa es la
comunión entre nosotros, tanto más
se ve favorecida la misión (cf. Juan
Pablo II, Pastores gregis, 22). Poner a
la Iglesia en estado de misión nos
pide recrear la comunión pues no se
trata ya de una acción sólo hacia
afuera… nos misionamos también
hacia adentro y misionamos hacia
afuera manifestándonos como se
manifiesta «una madre que sale al
encuentro, como se manifiesta una
casa acogedora, una escuela
permanente de comunión
misionera» (Doc. de Aparecida, 370).

Este sueño de Jesús es posible porque
nos ha consagrado, por «ellos me
consagro a mí mismo dice, para que
ellos también sean consagrados en la
verdad» (Jn 17,19). La vida espiritual
del evangelizador nace de esta
verdad tan honda, que no se
confunde con algunos momentos
religiosos que brindan cierto alivio;
una espiritualidad quizás difusa.



Jesús nos consagra para suscitar un
encuentro con Él, persona a persona,
un encuentro que alimenta el
encuentro con los demás, el
compromiso en el mundo y la pasión
evangelizadora (cf. Evangelii
gaudium, 78).

La intimidad de Dios, para nosotros
incomprensible, se nos revela con
imágenes que nos hablan de
comunión, comunicación, donación,
amor. Por eso la unión que pide Jesús
no es uniformidad sino la
«multiforme armonía que
atrae» (ibid., 117). La inmensa
riqueza de lo variado, de lo múltiple
que alcanza la unidad cada vez que
hacemos memoria de aquel Jueves
Santo, nos aleja de tentaciones de
propuestas unicistas más cercanas a
dictaduras, a ideologías, a
sectarismos. La propuesta de Jesús, la
propuesta de Jesús es concreta, es
concreta, no es de idea. Es concreta:
andá y hacé lo mismo, le dice a aquel



que le preguntó ¿Quién es tu
prójimo? Después de haber contado
la parábola del buen samaritano,
andá y hacé lo mismo.

Tampoco la propuesta de Jesús es un
arreglo hecho a nuestra medida, en
el que nosotros ponemos las
condiciones, elegimos los integrantes
y excluimos a los demás. Una
religiosidad de élite… Jesús reza para
que formemos parte de una gran
familia, en la que Dios es nuestro
Padre, todos nosotros somos
hermanos. Nadie es excluido y esto
no se fundamenta en tener los
mismos gustos, las mismas
inquietudes, los mismos talentos.
Somos hermanos porque, por amor,
Dios nos ha creado y nos ha
destinado, por pura iniciativa suya, a
ser sus hijos (cf. Ef 1,5). Somos
hermanos porque «Dios infundió en
nuestros corazones el Espíritu de su
Hijo, que clama ¡Abba!, ¡Padre!» (Ga
4,6). Somos hermanos porque,



justificados por la sangre de Cristo
Jesús (cf. Rm 5,9), hemos pasado de la
muerte a la vida haciéndonos
«coherederos» de la promesa (cf. Ga
3,26-29; Rm 8, 17). Esa es la salvación
que realiza Dios y anuncia
gozosamente la Iglesia: formar parte
de un «nosotros» que llega hasta el
nosotros divino.

Nuestro grito, en este lugar que
recuerda aquel primero de libertad,
actualiza el de San Pablo: «¡Ay de mí
si no evangelizo!» (1 Co 9,16). Es tan
urgente y apremiante como el de
aquellos deseos de independencia.
Tiene una similar fascinación, tiene
el mismo fuego que atrae. Hermanos,
tengan los sentimientos de Jesús.
¡Sean un testimonio de comunión
fraterna que se vuelve
resplandeciente!

Y qué lindo sería que todos pudieran
admirar cómo nos cuidamos unos a
otros. Cómo mutuamente nos damos



aliento y cómo nos acompañamos. El
don de sí es el que establece la
relación interpersonal que no se
genera dando «cosas», sino dándose
a sí mismo. En cualquier donación se
ofrece la propia persona. «Darse»,
darse, significa dejar actuar en sí
mismo toda la potencia del amor que
es Espíritu de Dios y así dar paso a su
fuerza creadora. Y darse aún en los
momentos más difíciles como aquel
Jueves Santo de Jesús, donde Él sabía
cómo se tejían las traiciones y las
intrigas pero se dio y se dio, se dio a
nosotros mismos con su proyecto de
salvación. Donándose el hombre
vuelve a encontrarse a sí mismo con
su verdadera identidad de hijo de
Dios, semejante al Padre y, como él,
dador de vida, hermano de Jesús, del
cual da testimonio. Eso es
evangelizar, ésa es nuestra
revolución –porque nuestra fe
siempre es revolucionaria–, ése es
nuestro más profundo y constante
grito.



Palabras improvisadas al final de
la Misa en el Parque Bicentenario

Queridos hermanos:

Les agradezco esta concelebración,
este habernos reunido junto al Altar
del Señor, que nos pide que seamos
uno, que seamos verdaderamente
hermanos, que la Iglesia sea una casa
de hermanos. Que Dios los bendiga y
les pido que no se olviden de rezar
por mí.

Discurso del Papa Francisco
durante el encuentro con el mundo
de la enseñanza en la Pontificia
Universidad Católica de Ecuador

Hermanos en el Episcopado,

Señor Rector,

Distinguidas autoridades,

Queridos profesores y alumnos,

Amigos y amigas:



Siento mucha alegría por estar esta
tarde con ustedes en esta Pontificia
Universidad del Ecuador, que, desde
hace casi setenta años, realiza y
actualiza la fructífera misión
educadora de la Iglesia al servicio de
los hombres y mujeres de la Nación.
Agradezco las amables palabras con
las que me han recibido y me han
transmitido las inquietudes y las
esperanzas que brotan en ustedes
ante el reto personal y social, de la
educación. Pero veo que hay algunos
nubarrones ahí en el horizonte,
espero que no venga la tormenta, no
más una leve garúa.

En el Evangelio acabamos de
escuchar cómo Jesús, el Maestro,
enseñaba a la muchedumbre y al
pequeño grupo de los discípulos,
acomodándose a su capacidad de
comprensión. Lo hacía con
parábolas, como la del sembrador (Lc
8, 4-15). El Señor siempre fue plástico
en el modo de enseñar. De una forma



que todos podían entender. Jesús, no
buscaba, «doctorear». Por el
contrario, quiere llegar al corazón
del hombre, a su inteligencia, a su
vida y para que ésta dé fruto.

La parábola del sembrador, nos
habla de cultivar. Nos muestra los
tipos de tierra, los tipos de siembra,
los tipos de fruto y la relación que
entre ellos se genera. Y ya desde el
Génesis, Dios le susurra al hombre
esta invitación: cultivar y cuidar.

No solo le da la vida, le da la tierra, la
creación. No solo le da una pareja y
un sinfín de posibilidades. Le hace
también una invitación, le da una
misión. Lo invita a ser parte de su
obra creadora y le dice: ¡cultiva! Te
doy las semillas, te doy la tierra, el
agua, el sol, te doy tus manos y la de
tus hermanos. Ahí lo tienes, es
también tuyo. Es un regalo, es un
don, es una oferta. No es algo



adquirido, no es algo comprado. Nos
precede y nos sucederá.

Es un don dado por Dios para que
con Él podamos hacerlo nuestro.
Dios no quiere una creación para sí,
para mirarse a sí mismo. Todo lo
contrario. La creación, es un don
para ser compartido. Es el espacio
que Dios nos da, para construir con
nosotros, para construir un nosotros.
El mundo, la historia, el tiempo es el
lugar donde vamos construyendo ese
nosotros con Dios, el nosotros con los
demás, el nosotros con la tierra.
Nuestra vida, siempre esconde esa
invitación, una invitación más o
menos consciente, que siempre
permanece.

Pero notemos una peculiaridad. En el
relato del Génesis, junto a la palabra
cultivar, inmediatamente dice otra:
cuidar. Una se explica a partir de la
otra. Una va de mano de la otra. No



cultiva quien no cuida y no cuida
quien no cultiva.

No sólo estamos invitados a ser parte
de la obra creadora cultivándola,
haciéndola crecer, desarrollándola,
sino que estamos también invitados
a cuidarla, protegerla, custodiarla.
Hoy esta invitación se nos impone a
la fuerza. Ya no como una mera
recomendación, sino como una
exigencia que nace por el daño que
provocamos a causa del uso
irresponsable y del abuso de los
bienes que Dios ha puesto en la
tierra. Hemos crecido pensado tan
solo que debíamos “cultivar”, que
éramos sus propietarios y
dominadores, autorizados quizás a
expoliarla... por eso entre los pobres
más abandonados y maltratados está
nuestra oprimida y devastada tierra
(Enc. Laudato si’ 2).

Existe una relación entre nuestra
vida y la de nuestra madre la tierra.



Entre nuestra existencia y el don que
Dios nos dio. «El ambiente humano y
el ambiente natural se degradan
juntos, y no podemos afrontar
adecuadamente la degradación
humana y social si no prestamos
atención a las causas que tiene que
ver con la degradación humana y
social» (ibid., 48) Pero así como
decimos se «degradan», de la misma
manera podemos decir, «se sostienen
y se pueden transfigurar». Es una
relación que guarda una posibilidad,
tanto de apertura, de
transformación, de vida como de
destrucción, de muerte.

Hay algo que es claro, no podemos
seguir dándole la espalda a nuestra
realidad, a nuestros hermanos, a
nuestra madre la tierra. No nos es
lícito ignorar lo que está sucediendo
a nuestro alrededor como si
determinadas situaciones no
existiesen o no tuvieran nada que
ver con nuestra realidad. No nos es



lícito, más aún no es humano entrar
en el juego de la cultura del descarte.

Una y otra vez, sigue con fuerza esa
pregunta de Dios a Caín: «¿Dónde
está tu hermano?». Yo me pregunto si
nuestra respuesta seguirá siendo:
«¿Acaso soy yo el guardián de mi
hermano?» (Gn 4, 9).

Yo vivo en Roma, en invierno hace
frío. Sucede que muy cerquita del
Vaticano aparezca un anciano, a la
mañana, muerto de frío. No es
noticia en ninguno de los diarios, en
ninguna de las crónicas. Un pobre
que muere de frío y de hambre hoy
no es noticia, pero si las bolsas de las
principales capitales del mundo
bajan dos o tres puntos se arma el
gran escándalo mundial. Yo me
pregunto: ¿dónde está tu hermano? Y
les pido que se hagan otra vez, cada
uno, esa pregunta, y la hagan a la
universidad. A vos Universidad
católica, ¿dónde está tu hermano?



En este contexto universitario sería
bueno preguntarnos sobre nuestra
educación de frente a esta tierra que
clama al cielo.

Nuestros centros educativos son un
semillero, una posibilidad, tierra
fértil para cuidar, estimular y
proteger. Tierra fértil sedienta de
vida.

Me pregunto con Ustedes
educadores: ¿Velan por sus alumnos,
ayudándolos a desarrollar un
espíritu crítico, un espíritu libre,
capaz de cuidar el mundo de hoy?
¿Un espíritu que sea capaz de buscar
nuevas respuestas a los múltiples
desafíos que la sociedad hoy plantea
a la humanidad? ¿Son capaces de
estimularlos a no desentenderse de
la realidad que los circunda, no
desentenderse de lo que pasa
alrededor? ¿Son capaces de
estimularlos a eso? Para eso hay que
sacarlos del aula, su mente tiene que



salir del aula, su corazón tiene que
salir del aula. ¿Cómo entra en la
currícula universitaria o en las
distintas áreas del quehacer
educativo, la vida que nos rodea, con
sus preguntas, sus interrogantes, sus
cuestionamientos? ¿Cómo generamos
y acompañamos el debate
constructor, que nace del diálogo en
pos de un mundo más humano? El
diálogo, esa palabra puente, esa
palabra que crea puentes.

Y hay una reflexión que nos
involucra a todos, a las familias, a los
centros educativos, a los docentes:
¿cómo ayudamos a nuestros jóvenes
a no identificar un grado
universitario como sinónimo de
mayor status, sinónimo de mayor
dinero o prestigio social? No son
sinónimos. Cómo ayudamos a
identificar esta preparación como
signo de mayor responsabilidad
frente a los problemas de hoy en día,



frente al cuidado del más pobre,
frente al cuidado del ambiente.

Y ustedes, queridos jóvenes que
están aquí, presente y futuro de
Ecuador, son los que tienen que
hacer lío. Con ustedes, que son
semilla de transformación de esta
sociedad, quisiera preguntarme:
¿saben que este tiempo de estudio,
no es sólo un derecho, sino también
un privilegio que ustedes tienen?
¿Cuántos amigos, conocidos o
desconocidos, quisieran tener un
espacio en esta casa y por distintas
circunstancias no lo han tenido? ¿En
qué medida nuestro estudio, nos
ayuda y nos lleva a solidarizarnos
con ellos? Háganse estas preguntas
queridos jóvenes.

Las comunidades educativas tienen
un papel fundamental, un papel
esencial en la construcción de la
ciudadanía y de la cultura. Cuidado,
no basta con realizar análisis,



descripciones de la realidad; es
necesario generar los ámbitos,
espacios de verdadera búsqueda,
debates que generen alternativas a
las problemática existentes, sobre
todo hoy. Que es necesario ir a lo
concreto.

Ante la globalización del paradigma
tecnocrático que tiende a creer «que
todo incremento del poder constituye
sin más un progreso, un aumento de
seguridad, de utilidad, de bienestar,
de energía vital y de plenitud de
valores, como si la realidad, el bien,
la verdad brotaran espontáneamente
del mismo poder tecnológico y
económico» (Enc. Laudato si’, 105),
hoy a ustedes, a mi, a todos, se nos
pide que con urgencia nos animemos
a pensar, a buscar, a discutir sobre
nuestra situación actual. Y digo
urgencia, que nos animemos a
pensar sobre qué cultura, qué tipo de
cultura queremos o pretendemos no
solo para nosotros, sino para



nuestros hijos y nuestros nietos. Esta
tierra, la hemos recibido en herencia,
como un don, como un regalo. Qué
bien nos hará preguntarnos: ¿Cómo
la queremos dejar? ¿Qué orientación,
qué sentido queremos imprimirle a
la existencia? ¿Para qué pasamos por
este mundo? ¿para qué luchamos y
trabajamos? (cf. ibid., 160), ¿para qué
estudiamos?

Las iniciativas individuales siempre
son buenas y fundamentales, pero se
nos pide dar un paso más: animarnos
a mirar la realidad orgánicamente y
no fragmentariamente; a hacernos
preguntas que nos incluyen a todos,
ya que todo «está relacionado entre
sí» (ibid., 138). No hay derecho a la
exclusión.

Como Universidad, como centros
educativos, como docentes y
estudiantes, la vida nos desafía a
responder a estas dos preguntas:



¿Para qué nos necesita esta tierra?
¿Dónde está tu hermano?

El Espíritu Santo que nos inspire y
acompañe, pues Él nos ha convocado,
nos ha invitado, nos ha dado la
oportunidad y, a su vez, la
responsabilidad de dar lo mejor de
nosotros. Nos ofrece la fuerza y la luz
que necesitamos. Es el mismo
Espíritu, que el primer día de la
creación aleteaba sobre las aguas
queriendo transformar, queriendo
dar vida. Es el mismo Espíritu que le
dio a los discípulos la fuerza de
Pentecostés. Es el mismo Espíritu que
no nos abandona y se hace uno con
nosotros para que encontremos
caminos de vida nueva. Que sea Él
nuestro compañero y nuestro
maestro de camino. Muchas gracias.

Discurso del Papa Francisco
durante el encuentro con la
sociedad civil en la iglesia de San
Francisco



Queridos amigos:

Buenas tardes. Y perdonen si me
pongo de costado, pero necesito la
luz sobre el papel. No veo bien. Me
alegra poder estar con ustedes,
hombres y mujeres que representan
y dinamizan la vida social, política y
económica del país.

Justo antes de entrar en la iglesia, el
señor alcalde me ha entregado las
llaves de la ciudad. Así puedo decir
que aquí, en San Francisco de Quito,
soy de casa. Ese símbolo, que es
muestra de confianza y cariño, al
abrirme las puertas, me permite
presentarles algunas claves de la
convivencia ciudadana a partir de
este ser de casa, es decir, a partir de
la experiencia de la vida familiar.

Nuestra sociedad gana cuando cada
persona, cada grupo social, se siente
verdaderamente de casa. En una
familia, los padres, los abuelos, los
hijos son de casa; ninguno está



excluido. Si uno tiene una dificultad,
incluso grave, aunque se la haya
buscado él, los demás acuden en su
ayuda, lo apoyan; su dolor es de
todos. Me viene a la mente la imagen
de esas madres o esposas. Las he
visto en Buenos Aires haciendo colas
los días de visita para entrar a la
cárcel, para ver a su hijo o a su
esposo que no se portó bien, por
decirlo en lenguaje sencillo, pero no
los dejan porque siguen siendo de
casa. Cómo nos enseñan esas
mujeres. En la sociedad, ¿no debería
suceder también lo mismo? Y, sin
embargo, nuestras relaciones
sociales o el juego político en el
sentido más amplio de la palabra —
no olvidemos que la política, decía el
beato Pablo VI, es una de las formas
más altas de la caridad—, muchas
veces este actuar nuestro se basa en
la confrontación, que produce
descarte. Mi posición, mi idea, mi
proyecto se consolidan si soy capaz
de vencer al otro, de imponerme, de



descartarlo. Así vamos construyendo
una cultura del descarte que hoy día
ha tomado dimensiones mundiales,
de amplitud. ¿Eso es ser familia? En
las familias todos contribuyen al
proyecto común, todos trabajan por
el bien común, pero sin anular al
individuo; al contrario, lo sostienen,
lo promueven. Se pelean, pero hay
algo que no se mueve: ese lazo
familiar. Las peleas de familia son
reconciliaciones después. Las
alegrías y las penas de cada uno son
asumidas por todos. ¡Eso sí es ser
familia! Si pudiéramos lograr ver al
oponente político o al vecino de casa
con los mismos ojos que a los hijos,
esposas, esposos, padres o madres,
qué bueno sería. ¿Amamos nuestra
sociedad o sigue siendo algo lejano,
algo anónimo, que no nos involucra,
no nos mete, no nos compromete?
¿Amamos nuestro país, la comunidad
que estamos intentando construir?
¿La amamos sólo en los conceptos
disertados, en el mundo de las ideas?



San Ignacio —permítanme el aviso
publicitario—, san Ignacio nos decía
en los Ejercicios que el amor se
muestra más en las obras que en las
palabras. ¡Amémosla a la sociedad en
las obras más que en las palabras! En
cada persona, en lo concreto, en la
vida que compartimos. Y además nos
decía que el amor siempre se
comunica, tiende a la comunicación,
nunca al aislamiento. Dos criterios
que nos pueden ayudar a mirar la
sociedad con otros ojos. No solo a
mirarla, a sentirla, a pensarla, a
tocarla, a amasarla.

A partir de este afecto, irán
surgiendo gestos sencillos que
refuercen los vínculos personales. En
varias ocasiones me he referido a la
importancia de la familia como
célula de la sociedad. En el ámbito
familiar, las personas reciben los
valores fundamentales del amor, la
fraternidad y el respeto mutuo, que
se traducen en valores sociales



esenciales, y son la gratuidad, la
solidaridad y la subsidiariedad.
Entonces, partiendo de este ser de
casa, mirando la familia, pensemos
en la sociedad a través de estos
valores sociales que mamamos en
casa, en la familia: la gratuidad, la
solidaridad y la subsidiariedad.

La gratuidad: para los padres, todos
sus hijos, aunque cada uno tenga su
propia índole, son igual de queribles.
En cambio, el niño, cuando se niega a
compartir lo que recibe
gratuitamente de ellos, de los padres,
rompe esta relación o entra en crisis,
fenómeno más común. Las primeras
reacciones, que a veces suelen ser
anteriores a la autoconciencia de la
madre, empiezan cuando la madre
está embarazada: el chico empieza
con actitudes raras, empieza a
querer romper, porque su psiquis le
prende el semáforo rojo: cuidado que
hay competencia, cuidado que ya no
sos el único. Curioso. El amor de los



padres lo ayuda a salir de su egoísmo
para que aprenda a convivir con el
que viene y con los demás, que
aprenda a ceder, para abrirse al otro.
A mí me gusta preguntarle a los
chicos: “Si tenés dos caramelos y
viene un amigo, ¿qué hacés?”
Generalmente, me dicen: “Le doy
uno”. Generalmente. “Y si tenés un
caramelo y viene tu amigo, ¿qué
hacés?” Ahí dudan. Y van desde el
“se lo doy”, “lo partimos”, al “me lo
meto en el bolsillo”. Ese chico que
aprende a abrirse al otro. En el
ámbito social, esto supone asumir
que la gratuidad no es complemento
sino requisito necesario para la
justicia. La gratuidad es requisito
necesario para la justicia. Lo que
somos y tenemos nos ha sido
confiado para ponerlo al servicio de
los demás —gratis lo recibimos,
gratis lo damos—. Nuestra tarea
consiste en que fructifique en obras
de bien. Los bienes están destinados
a todos, y aunque uno ostente su



propiedad, que es lícito, pesa sobre
ellos una hipoteca social. Siempre. Se
supera así el concepto económico de
justicia, basado en el principio de
compraventa, con el concepto de
justicia social, que defiende el
derecho fundamental de la persona a
una vida digna. Y, siguiendo con la
justicia, la explotación de los
recursos naturales, tan abundantes
en el Ecuador, no debe buscar
beneficio inmediato. Ser
administradores de esta riqueza que
hemos recibido nos compromete con
la sociedad en su conjunto y con las
futuras generaciones, a las que no
podremos legar este patrimonio sin
un adecuado cuidado del medio
ambiente, sin una conciencia de
gratuidad que brota de la
contemplación del mundo creado.
Nos acompañan aquí hoy hermanos
de pueblos originarios provenientes
de la amazonía ecuatoriana. Esa
zona es de las “más ricas en variedad
de especies, en especies endémicas,



poco frecuentes o con menor grado
de protección efectiva… Requiere un
cuidado particular por su enorme
importancia para el ecosistema
mundial, pues tiene una
biodiversidad con una enorme
complejidad, casi imposible de
reconocer integralmente. Pero,
cuando es quemada, cuando es
arrasada para desarrollar cultivos,
en pocos años se pierden
innumerables especies, cuando no se
convierten en áridos desiertos (cf.
Laudato si’ 37-38).

Y ahí Ecuador —junto a los otros
países con franjas amazónicas—
tiene una oportunidad para ejercer
la pedagogía de una ecología
integral. ¡Nosotros hemos recibido
como herencia de nuestros padres el
mundo, pero también recordemos
que lo hemos recibido como un
préstamo de nuestros hijos y de las
generaciones futuras a las cuales lo



tenemos que devolver! Y mejorado.
¡Y esto es gratuidad!

De la fraternidad vivida en la familia,
nace ese segundo valor, la
solidaridad en la sociedad, que no
consiste únicamente en dar al
necesitado, sino en ser responsables
los unos a los otros. Si vemos en el
otro a un hermano, nadie puede
quedar excluido, nadie puede quedar
apartado.

El Ecuador, como muchos pueblos
latinoamericanos, experimenta hoy
profundos cambios sociales y
culturales, nuevos retos que
requieren la participación de todos
los actores sociales. La migración, la
concentración urbana, el
consumismo, la crisis de la familia, la
falta de trabajo, las bolsas de pobreza
producen incertidumbre y tensiones
que constituyen una amenaza a la
convivencia social. Las normas y las
leyes, así como los proyectos de la



comunidad civil, han de procurar la
inclusión, abrir espacios de diálogo,
espacios de encuentro y así dejar en
el doloroso recuerdo cualquier tipo
de represión, el control desmedido y
la merma de libertades. La esperanza
de un futuro mejor pasa por ofrecer
oportunidades reales a los
ciudadanos, especialmente a los
jóvenes, creando empleo, con un
crecimiento económico que llegue a
todos, y no se quede en las
estadísticas macroeconómicas, crear
un desarrollo sostenible que genere
un tejido social firme y bien
cohesionado. Si no hay solidaridad
esto es imposible. Me referí a los
jóvenes y me referí a la falta de
trabajo. Mundialmente es alarmante.
Países europeos, que estaban en
primera línea hace décadas, hoy
están sufriendo en la población
juvenil —de veinticinco años hacia
abajo— un cuarenta, un cincuenta
por ciento de desocupación. Si no
hay solidaridad eso no se soluciona.



Les decía a los salesianos: “¡Ustedes
que don Bosco los creó para educar,
hoy educación de emergencia para
esos jóvenes que no tienen trabajo!”.
¿Por qué? Emergencia para
prepararlos a pequeños trabajos que
le otorguen la dignidad de poder
llevar el pan a casa. A estos jóvenes
desocupados que son los que
llamamos los “ni ni” —ni estudian ni
trabajan—, ¿qué horizontes les
queda? ¿Las adicciones, la tristeza, la
depresión, el suicidio —no se
publican íntegramente las
estadísticas de suicidio juvenil— o
enrolarse en proyectos de locura
social, que al menos le presenten un
ideal? Hoy se nos pide cuidar, de
manera especial, con solidaridad,
este tercer sector de exclusión de la
cultura del descarte. Primero son los
chicos, porque o no se los quiere —
hay países desarrollados que tienen
natalidad casi cero por cien—, o no
se los quiere o se los asesina antes de
que nazcan. Después los ancianos,



que se los abandona y se los va
dejando y se olvida que son la
sabiduría y la memoria de su pueblo.
Se los descarta. Ahora le tocó el turno
a los jóvenes. ¿A quién le queda
lugar? A los servidores del egoísmo,
del dios dinero que está al centro de
un sistema que nos aplasta a todos.

Por último, el respeto del otro que se
aprende en la familia se traduce en el
ámbito social en la subsidiariedad. O
sea, gratuidad, solidaridad,
subsidiariedad. Asumir que nuestra
opción no es necesariamente la única
legítima es un sano ejercicio de
humildad. Al reconocer lo bueno que
hay en los demás, incluso con sus
limitaciones, vemos la riqueza que
entraña la diversidad y el valor de la
complementariedad. Los hombres,
los grupos tienen derecho a recorrer
su camino, aunque esto a veces
suponga cometer errores. En el
respeto de la libertad, la sociedad
civil está llamada a promover a cada



persona y agente social para que
pueda asumir su propio papel y
contribuir desde su especificidad al
bien común. El diálogo es necesario,
es fundamental para llegar a la
verdad, que no puede ser impuesta,
sino buscada con sinceridad y
espíritu crítico. En una democracia
participativa, cada una de las fuerzas
sociales, los grupos indígenas, los
afroecuatorianos, las mujeres, las
agrupaciones ciudadanas y cuantos
trabajan por la comunidad en los
servicios públicos son protagonistas,
son protagonistas imprescindibles en
ese diálogo, no son espectadores. Las
paredes, patios y claustros de este
lugar lo dicen con mayor elocuencia:
asentado sobre elementos de la
cultura incaica y caranqui, la belleza
de sus proporciones y formas, el
arrojo de sus diferentes estilos
combinados de modo notable, las
obras de arte que reciben el nombre
de “escuela quiteña”, condensan un
extenso diálogo, con aciertos y



errores, de la historia ecuatoriana. El
hoy está lleno de belleza y, si bien es
cierto que en el pasado ha habido
torpezas y atropellos —¿cómo
negarlo? incluso en nuestras
historias personales, ¿cómo negarlo?
—, podemos afirmar que la
amalgama irradia tanta exuberancia
que nos permite mirar el futuro con
mucha esperanza.

También la Iglesia quiere colaborar
en la búsqueda del bien común,
desde sus actividades sociales,
educativas, promoviendo los valores
éticos y espirituales, siendo un signo
profético que lleve un rayo de luz y
esperanza a todos, especialmente a
los más necesitados. Muchos me
preguntarán: “Padre, ¿por qué habla
tanto de los necesitados, de las
personas necesitadas, de las
personas excluidas, de las personas
al margen del camino?”.
Simplemente porque esta realidad y
la respuesta a esta realidad está en el



corazón del Evangelio. Y
precisamente porque la actitud que
tomemos frente a esta realidad está
inscrita en el protocolo sobre el cual
seremos juzgados, en Mateo 25.

Muchas gracias por estar aquí, por
escucharme; les pido, por favor, que
lleven mis palabras de aliento a los
grupos que ustedes representan en
las diversas esferas sociales. Que el
Señor conceda a la sociedad civil que
ustedes representan ser siempre ese
ámbito adecuado donde se viva en
casa, donde se vivan estos valores de
la gratuidad, de la solidaridad y de la
subsidiariedad. Muchas gracias.

Discurso del Papa Francisco
durante el encuentro con el clero,
religiosos, religiosas y
seminaristas en el Santuario
nacional mariano de El Quinche

Palabras improvisadas por el
Santo Padre:



Buenos días, hermanos y hermanas:

En estos dos días, 48 horas, que tuve
contacto con ustedes, noté que había
algo raro —perdón—, algo raro en el
pueblo ecuatoriano. En todos los
lugares donde voy, siempre el
recibimiento es alegre, contento,
cordial, religioso, piadoso, en todos
lados. Pero acá había en la piedad, en
el modo, por ejemplo, en pedir la
bendición desde el más viejo hasta la
guagua, que lo primero que aprende
es hacer así [el Papa hace el gesto de
juntar las manos]. Había algo
distinto, yo también tuve la
tentación, como el obispo de
Sucumbíos, de preguntar: ¿Cuál es la
receta de este pueblo? ¿Cuál es? Y me
daba vuelta en la cabeza y rezaba; le
pregunté a Jesús varias veces en la
oración: ¿Qué tiene este pueblo de
distinto? Y esta mañana, orando, se
me impuso aquella consagración al
Sagrado Corazón.



Pienso que se lo debo decir como un
mensaje de Jesús: todo esto de
riqueza que tienen ustedes, de
riqueza espiritual, de piedad, de
profundidad, viene de haber tenido
la valentía —porque fueron
momentos muy difíciles—, la
valentía de consagrar la nación al
Corazón de Cristo, ese Corazón
divino y humano que nos quiere
tanto. Y yo los noto un poco con eso:
divinos y humanos. Seguro que son
pecadores, yo también pero… pero el
Señor perdona todo y… ¡custodien
eso! Y después, pocos años después,
la consagración al Corazón de María.
No olviden: esa consagración es un
hito en la historia del pueblo de
Ecuador y de esa consagración siento
como que les viene esa gracia que
tienen ustedes, esa piedad, esa cosa
que los hace distintos.

Hoy tengo que hablarles a los
sacerdotes, a los seminaristas, las
religiosas, a los religiosos y decirles



algo. Tengo un discurso preparado,
pero no tengo ganas de leer. Así que
se lo doy al presidente de la
Conferencia de Religiosos para que lo
haga público después.

Y pensaba en la Virgen, pensaba en
María. Dos palabras de María —acá
me está fallando la memoria pero no
sé si dijo alguna otra, ¿eh?—:
“Hágase en mí”. Bueno sí, pidió
explicaciones de por qué la elegían a
ella, al ángel. Pero dice: “Hágase en
mí”. Y otra palabra: “Hagan lo que Él
les diga”. María no protagonizó nada.
Discipuleó toda su vida. La primera
discípula de su Hijo. Y tenía
conciencia de que todo lo que ella
había traído era pura gratuidad de
Dios. Conciencia de gratuidad. Por
eso, “hágase”, “hagan”, que se
manifieste la gratuidad de Dios.
Religiosas, religiosos, sacerdotes,
seminaristas, todos los días vuelvan,
hagan ese camino de retorno hacia la
gratuidad con que Dios los eligió.



Ustedes no pagaron entrada para
entrar al seminario, para entrar a la
vida religiosa. No se lo merecieron. Si
algún religioso, sacerdote o
seminarista o monja que hay aquí
cree que se lo mereció, que levante la
mano. Todo gratuito. Y toda la vida
de un religioso, de una religiosa, de
un sacerdote y de un seminarista que
va por ese camino —y bueno, ya que
estamos, digamos: y de los obispos—
tiene que ir por este camino de la
gratuidad, volver todos los días:
“Señor, hoy hice esto, me salió bien
esto, tuve esta dificultad, todo esto
pero… todo viene de Vos, todo es
gratis”. Esa gratuidad. Somos objeto
de gratuidad de Dios. Si olvidamos
esto, lentamente, nos vamos
haciendo importantes. “Y mirá vos, a
este… qué obras que está haciendo
y…” o “Mirá vos a este lo hicieron
obispo de tal… qué importante, a este
lo hicieron monseñor, o a este…”. Y
ahí lentamente nos vamos apartando
de esto que es la base, de lo que



María nunca se apartó: la gratuidad
de Dios. Un consejo de hermano:
todos los días, a la noche quizás es lo
mejor, antes de irse a dormir, una
mirada a Jesús y decirle: “Todo me lo
diste gratis”, y volverse a situar.
Entonces cuando me cambian de
destino o cuando hay una dificultad,
no pataleo, porque todo es gratis, no
merezco nada. Eso hizo María.

San Juan Pablo II, en la Redemptoris
Mater… que les recomiendo que la
lean. Sí, agárrenla, léanla. Es verdad,
el Papa san Juan Pablo II tenía un
estilo de pensamiento circular,
profesor, pero era un hombre de
Dios; entonces hay que leerla varias
veces para sacarle todo el jugo que
tiene. Y dice que quizás María —no
recuerdo bien la frase; estoy citando,
pero quiero citar el hecho— en el
momento de la cruz de su fidelidad
hubiera tenido ganas de decir: “¡Y
éste me dijeron que iba salvar Israel!
¡Me engañaron!”. No lo dijo. Ni se



permitió… pensarlo, porque era la
mujer que sabía que todo lo había
recibido gratuitamente. Consejo de
hermano y de padre: todas las
noches resitúense en la gratuidad. Y
digan: “Hágase, gracias porque todo
me lo diste Vos”.

Una segunda cosa que les quisiera
decir es que cuiden la salud, pero
sobre todo cuiden de no caer en una
enfermedad, una enfermedad que es
media peligrosa para… o del todo
peligrosa para los que el Señor nos
llamó gratuitamente a seguirlo o a
servirlo. No caigan en el alzheimer
espiritual, no pierdan la memoria,
sobre todo la memoria de dónde me
sacaron. La escena esa del profeta
Samuel cuando es enviado a ungir al
rey de Israel: va a Belén, a la casa de
un señor que se llama Jesé, que tiene
7 u 8 hijos —no sé—, y Dios le dice
que entre esos hijos va estar el rey. Y,
claro, los ve y dice: “Debe ser este”,
porque el mayor era alto, grande,



apuesto, parecía valiente… Y Dios le
dice: “No, no es ese”. La mirada de
Dios es distinta a la de los hombres. Y
así los hace pasar a todos los hijos y
Dios le dice:“No, no es”. Se encuentra
con que no sabe qué hacer el profeta;
entonces le pregunta al padre: “Che,
¿no tenés otro?”. Y le dice: “Sí, está el
más chico ahí cuidando las cabras o
las ovejas”. “Mandálo llamar”, y
viene el mocosito, que tendría 17, 18
años —no sé—, y Dios le dice: “Ese
es”. Lo sacaron de detrás del rebaño.
Y otro profeta cuando Dios le dice
que haga ciertas cosas como profeta:
“Pero yo quién soy si a mí me
sacaron de detrás del rebaño”. No se
olviden de dónde los sacaron. No
renieguen las raíces.

San Pablo se ve que intuía este
peligro de perder la memoriay a su
hijo más querido, el obispo Timoteo,
a quien él ordenó, le da consejos
pastorales, pero hay uno que toca el
corazón: “No te olvides de la fe que



tenía tu abuela y tu madre”, es decir:
“No te olvides de dónde te sacaron,
no te olvides de tus raíces, no te
sientas promovido”. La gratuidad es
una gracia que no puede convivir
con la promoción y, cuando un
sacerdote, un seminarista, un
religioso, una religiosa entra en
carrera —no digo mal, en carrera
humana—, empieza a enfermarse de
alzheimer espiritual y empieza a
perder la memoria de dónde me
sacaron.

Dos principios para ustedes
sacerdotes, consagrados y
consagradas: todos los días renueven
el sentimiento de que todo es gratis,
el sentimiento de gratuidad de la
elección de cada uno de ustedes, —
ninguno la merecimos—, y pidan la
gracia de no perder la memoria, de
no sentirse más importante. Es muy
triste cuando uno ve a un sacerdote o
a un consagrado, una consagrada,
que en su casa hablaba el dialecto o



hablaba otra lengua, una de esas
nobles lenguas antiguas que tienen
los pueblos —Ecuador cuántas tiene
—, y es muy triste cuando se olvidan
de la lengua, es muy triste cuando no
la quieren hablar. Eso significa que
se olvidaron de dónde los sacaron.
No se olviden de eso, pidan esa
gracia de la memoria, y esos son los
dos principios que quisiera marcar.

Y esos dos principios, si los viven —
pero todos los días, es un trabajo de
todos los días, todas las noches
recordar esos dos principios y pedir
la gracia—, esos dos principios, si los
viven, les van a dar en la vida, los
van a hacer vivir con dos actitudes.

Primero, el servicio. Dios me eligió,
me sacó ¿para qué? Para servir. Y el
servicio que me es peculiar a mí. No,
que tengo mi tiempo, que tengo mis
cosas, que tengo esto, que no, que ya
cierro el despacho, que esto, que si
tendría que ir a bendecir las casas



pero… no, estoy cansado o… hoy
pasan una telenovela linda por
televisión y entonces –para las
monjitas–, y entonces: Servicio,
servir, servir, y no hacer otra cosa, y
servir cuando estamos cansados y
servir cuando la gente nos harta.

Me decía un viejo cura, que fue toda
su vida profesor en colegios y
universidad, enseñaba literatura,
letras, un genio… Cuando se jubiló le
pidió al provincial que lo mandara a
un barrio pobre, a un barrio… de
esos barrios que se forman de gente
que viene, que emigran buscando
trabajo, gente muy sencilla. Y este
religioso una vez por semana iba a su
comunidad y hablaba; era muy
inteligente. Y la comunidad era una
comunidad de facultad de teología;
hablaba con los otros curas de
teología al mismo nivel, pero un día
le dice a uno: “Ustedes que son…
¿Quién da el tratado de Iglesia
aquí?”. El profesor levanta la mano:



“Yo”. “Te faltan dos tesis”. “¿Cuáles?”.
“El santo Pueblo fiel de Dios es
esencialmente olímpico, o sea, hace
lo que quiere, y ontológicamente
hartante”. Y eso tiene mucha
sabiduría, porque quien va por el
camino del servir tiene que dejarse
hartar sin perder la paciencia,
porque está al servicio, ningún
momento le pertenece, ningún
momento le pertenece. Estoy para
servir, servir en lo que debo hacer,
servir delante del sagrario, pidiendo
por mi pueblo, pidiendo por mi
trabajo, por la gente que Dios me ha
encomendado.

Servicio, mezclálo con lo de
gratuidad y entonces… aquello de
Jesús: “Lo que recibiste gratis dalo
gratis”. Por favor, por favor, no
cobren la gracia; por favor, que
nuestra pastoral sea gratuita. Y es tan
feo cuando uno va perdiendo este
sentido de gratuidad y se transforma



en… Sí, hace cosas buenas, pero ha
perdido eso.

Y lo segundo, la segunda actitud que
se ve en un consagrado, una
consagrada, un sacerdote que vive
esta gratuidad y esta memoria —
estos dos principios que dije al
principio, gratuidad y memoria— es
el gozo y la alegría. Y es un regalo de
Jesús, ese, y es un regalo que Él da,
que Él nos da si se lo pedimos y si no
nos olvidamos de esas dos columnas
de nuestra vida sacerdotal o
religiosa, que son el sentido de
gratuidad, renovado todos los días, y
no perder la memoria de dónde nos
sacaron.

Yo les deseo esto. Sí, Padre, usted nos
habló que quizás la receta de nuestro
pueblo era… somos así por lo del
Sagrado Corazón. Sí, es verdad eso,
pero yo les propongo otra receta que
está en la misma línea, en la misma
del Corazón de Jesús: sentido de



gratuidad. Él se hizo nada, se abajó,
se humilló, se hizo pobre para
enriquecernos con su pobreza. Pura
gratuidad. Y sentido de la memoria…
y hacemos memoria de las
maravillas que hizo el Señor en
nuestra vida.

Que el Señor les conceda esta gracia
a todos, nos la conceda a todos los
que estamos aquí, y que siga —iba a
decir premiando—, siga bendiciendo
a este pueblo ecuatoriano a quienes
ustedes tienen que servir y son
llamados a servir, lo siga
bendiciendo con esa peculiaridad tan
especial que yo noté desde el
principio al llegar acá. Que Jesús los
bendiga y la Virgen los cuide.

* * *

Recemos todos juntos al Padre, que
nos dio todo gratuitamente,que nos
mantiene la memoria de Jesús con
nosotros. [Padre nuestro…]. Los
bendiga Dios Todopoderoso, el Padre



y el Hijo y el Espíritu Santo. Y, por
favor, por favor, les pido que recen
por mí, porque yo también siento
muchas veces la tentación de
olvidarme de la gratuidad con la que
Dios me eligió y de olvidarme de
dónde me sacaron. Pidan por mí

Discurso preparado por el Santo
Padre:

Queridos hermanos y hermanas:

Traigo a los pies de Nuestra Señora
de Quinche lo vivido en estos días de
mi visita; quiero dejar en su corazón
a los ancianos y enfermos con los
que he compartido un momento en
la casa de las Hermanas de la
Caridad, y también todos los otros
encuentros que he tenido con
anterioridad. Los dejo en el corazón
de María, pero también los deposito
en el corazón de ustedes: sacerdotes,
religiosos y religiosas, seminaristas,
para que llamados a trabajar en la
viña del Señor, sean custodios de



todo lo que este pueblo de Ecuador
vive, llora y se alegra.

Doy gracias a Mons. Lazzari, al padre
Mina y a la hermana Sandoval por
sus palabras, que me dan pie para
compartir con todos ustedes algunas
cosas en la común solicitud por el
Pueblo de Dios.

En el Evangelio, el Señor nos invita a
aceptar la misión sin poner
condiciones. Es un mensaje
importante que no conviene olvidar,
y que en este Santuario dedicado a la
Virgen de la Presentación resuena
con un acento especial. María es
ejemplo de discípula para nosotros
que, como ella, hemos recibido una
vocación. Su respuesta confiada:
«Hágase en mí según tu Palabra», nos
recuerda sus palabras en las bodas
de Caná: «Hagan todo lo que él les
diga» (Jn 2,5). Su ejemplo es una
invitación a servir como ella.



En la Presentación de la Virgen
podemos encontrar algunas
sugerencias para nuestro propio
llamado. La Virgen Niña fue un
regalo de Dios para sus padres y para
todo el pueblo, que esperaba la
liberación. Es un hecho que se repite
frecuentemente en la Escritura: Dios
responde al clamor de su pueblo,
enviando un niño, débil, destinado a
traer la salvación y, que al mismo
tiempo, restaura la esperanza de
unos padres ancianos. La palabra de
Dios nos dice que en la historia de
Israel, los jueces, los profetas, los
reyes son un regalo del Señor para
hacer llegar su ternura y su
misericordia a su pueblo. Son signo
de la gratuidad de Dios: es Él quien
los ha elegido, escogido y destinado.
Esto nos aleja de la
autoreferencialidad, nos hace
comprender que ya no nos
pertenecemos, que nuestra vocación
nos pide alejarnos de todo egoísmo,
de toda búsqueda de lucro material o



compensación afectiva, como nos ha
dicho el Evangelio. No somos
mercenarios, sino servidores; no
hemos venido a ser servidos, sino a
servir y lo hacemos en el pleno
desprendimiento, sin bastón y sin
morral.

Algunas tradiciones sobre la
advocación de Nuestra Señora de
Quinche nos dice que Diego de
Robles confeccionó la imagen por
encargo de los indígenas Lumbicí.
Diego no lo hacía por piedad, lo hacía
por un beneficio económico. Como
no pudieron pagarle, la llevó a
Oyacachi y la cambió por tablas de
cedro. Pero Diego se negó al pedido
de ese pueblo para que le hiciera
también un altar a la imagen, hasta
que, cayéndose del caballo, se
encontró en peligro y sintió la
protección de la Virgen. Volvió al
pueblo e hizo el pie de la imagen.
También todos nosotros hemos
hecho experiencia de un Dios que



nos sale al cruce, que en nuestra
realidad de caídos, derrumbados, nos
llama. ¡Que la vanagloria y la
mundanidad no nos hagan olvidar de
dónde Dios nos ha rescatado!, ¡que
María de Quinche nos haga bajar de
los lugares de ambiciones, intereses
egoístas, cuidados excesivos de
nosotros mismos!

La «autoridad» que los apóstoles
reciben de Jesús no es para su propio
beneficio: nuestros dones son para
renovar y edificar la Iglesia. No se
nieguen a compartir, no se resistan a
dar, no se encierren en la
comodidad, sean manantiales que
desbordan y refrescan,
especialmente a los oprimidos por el
pecado, la desilusión, el rencor (cf.
Evangelii gaudium 272).

El segundo trazo que me evoca la
Presentación de la Virgen es la
perseverancia. En la sugestiva
iconografía mariana de esta fiesta, la



Virgen niña se aleja de sus padres
subiendo las escaleras del Templo.
María no mira atrás y, en una clara
referencia a la admonición
evangélica, marcha decidida hacia
delante. Nosotros, como los
discípulos en el Evangelio, también
nos ponemos en camino para llevar a
cada pueblo y lugar la buena noticia
de Jesús. Perseverancia en la misión
implica no andar cambiando de casa
en casa, buscando donde nos traten
mejor, donde haya más medios y
comodidades. Supone unir nuestra
suerte con la de Jesús hasta el final.
Algunos relatos de las apariciones de
la Virgen de Quinche nos dicen que
una “señora con un niño en brazos”
visitó varias tardes seguidas a los
indígenas de Oyacachi cuando estos
se refugiaban del acoso de los osos.
Varias veces fue María al encuentro
de sus hijos; ellos no le creían,
desconfiaban de esta señora, pero les
admiró su perseverancia de volver
cada tarde al caer el sol. Perseverar



aunque nos rechacen, aunque se
haga la noche y crezcan el
desconcierto y los peligros.
Perseverar en este esfuerzo sabiendo
que no estamos solos, que es el
Pueblo Santo de Dios que camina.

De algún modo, en la imagen de la
Virgen niña subiendo al Templo,
podemos ver a la Iglesia que
acompaña al discípulo misionero.
Junto a ella están sus padres, que le
han transmitido la memoria de la fe
y ahora generosamente la ofrecen al
Señor para que pueda seguir su
camino; está su comunidad
representada en el «séquito de
vírgenes», «sus compañeras», con las
lámparas encendidas (cf. Sal 44,15) y,
en las que los Padres de la Iglesia,
ven una profecía de todos los que,
imitando a María, buscan con
sinceridad ser amigos de Dios, y
están los sacerdotes que la esperan
para recibirla y que nos recuerdan
que en la Iglesia los pastores tienen



la responsabilidad de acoger con
ternura y ayudar a discernir cada
espíritu y cada llamado.

Caminemos juntos, sosteniéndonos
unos a otros y pidamos con humildad
el don de la perseverancia en su
servicio.

Nuestra Señora del Quinche fue
ocasión de encuentro, de comunión,
para este lugar que desde tiempos
del incario se había constituido en un
asentamiento multiétnico. ¡Qué lindo
es cuando la iglesia persevera en su
esfuerzo por ser casa y escuela de
comunión, cuando generamos esto
que me gusta llamar la cultura del
encuentro!

La imagen de la Presentación nos
dice que una vez bendecida por los
sacerdotes, la Virgen niña se sentó en
las gradas del altar y bailó sobre sus
pies. Pienso en la alegría que se
expresa en las imágenes del
banquete de las bodas, de los amigos



del novio, de la esposa adornada con
sus joyas. Es la alegría de quien ha
descubierto un tesoro y lo ha dejado
todo por conseguirlo. Encontrar al
Señor, vivir en su casa, participar de
su intimidad, compromete a
anunciar el Reino y llevar la
salvación a todos. Atravesar los
umbrales del Templo exige
convertirnos como María en templos
del Señor y ponernos en camino para
llevarlo a los hermanos. La Virgen,
como primera discípula misionera,
después del anuncio del Ángel, partió
sin demora a un pueblo de Judá para
compartir este inmenso gozo, el
mismo que hizo saltar a san Juan
Bautista en el seno de su madre.
Quien escucha su voz «salta de gozo»
y se convierte a su vez en pregonero
de su alegría. La alegría de
evangelizar mueve a la Iglesia, la
hace salir, como a María.

Si bien son múltiples las razones que
se argumentan para el traslado del



santuario desde Oyacachi a este
lugar, me quedo con una: «aquí es y
ha sido más accesible, más fácil para
estar cerca de todos». Así lo entendió
el arzobispo de Quito, fray Luis
López de Solís, cuando mandó
edificar un Santuario capaz de
convocar y acoger a todos. Una
iglesia en salida es una iglesia que se
acerca, que se allana para no estar
distante, que sale de su comodidad y
se atreve a llegar a todas las
periferias que necesitan la luz del
evangelio (cf. Evangelii gaudium 20).

Volveremos ahora a nuestras tareas,
interpelados por el Santo Pueblo que
nos ha sido confiado. Entre ellas, no
olvidemos cuidar, animar y educar la
devoción popular que palpamos en
este santuario y tan extendida en
muchos países latinoamericanos. El
pueblo fiel ha sabido expresar la fe
con su propio lenguaje, manifestar
sus más hondos sentimientos de
dolor, duda, gozo, fracaso,



agradecimiento con diversas formas
de piedad: procesiones, velas, flores,
cantos que se convierten en una
bella expresión de confianza en el
Señor y de amor a su Madre, que es
también la nuestra.

En Quinche, la historia de los
hombres y la historia de Dios
confluyen en la historia de una
mujer, María. Y en una casa, nuestra
casa, la hermana madre tierra. Las
tradiciones de esta advocación
evocan a los cedros, los osos, la
hendidura en la piedra que fuera
aquí la primera casa de la Madre de
Dios. Nos hablan en el ayer de
pájaros que rodearon el lugar, y en el
hoy de flores que engalanan los
alrededores. Los orígenes de esta
devoción nos llevan a tiempos donde
era más sencilla «la serena armonía
con la creación... contemplar al
Creador que vive entre nosotros y en
lo que nos rodea y cuya presencia no
hace falta fabricar» (Laudato si’ 225)



y que se nos devela en el mundo
creado, en su Hijo amado, en la
Eucaristía que permite a los
cristianos sentirse miembros vivos
de la Iglesia y participar activamente
en su misión (cf. Documento de
Aparecida 264), en Nuestra Señora
del Quinche, que acompañó desde
aquí los albores del primer anuncio
de la fe a los pueblos indígenas. A
ella encomendemos nuestra
vocación; que ella nos haga regalo
para nuestro pueblo, que ella nos dé
la perseverancia en la entrega y la
alegría de salir a llevar el Evangelio
de su hijo Jesús —unidos a nuestros
pastores— hasta los confines, hasta
las periferias de nuestro querido
Ecuador.

Discurso del Santo Padre durante
la ceremonia de bienvenida en el
aeropuerto internacional El Alto
de La Paz, Bolivia

Señor Presidente,



Distinguidas Autoridades,

Hermanos en el Episcopado,

Queridos hermanos y hermanas:

¡Buenas tardes! Al iniciar esta visita
pastoral, quiero dirigir mi saludo a
todos los hombres y mujeres de
Bolivia con los mejores deseos de paz
y prosperidad. Agradezco al Señor
Presidente del Estado Plurinacional
de Bolivia la cálida y fraternal
acogida que me ha dispensado y sus
amables palabras de bienvenida. Doy
las gracias también a los señores
Ministros y Autoridades del Estado,
de las Fuerzas Armadas y de la
Policía Nacional, que han tenido la
bondad de venir a recibirme. A mis
hermanos en el Episcopado, a los
sacerdotes, religiosos y religiosas, y
fieles cristianos, a toda la Iglesia que
peregrina en Bolivia, quiero
expresarle mis sentimientos de
fraterna comunión en el Señor. Llevo
en el corazón especialmente a los



hijos de esta tierra, que por múltiples
razones no están aquí y han tenido
que buscar «otra tierra» que los
cobije; otro lugar donde esta madre
los haga fecundos y posibilite la vida.

Me alegro de estar en este país de
singular belleza, bendecido por Dios
en sus diversas zonas: el altiplano,
los valles, las tierras amazónicas, los
desiertos, los incomparables lagos; el
preámbulo de su Constitución lo ha
acuñado de modo poético: «En
tiempos inmemoriales se erigieron
montañas, se desplazaron ríos, se
formaron lagos. Nuestra amazonía,
nuestro chaco, nuestro altiplano y
nuestros llanos y valles se cubrieron
de verdores y flores», y esto me
recuerda que «el mundo es algo más
que un problema a resolver, es un
misterio gozoso que contemplamos
con jubilosa alabanza» (Laudato si’
12 ). Pero sobre todo, es una tierra
bendecida en sus gentes, con su
variada realidad cultural y étnica,



que constituye una gran riqueza y un
llamado permanente al respeto
mutuo y al diálogo: pueblos
originarios milenarios y pueblos
originarios contemporáneos; cuánta
alegría nos da saber que el castellano
traído a estas tierras hoy convive con
36 idiomas originarios,
amalgamándose —como lo hacen en
las flores nacionales de kantuta y
patujú el rojo y el amarillo— para
dar belleza y unidad en lo diverso.
En esta tierra y en este pueblo,
arraigó con fuerza el anuncio del
Evangelio, que a lo largo de los años
ha ido iluminando la convivencia,
contribuyendo al desarrollo del
pueblo y fomentando la cultura.

Como huésped y peregrino, vengo
para confirmar la fe de los creyentes
en Cristo resucitado, para que
cuantos creemos en Él, mientras
peregrinamos en esta vida, seamos
testigos de su amor, fermento de un
mundo mejor, y colaboremos en la



construcción de una sociedad más
justa y solidaria.

Bolivia está dando pasos importantes
para incluir a amplios sectores en la
vida económica, social y política del
País; cuenta con una Constitución
que reconoce los derechos de los
individuos, de las minorías, del
medio ambiente, y con unas
instituciones sensibles a estas
realidades. Todo ello requiere un
espíritu de colaboración ciudadana,
de diálogo y de participación en los
individuos y los actores sociales en
las cuestiones que interesan a todos.
El progreso integral de un pueblo
incluye el crecimiento en valores de
las personas y la convergencia en
ideales comunes que consigan aunar
voluntades, sin excluir ni rechazar a
nadie. Si el crecimiento es solo
material, siempre se corre el riesgo
de volver a crear nuevas diferencias,
de que la abundancia de unos se
construya sobre la escasez de otros.



Por eso, además de la transparencia
institucional, la cohesión social
requiere un esfuerzo en la educación
de los ciudadanos.

En estos días me gustaría alentar la
vocación de los discípulos de Cristo a
comunicar la alegría del Evangelio, a
ser sal de la tierra y luz del mundo.
La voz de los Pastores, que tiene que
ser profética, habla a la sociedad en
nombre de la Iglesia madre —porque
la Iglesia es madre— y lo habla desde
la opción preferencial y evangélica
por los últimos, por los descartados,
por los excluidos: ésa es la opción
preferencial de la Iglesia. La caridad
fraterna, expresión viva del
mandamiento nuevo de Jesús, se
expresa en programas, obras e
instituciones que buscan la
promoción integral de la persona, así
como el cuidado y la protección de
los más vulnerables. No se puede
creer en Dios Padre sin ver un
hermano en cada persona, y no se



puede seguir a Jesús sin entregar la
vida por los que Él murió en la cruz.

En una época en la que tantas veces
se tiende a olvidar o a tergiversar los
valores fundamentales, la familia
merece una especial atención por
parte de los responsables del bien
común porque es la célula básica de
la sociedad, que aporta lazos sólidos
de unión sobre los que se basa la
convivencia humana y, con la
generación y educación de sus hijos,
asegura el futuro y la renovación de
la sociedad.

La Iglesia también siente una
preocupación especial por los
jóvenes que, comprometidos con su
fe y con grandes ideales, son
promesa de futuro, «vigías que
anuncian la luz del alba y la nueva
primavera del Evangelio» decía san
Juan Pablo II (Mensaje para la XVIII
Jornada mundial de la Juventud 6).
Cuidar a los niños, hacer que la



juventud se comprometa en nobles
ideales, es garantía de futuro para
una sociedad; y la Iglesia quiere una
sociedad que encuentra su reaseguro
cuando valora, admira y custodia
también a sus mayores, que son los
que nos traen la sabiduría de los
pueblos; custodiar a los que hoy son
descartados por tantos intereses que
ponen al centro de la vida económica
al dios dinero; son descartados los
niños y los jóvenes que son el futuro
de un país, y los ancianos que son la
memoria del pueblo; por eso hay que
cuidarlos, hay que protegerlos, son
nuestro futuro. La Iglesia hace
opción por ir generando una «cultura
memoriosa» que le garantiza a los
ancianos no solo la calidad de vida
en sus últimos años sino la calidez,
como bien lo expresa la constitución
de ustedes.

Señor Presidente, queridos
hermanos, gracias por estar aquí.
Estos días nos permitirán tener



diversos momentos de encuentro,
diálogo y celebración de la fe. Lo
hago alegre y contento de estar en
esta Patria que se dice a sí misma
pacifista, patria de paz, y que
promueve la cultura de la paz y el
derecho a la paz.

Pongo esta visita bajo el amparo de
la Santísima Virgen de Copacabana,
Reina de Bolivia, y a Ella pido que
proteja a todos sus hijos. Muchas
gracias y que el Señor los bendiga.
Jallalla Bolivia.

Palabras del Santo Padre en
memoria del padre Luis Espinal

Buenas tardes, queridas hermanas y
hermanos:

Me detuve aquí para saludarlos y
sobre todo para recordar. Recordar
un hermano, un hermano nuestro,
víctima de intereses que no querían
que se luchara por la libertad de
Bolivia. El padre Espinal predicó el



Evangelio y ese Evangelio molestó y
por eso lo eliminaron. Hagamos un
minuto de silencio en oración y
después recemos todos juntos.

[Silencio]

Que el Señor tenga en su gloria al
padre Luis Espinal que predicó el
Evangelio, ese Evangelio que nos trae
la libertad, que nos hace libres. Como
todo hijo de Dios, Jesús nos trajo esa
libertad, él predicó ese Evangelio.
Que Jesús lo tenga junto a Él. Dale
Señor el descanso Eterno y brille
para él la luz que no tiene fin. Que
descanse en paz.

Y a todos ustedes, queridos
hermanos, los bendigan Dios
Todopoderoso, el Padre, y el Hijo y el
Espíritu Santo. Y por favor, por favor,
les pido que no se olviden de rezar
por mí. Gracias.



Discurso del Santo Padre durante
el encuentro con las autoridades
civiles en la catedral de La Paz

Hermano Presidente,

Hermanos y hermanas:

Me alegro de este encuentro con
ustedes, autoridades políticas y
civiles de Bolivia, miembros del
Cuerpo diplomático y personas
relevantes del mundo de la cultura y
del voluntariado. Agradezco a mi
hermano Edmundo Abastoflor,
arzobispo de esta Iglesia de la Paz, su
amable bienvenida. Les ruego que
me permitan cooperar, alentando
con algunas palabras, la tarea de
cada uno de ustedes, la que ya
realizan. Y les agradezco la
cooperación que ustedes, con su
testimonio de calurosa acogida, me
dan a mí para que yo pueda seguir
adelante. Muchas gracias.



Cada uno a su manera, todos los aquí
presentes compartimos la vocación
de trabajar por el bien común. Ya
hace 50 años, el Concilio Vaticano II
definía el bien común como «el
conjunto de condiciones de la vida
social que hacen posible a los grupos
y a cada uno de sus miembros
conseguir más plena y fácilmente de
la propia perfección»; gracias a
ustedes por aspirar —desde su rol y
misión— para que las personas y la
sociedad se desarrollen, alcancen su
perfección. Estoy seguro de sus
búsquedas de lo bello, lo verdadero,
lo bueno en este afán por el bien
común. Que este esfuerzo ayude
siempre a crecer en un mayor
respeto a la persona humana en
cuanto tal, con derechos básicos e
inalienables ordenados a su
desarrollo integral, a la paz social, es
decir, la estabilidad y seguridad de
un cierto orden, que no se produce
sin una atención particular a la
justicia distributiva (cf. Laudato si’



157). Que la riqueza se distribuya,
dicho sencillamente.

En el trayecto hacia la catedral, desde
el aeropuerto, he podido admirarme
de las cumbres del Hayna Potosí y
del Illimani, de ese «cerro joven» y
de aquel que indica «el lugar por
donde sale el sol». También he visto
cómo de manera artesanal muchas
casas y barrios se confundían con las
laderas y me he maravillado de
algunas obras de su arquitectura. El
ambiente natural y el ambiente
social, político y económico están
íntimamente relacionados. Nos urge
poner las bases de una ecología
integral —es problema de salud—
una ecología integral que incorpore
claramente todas las dimensiones
humanas en la resolución de las
graves cuestiones socioambientales
de nuestros días —si no los glaciares
de esos mismos montes seguirán
retrocediendo— y la lógica de la
recepción, la conciencia del mundo



que queremos dejar a los que nos
sucedan, su orientación general, su
sentido, sus valores también se
derretirán como esos hielos (cf. ibid.
159-160). Y de esto hay que tomar
conciencia. Ecología integral —y me
arriesgo— supone ecología de la
madre tierra, cuidar la madre tierra;
ecología humana, cuidarnos entre
nosotros; y ecología social, forzada la
palabra.

Como todo está relacionado, nos
necesitamos unos a otros. Si la
política se deja dominar por la
especulación financiera o la
economía se rige únicamente por el
paradigma tecnocrático y utilitarista
de la máxima producción, no podrán
ni siquiera comprender, y menos aún
resolver, los grandes problemas que
afectan a la humanidad. Es necesaria
también la cultura, de la que forma
parte no solo el desarrollo de la
capacidad intelectual del ser humano
en las ciencias y de la capacidad de



generar belleza en las artes, sino
también las tradiciones populares
locales —eso también es cultura—
con su particular sensibilidad al
medio de donde han surgido y del
que han salido y del medio que le da
sentido. Se requiere de igual forma
una educación ética y moral, que
cultive actitudes de solidaridad y
corresponsabilidad entre las
personas. Debemos reconocer el
papel específico de las religiones en
el desarrollo de la cultura y los
beneficios que puedan aportar a la
sociedad. Los cristianos, en
particular, como discípulos de la
Buena Noticia, somos portadores de
un mensaje de salvación que tiene en
sí mismo la capacidad de ennoblecer
a las personas, de inspirar grandes
ideales capaces de impulsar líneas de
acción que vayan más allá del interés
individual, posibilitando la
capacidad de renuncia en favor de
los demás, la sobriedad y las demás
virtudes que nos contienen y nos



unen. Esas virtudes que en vuestra
cultura tan sencillamente se
expresan en esos tres mandamientos:
no mentir, no robar y no ser flojo.

Pero debemos estar alerta pues muy
fácilmente nos habituamos al
ambiente de inequidad que nos
rodea, que nos volvemos insensibles
a sus manifestaciones. Y así
confundimos sin darnos cuenta el
«bien común» con el «bien-estar», y
ahí se va resbalando de a poquito, de
a poquito, y el ideal del bien común,
como que se va perdiendo, termina
en el bienestar, sobre todo cuando
somos nosotros los que lo
disfrutamos y no los otros. El
bienestar que se refiere solo a la
abundancia material tiende a ser
egoísta, tiende a defender los
intereses de parte, a no pensar en los
demás, y a dejarse llevar por la
tentación del consumismo. Así
entendido, el bienestar, en vez de
ayudar, incuba posibles conflictos y



disgregación social; instalado como
la perspectiva dominante, genera el
mal de la corrupción que cuánto
desalienta y tanto mal hace. El bien
común, en cambio, es algo más que la
suma de intereses individuales; es un
pasar de lo que «es mejor para mí» a
lo que «es mejor para todos», e
incluye todo aquello que da cohesión
a un pueblo: metas comunes, valores
compartidos, ideales que ayudan a
levantar la mirada, más allá de los
horizontes particulares.

Los diferentes agentes sociales tienen
la responsabilidad de contribuir a la
construcción de la unidad y el
desarrollo de la sociedad. La libertad
siempre es el mejor ámbito para que
los pensadores, las asociaciones
ciudadanas, los medios de
comunicación desarrollen su
función, con pasión y creatividad, al
servicio del bien común. También los
cristianos, llamados a ser fermento
en el pueblo, aportan su propio



mensaje a la sociedad. La luz del
Evangelio de Cristo no es propiedad
de la Iglesia; ella es su servidora: la
Iglesia debe servir al Evangelio de
Cristo para que llegue hasta los
extremos del mundo. La fe es una luz
que no encandila; las ideologías
encandilan, la fe no encandila, la fe
es una luz que no obnubila, sino que
alumbra y guía con respeto la
conciencia y la historia de cada
persona y de cada convivencia
humana. Respeto. El cristianismo ha
tenido un papel importante en la
formación de la identidad del pueblo
boliviano. La libertad religiosa —
como es acuñada habitualmente esa
expresión en el fuero civil— es quien
también nos recuerda que la fe no
puede reducirse al ámbito
puramente subjetivo. No es una
subcultura. Será nuestro desafío
alentar y favorecer que germinen la
espiritualidad y el compromiso de la
fe, el compromiso cristiano en obras



sociales, en extender el bien común,
a través de las obras sociales.

Entre los diversos actores sociales,
quisiera destacar la familia,
amenazada en todas partes, por
tantos factores, por la violencia
doméstica, el alcoholismo, el
machismo, la drogadicción, la falta
de trabajo, la inseguridad ciudadana,
el abandono de los ancianos, los
niños de la calle y recibiendo pseudo-
soluciones desde perspectivas que no
son saludables a la familia sino que
provienen claramente de
colonizaciones ideológicas. Son
tantos los problemas sociales que
resuelve la familia, y las resuelve en
silencio, son tantos, que no promover
la familia es dejar desamparados a
los más desprotegidos.

Una nación que busca el bien común
no se puede cerrar en sí misma; las
redes de relaciones afianzan a las
sociedades. El problema de la



inmigración en nuestros días nos lo
demuestra. El desarrollo de la
diplomacia con los países del
entorno, que evite los conflictos
entre pueblos hermanos y
contribuya al diálogo franco y
abierto de los problemas, hoy es
indispensable. Y estoy pensando acá,
en el mar: diálogo, es indispensable.
Construir puentes en vez de levantar
muros. Construir puentes en vez de
levantar muros. Todos los temas, por
más espinosos que sean, tienen
soluciones compartidas, tienen
soluciones razonables, equitativas y
duraderas. Y, en todo caso, nunca
han de ser motivo de agresividad,
rencor o enemistad que agravan más
la situación y hacen más difícil su
resolución.

Bolivia transita un momento
histórico: la política, el mundo de la
cultura, las religiones son parte de
este hermoso desafío de la unidad.
En esta tierra donde la explotación,



la avaricia y múltiples egoísmos y
perspectivas sectarias han dado
sombra a su historia, hoy puede ser
el tiempo de la integración. Y hay
que caminar ese camino. Hoy Bolivia
puede crear, es capaz de crear con su
riqueza nuevas síntesis culturales.
¡Qué hermosos son los países que
superan la desconfianza enfermiza e
integran a los diferentes, y que hacen
de esa integración un nuevo factor
de desarrollo! ¡Qué lindos cuando
están llenos de espacios que
conectan, relacionan, favorecen el
reconocimiento del otro! (cf.
Evangelii gaudium 210). Bolivia, en la
integración y en su búsqueda de la
unidad, está llamada a ser «esa
multiforme armonía que atrae» (ibid.
117), y que atrae en el camino hacia
la consolidación de la patria grande.

Muchas gracias por su atención. Pido
al Señor que Bolivia, «esta tierra
inocente y hermosa» siga
progresando cada vez más para que



sea esa «patria feliz donde el hombre
vive el bien de la dicha y la paz». Que
la Virgen santa los cuide y el Señor
los bendiga abundantemente. Y por
favor, por favor les pido, que no se
olviden rezar por mí. Muchas
gracias.

Homilía del Santo Padre durante la
Misa en la plaza de Cristo Redentor

Hemos venido desde distintos
lugares, regiones, poblados, para
celebrar la presencia viva de Dios
entre nosotros. Salimos hace horas
de nuestras casas y comunidades
para poder estar juntos, como Pueblo
Santo de Dios. La cruz y la imagen de
la misión nos traen el recuerdo de
todas las comunidades que han
nacido en el nombre de Jesús en
estas tierras, de las cuales nosotros
somos sus herederos.

En el Evangelio que acabamos de
escuchar se nos describía una
situación bastante similar a la que



estamos viviendo ahora. Al igual que
esas cuatro mil personas, estamos
nosotros queriendo escuchar la
Palabra de Jesús y recibir su vida.
Ellos ayer y nosotros hoy junto al
Maestro, Pan de vida.

Me conmuevo cuando veo a muchas
madres cargando a sus hijos en las
espaldas. Como lo hacen aquí tantas
de ustedes. Llevando sobre sí la vida
y el futuro de su gente. Llevando sus
motivos de alegría, sus esperanzas.
Llevando la bendición de la tierra en
los frutos. Llevando el trabajo
realizado por sus manos. Manos que
han labrado el presente y tejerán las
ilusiones del mañana. Pero también
cargando sobre sus hombros
desilusiones, tristezas y amarguras,
la injusticia que parece no detenerse
y las cicatrices de una justicia no
realizada. Cargando sobre sí el gozo
y el dolor de una tierra. Ustedes
llevan sobre sí la memoria de su
pueblo. Porque los pueblos tienen



memoria, una memoria que pasa de
generación en generación, los
pueblos tienen una memoria en
camino.

Y no son pocas las veces que
experimentamos el cansancio de este
camino. No son pocas las veces que
faltan las fuerzas para mantener viva
la esperanza. Cuántas veces vivimos
situaciones que pretenden
anestesiarnos la memoria y así se
debilita la esperanza y se van
perdiendo los motivos de alegría. Y
comienza a ganarnos una tristeza
que se vuelve individualista, que nos
hace perder la memoria de pueblo
amado, de pueblo elegido. Y esa
pérdida nos disgrega, hace que nos
cerremos a los demás, especialmente
a los más pobres.

A nosotros nos puede suceder lo que
a los discípulos de ayer, cuando
vieron esa cantidad de gente que
estaba ahí. Le piden a Jesús que los



despida: “Mandálos a casa”, ya que
es imposible alimentar a tanta gente.
Frente a tantas situaciones de
hambre en el mundo podemos decir:
“Perdón, no nos dan los números, no
nos cierran las cuentas”. Es
imposible enfrentar estas
situaciones, entonces la
desesperación termina ganándonos
el corazón.

En un corazón desesperado es muy
fácil que gane espacio la lógica que
pretende imponerse en el mundo, en
todo el mundo, en nuestros días. Una
lógica que busca transformar todo en
objeto de cambio, todo en objeto de
consumo, todo negociable. Una lógica
que pretende dejar espacio a muy
pocos, descartando a todos aquellos
que no «producen», que no se los
considera aptos o dignos porque
aparentemente «no nos dan los
números». Y Jesús, una vez más,
vuelve a hablarnos y nos dice: “No,
no, no es necesario excluirlos, no es



necesario que se vayan, denles
ustedes de comer”.

Es una invitación que resuena con
fuerza para nosotros hoy: “No es
necesario excluir a nadie. No es
necesario que nadie se vaya, basta de
descartes, denles ustedes de comer”.
Jesús nos lo sigue diciendo en esta
plaza. Sí, basta de descartes, denles
ustedes de comer. La mirada de Jesús
no acepta una lógica, una mirada que
siempre “corta el hilo” por el más
débil, por el más necesitado.
Tomando “la posta” Él mismo nos da
el ejemplo, nos muestra el camino.
Una actitud en tres palabras, toma un
poco de pan y unos peces, los
bendice, los parte y entrega para que
los discípulos lo compartan con los
demás. Y este es el camino del
milagro. Ciertamente no es magia o
idolatría. Jesús, por medio de estas
tres acciones, logra transformar una
lógica del descarte en una lógica de
comunión, en una lógica de



comunidad. Quisiera subrayar
brevemente cada una de estas
acciones.

Toma. El punto de partida es tomar
muy en serio la vida de los suyos. Los
mira a los ojos y en ellos conoce su
vivir, su sentir. Ve en esas miradas lo
que late y lo que ha dejado de latir en
la memoria y el corazón de su
pueblo. Lo considera y lo valora.
Valoriza todo lo bueno que pueden
aportar, todo lo bueno desde donde
se puede construir. Pero no habla de
los objetos, o de los bienes culturales,
o de las ideas; sino habla de las
personas. La riqueza más plena de
una sociedad se mide en la vida de su
gente, se mide en sus ancianos que
logran transmitir su sabiduría y la
memoria de su pueblo a los más
pequeños. Jesús nunca se saltea la
dignidad de nadie, por más
apariencia de no tener nada para
aportar y compartir. Toma todo
como viene.



Bendice. Jesús toma sobre sí, y
bendice al Padre que está en los
cielos. Sabe que estos dones son un
regalo de Dios. Por eso, no los trata
como “cualquier cosa” ya que toda
vida, toda esa vida, es fruto del amor
misericordioso. Él lo reconoce. Va
más allá de la simple apariencia, y en
este gesto de bendecir y alabar, pide
a su Padre el don del Espíritu Santo.
El bendecir tiene esa doble mirada,
por un lado agradecer y por el otro
poder transformar. Es reconocer que
la vida siempre es un don, un regalo
que puesto en las manos de Dios,
adquiere una fuerza de
multiplicación. Nuestro Padre no nos
quita nada, todo lo multiplica.

Entrega. En Jesús, no existe un tomar
que no sea una bendición, y no existe
una bendición que no sea una
entrega. La bendición siempre es
misión, tiene un destino, compartir,
el condividir lo que se ha recibido, ya
que solo en la entrega, en el com-



partir es cuando las personas
encontramos la fuente de la alegría y
la experiencia de salvación. Una
entrega que quiere reconstruir la
memoria de pueblo santo, de pueblo
invitado a ser y a llevar la alegría de
la salvación. Las manos que Jesús
levanta para bendecir al Dios del
cielo son las mismas que distribuyen
el pan a la multitud que tiene
hambre. Y podemos imaginarnos,
podemos imaginar ahora cómo iban
pasando de mano en mano los panes
y los peces hasta llegar a los más
alejados. Jesús logra generar una
corriente entre los suyos, todos iban
compartiendo lo propio,
convirtiéndolo en don para los
demás y así fue como comieron hasta
saciarse, increíblemente sobró: lo
recogieron en siete canastas. Una
memoria tomada, una memoria
bendecida, una memoria entregada
siempre sacia al pueblo.



La Eucaristía es el «Pan partido para
la vida del mundo», como dice el
lema del V Congreso Eucarístico que
hoy inauguramos y tendrá lugar en
Tarija. Es Sacramento de comunión,
que nos hace salir del individualismo
para vivir juntos el seguimiento y
nos da la certeza de lo que tenemos,
de lo que somos, que si es tomado, si
es bendecido y si es entregado, con el
poder de Dios, con el poder de su
amor, se convierte en pan de vida
para los demás.

Y la Iglesia celebra la Eucaristía,
celebra la memoria del Señor, el
sacrificio del Señor. Porque la Iglesia
es comunidad memoriosa. Por eso
fiel al mandato del Señor, dice una y
otra vez: «Hagan esto en memoria
mía» (Lc 22,19) Actualiza, hace real,
generación tras generación, en los
distintos rincones de nuestra tierra,
el misterio del Pan de vida. Nos lo
hace presente, nos lo entrega. Jesús
quiere que participemos de su vida y



a través nuestro se vaya
multiplicando en nuestra sociedad.
No somos personas aisladas,
separadas, sino somos el Pueblo de la
memoria actualizada y siempre
entregada.

Una vida memoriosa necesita de los
demás, del intercambio, del
encuentro, de una solidaridad real
que sea capaz de entrar en la lógica
del tomar, bendecir y entregar en la
lógica del amor.

María, al igual que muchas de
ustedes llevó sobre sí la memoria de
su pueblo, la vida de su Hijo, y
experimentó en sí misma la grandeza
de Dios, proclamando con júbilo que
Él «colma de bienes a los
hambrientos» (Lc 1,53), que Ella sea
hoy nuestro ejemplo para confiar en
la bondad del Señor, que hace obras
grandes con poca cosa, con la
humildad de sus siervos. Que así sea.



Discurso del Santo Padre durante
el encuentro con los sacerdotes,
religiosos, religiosas y
seminaristas en el colegio Don
Bosco

Queridos hermanos y hermanas:

Buenas tardes. Estoy contento con
este encuentro con ustedes para
compartir la alegría que llena el
corazón y la vida entera de los
discípulos misioneros de Jesús. Así lo
han manifestado las palabras de
saludo de Mons. Roberto Bordi, y los
testimonios del padre Miguel, de la
hermana Gabriela y del seminarista
Damián. Muchas gracias por
compartir la propia experiencia
vocacional.

Y en el relato del Evangelio de
Marcos hemos escuchado también la
experiencia de otro discípulo
Bartimeo, que se unió al grupo de los
seguidores de Jesús. Fue un discípulo
de última hora. Era el último viaje,



que el Señor hacía de Jericó a
Jerusalén, adonde iba a ser
entregado. Ciego y mendigo,
Bartimeo estaba al borde del camino
—¡más exclusión imposible!—,
marginado, y cuando se enteró del
paso de Jesús, comenzó a gritar, se
hizo sentir, como esa buena
hermanita que con la batería se
hacía sentir y decía: “Aquí estoy”. Te
felicito, tocás bien.

En torno a Jesús iban los apóstoles,
los discípulos, las mujeres que lo
seguían habitualmente, con quienes
recorrió durante su vida los caminos
de Palestina para anunciar el Reino
de Dios y una gran muchedumbre. Si
traducimos esto forzando el lenguaje,
en torno a Jesús iban los obispos, los
curas, las monjas, los seminaristas,
los laicos comprometidos, todos los
que lo seguían, escuchando a Jesús, y
el pueblo fiel de Dios.



Dos realidades aparecen con fuerza,
se nos imponen. Por un lado, el grito,
el grito del mendigo y, por otro, las
distintas reacciones de los discípulos.
Pensemos las distintas reacciones de
los obispos, los curas, las monjas, los
seminaristas a los gritos que vamos
sintiendo o no sintiendo. Parece
como que el evangelista nos quisiera
mostrar cuál es el tipo de eco que
encuentra el grito de Bartimeo en la
vida de la gente, en la vida de los
seguidores de Jesús; cómo reaccionan
frente al dolor de aquél que está al
borde del camino, que nadie le hace
caso —no más le dan una limosna—
de aquel que está sentado sobre su
dolor, que no entra en ese círculo
que está siguiendo al Señor.

Son tres las respuestas frente a los
gritos del ciego, y hoy también estas
tres respuestas tienen actualidad.
Podríamos decirlo con las palabras
del propio Evangelio: “pasar”,
“calláte”, “ánimo, levantáte”.



1. “Pasar”. Pasar de largo, y algunos
porque ya no escuchan. Estaban con
Jesús, miraban a Jesús, querían oír a
Jesús. No escuchaban. Pasar es el eco
de la indiferencia, de pasar al lado de
los problemas y que éstos no nos
toquen. No es mi problema. No los
escuchamos, no los reconocemos.
Sordera. Es la tentación de
naturalizar el dolor, de
acostumbrarse a la injusticia. Y sí,
hay gente así: Yo estoy acá con Dios,
con mi vida consagrada, elegido por
Jesús para el ministerio y, sí, es
natural que haya enfermos, que haya
pobres, que haya gente que sufre,
entonces ya es tan natural que no me
llama la atención un grito, un pedido
de auxilio. Acostumbrarse. Y nos
decimos: Es normal, siempre fue así,
mientras a mí no me toque, —pero
eso entre paréntesis—. Es el eco que
nace en un corazón blindado, en un
corazón cerrado, que ha perdido la
capacidad de asombro y, por lo tanto,
la posibilidad de cambio. ¿Cuántos



seguidores de Jesús corremos este
peligro de perder nuestra capacidad
de asombro, incluso con el Señor?
Ese estupor del primer encuentro
como que se va degradando, y eso le
puede pasar a cualquiera, le pasó al
primer Papa: “¿Adónde vamos a ir
Señor si tú tienes palabras de vida
eterna?”. Y después lo traicionan, lo
niega, el estupor se le degradó. Es
todo un proceso de
acostumbramiento. Corazón
blindado. Se trata de un corazón que
se ha acostumbrado a pasar sin
dejarse tocar, una existencia que,
pasando de aquí para allá, no logra
enraizarse en la vida de su pueblo
simplemente porque está en esa elite
que sigue al Señor.

Podríamos llamarlo, la espiritualidad
del zapping. Pasa y pasa, pasa y pasa,
pero nada queda. Son quienes van
atrás de la última novedad, del
último bestseller pero no logran tener
contacto, no logran relacionarse, no



logran involucrarse incluso con el
Señor al que están siguiendo, porque
la sordera avanza.

Ustedes me podrán decir: «Pero esa
gente estaba siguiendo al Maestro
estaba atenta a las palabras del
Maestro. Lo estaba escuchando a él».
Creo que eso es de lo más desafiante
de la espiritualidad cristiana, como el
evangelista Juan nos lo recuerda:
¿Cómo puede amar a Dios, a quien
no ve, el que no ama a su hermano, a
quien ve? (1 Jn 4, 20b). Ellos creían
que escuchaban al Maestro, pero
también traducían, y las palabras del
Maestro pasaban por el alambique
de su corazón blindado. Dividir esta
unidad —entre escuchar a Dios y
escuchar al hermano— es una de las
grandes tentaciones que nos
acompañan a lo largo de todo el
camino de los que seguimos a Jesús.
Y tenemos que ser conscientes de
esto. De la misma forma que
escuchamos a nuestro Padre es como



escuchamos al Pueblo fiel de Dios. Si
no lo hacemos con los mismos oídos,
con la misma capacidad de escuchar,
con el mismo corazón, algo se
quebró.

Pasar sin escuchar el dolor de
nuestra gente, sin enraizarnos en sus
vidas, en su tierra, es como escuchar
la Palabra de Dios sin dejar que eche
raíces en nuestro interior y sea
fecunda. Una planta, una historia sin
raíces es una vida seca.

2. Segunda palabra: “Calláte”. Es la
segunda actitud frente al grito de
Bartimeo. “Calláte, no molestes, no
disturbes, que estamos haciendo
oración comunitaria, que estamos en
una espiritualidad de profunda
elevación. No molestes, no
disturbes”. A diferencia de la actitud
anterior, ésta escucha ésta reconoce,
toma contacto con el grito del otro.
Sabe que está y reacciona de una
forma muy simple, reprendiendo.



Son los obispos, los curas, los monjes,
los Papas del dedo así [el dedo en
señal amenazadora]. En Argentina
decimos de las maestras del dedo así:
“Esta es como la maestra del tiempo
de Yrigoyen, que estudiaban la
disciplina muy dura”. Y pobre Pueblo
fiel de Dios, cuántas veces es retado,
por el mal humor o por la situación
personal de un seguidor o de una
seguidora de Jesús. Es la actitud de
quienes, frente al Pueblo de Dios, lo
están continuamente reprendiendo,
rezongando, mandándolo callar. Dale
una caricia, por favor, escuchálo,
decíle que Jesús lo quiere. “No, eso
no se puede hacer”. “Señora, saque al
chico de la iglesia que está llorando y
yo estoy predicando”. Como si el
llanto de un chico no fuera una
sublime predicación.

Es el drama de la conciencia aislada,
de aquellos discípulos y discípulas
que piensan que la vida de Jesús es
solo para los que se creen aptos. En



el fondo hay un profundo desprecio
al santo Pueblo fiel de Dios: “Este
ciego qué tiene que meterse, que se
quede ahí”. Parecería lícito que
encuentren espacio solamente los
“autorizados”, una “casta de
diferentes”, que poco a poco se
separa, se diferencia de su Pueblo.
Han hecho de la identidad una
cuestión de superioridad. Esa
identidad que es pertenencia se hace
superior, ya no son pastores sino
capataces: “Yo llegué hasta acá,
ponéte en tu sitio”. Escuchan pero no
oyen, ven pero no miran. Me permito
un anécdota que viví hace como…
año 75, en tu diócesis, en tu
arquidiócesis. Yo le había hecho una
promesa al Señor del Milagro de ir
todos los años a Salta en
peregrinación para El Milagro si
mandaba 40 novicios. Mandó 41.
Bueno, después de una
concelebración - porque ahí es como
en todo gran santuario, misa tras
misa, confesiones y no parás, yo salía



hablando con un cura que me
acompañaba, que estaba conmigo,
había venido conmigo, y se acerca
una señora, ya a la salida, con unos
santitos, una señora muy sencilla, no
sé, sería de Salta o habrá venido de
no sé dónde, que a veces tardan días
en llegar a la capital para la fiesta de
El Milagro: “Padre, me lo bendice” —
le dice al cura que me acompañaba
—. “Señora usted estuvo en misa”.
“Sí, padrecito”. “Bueno, ahí la
bendición de Dios, la presencia de
Dios bendice todo, todo, las…” “Sí,
padrecito, sí, padrecito..”. “Y después
la bendición final bendice todo”. “Sí,
padrecito, sí, padrecito”. En ese
momento sale otro cura amigo de
este, pero que no se habían visto.
Entonces: “¡Oh!, vos acá”. Se da la
vuelta y la señora que no sé cómo se
llamaba —digamos la señora ‘sí,
padrecito’— me mira y me dice:
“Padre, me lo bendice usted”. Los
que siempre le ponen barreras al
Pueblo de Dios, lo separan. Escuchan



pero no oyen, le echan un sermón,
ven pero no miran. La necesidad de
diferenciarse les ha bloqueado el
corazón. La necesidad, consciente o
inconsciente, de decirse: “Yo no soy
como él, no soy como ellos”, los ha
apartado no solo del grito de su
gente, ni de su llanto, sino
especialmente de los motivos de la
alegría. Reír con los que ríen, llorar
con los que lloran, he ahí, parte del
misterio del corazón sacerdotal y del
corazón consagrado. A veces hay
castas que nosotros con esta actitud
vamos haciendo y nos separamos. En
Ecuador, me permití decirle a los
curas que, por favor —también
estaban las monjas—, que, por favor,
pidieran todos los días la gracia de la
memoria de no olvidarse de dónde te
sacaron. Te sacaron de detrás del
rebaño. No te olvides nunca, no te la
creas, no niegues tus raíces, no
niegues esa cultura que aprendiste
de tu gente porque ahora tenés una
cultura más sofisticada, más



importante. Hay sacerdotes que les
da vergüenza hablar su lengua
originaria y entonces se olvidan de
su quechua, de su aymara, de su
guaraní: “Porque no, no, ahora hablo
en fino”. La gracia de no perder la
memoria del Pueblo fiel. Y es una
gracia. El libro del Deuteronomio,
cuántas veces Dios le dice a su
Pueblo: “No te olvides, no te olvides,
no te olvides”. Y Pablo, a su discípulo
predilecto, que él mismo consagró
obispo, Timoteo, le dice: “Y acordáte
de tu madre y de tu abuela”.

3. La tercera palabra: “Ánimo,
levantáte”. Y este es el tercer eco. Un
eco que no nace directamente del
grito de Bartimeo, sino de la reacción
de la gente que mira cómo Jesús
actuó ante el clamor del ciego
mendicante. Es decir, aquellos que
no le daban lugar al reclamo de él, no
le daban paso, o alguno que lo hacía
callar… Claro, cuando ve que Jesús



reacciona así, cambia: “Levantáte, te
llama”.

Es un grito que se transforma en
Palabra, en invitación, en cambio, en
propuestas de novedad frente a
nuestras formas de reaccionar ante
el santo Pueblo fiel de Dios.

A diferencia de los otros, que
pasaban, el Evangelio dice que Jesús
se detuvo y preguntó: ¿Qué pasa?
¿Quién toca la batería?”. Se detiene
frente al clamor de una persona. Sale
del anonimato de la muchedumbre
para identificarlo y de esa forma se
compromete con él. Se enraíza en su
vida. Y lejos de mandarlo callar, le
pregunta: Decíme, “qué puedo hacer
por vos”. No necesita diferenciarse,
no necesita separarse, no le echa un
sermón, no lo clasifica y le pregunta
si está autorizado o no para hablar.
Tan solo le pregunta, lo identifica
queriendo ser parte de la vida de ese
hombre, queriendo asumir su misma



suerte. Así le restituye
paulatinamente la dignidad que
tenía perdida, al borde del camino y
ciego. Lo incluye. Y lejos de verlo
desde fuera, se anima a identificarse
con los problemas y así manifestar la
fuerza transformadora de la
misericordia. No existe una
compasión, una compasión, no una
lástima, —no existe una compasión
que no se detenga—. Si no te detenés,
no padecés con, no tenés la divina
compasión. No existe una compasión
que no escuche. No existe una
compasión que no se solidarice con
el otro. La compasión no es zapping,
no es silenciar el dolor, por el
contrario, es la lógica propia del
amor, el padecer con. Es la lógica que
no se centra en el miedo sino en la
libertad que nace de amar y pone el
bien del otro por sobre todas las
cosas. Es la lógica que nace de no
tener miedo de acercarse al dolor de
nuestra gente. Aunque muchas veces
no sea más que para estar a su lado y



hacer de ese momento una
oportunidad de oración.

Y esta es la lógica del discipulado,
esto es lo que hace el Espíritu Santo
con nosotros y en nosotros. De esto
somos testigos. Un día Jesús nos vio
al borde del camino, sentados sobre
nuestros dolores, sobre nuestras
miserias, sobre nuestras
indiferencias. Cada uno conoce su
historia antigua. No acalló nuestros
gritos, por el contrario se detuvo, se
acercó y nos preguntó qué podía
hacer por nosotros. Y gracias a tantos
testigos que nos dijeron “ánimo,
levantáte”, paulatinamente fuimos
tocando ese amor misericordioso, ese
amor transformador, que nos
permitió ver la luz. No somos testigos
de una ideología, no somos testigos
de una receta, o de una manera de
hacer teología. No somos testigos de
eso. Somos testigos del amor sanador
y misericordioso de Jesús. Somos



testigos de su actuar en la vida de
nuestras comunidades.

Y esta es la pedagogía del Maestro,
esta es la pedagogía de Dios con su
Pueblo. Pasar de la indiferencia del 
zapping al «ánimo, levántate, el
Maestro te llama» (Mc 10,49). No
porque seamos especiales, no porque
seamos mejores, no porque seamos
los funcionarios de Dios, sino tan
solo porque somos testigos
agradecidos de la misericordia que
nos transforma. Y, cuando se vive así,
hay gozo y alegría, y podemos
adherirnos al testimonio de la
hermana, que en su vida hizo suyo el
consejo de San Agustín: “Canta y
camina”. Esa alegría que viene del
testigo de la misericordia que
transforma.

No estamos solos en este camino. Nos
ayudamos con el ejemplo y la oración
los unos a los otros. Tenemos a
nuestro alrededor una nube de



testigos (cf. Hb 12,1). Recordemos a la
beata Nazaria Ignacia de Santa
Teresa de Jesús, que dedicó su vida al
anuncio del Reino de Dios en la
atención a los ancianos, con la «olla
del pobre» para quienes no tenían
qué comer, abriendo asilos para
niños huérfanos, hospitales para
heridos de la guerra, e incluso
creando un sindicato femenino para
la promoción de la mujer.
Recordemos también a la venerable
Virginia Blanco Tardío, entregada
totalmente a la evangelización y al
cuidado de las personas pobres y
enfermas. Ellas y tantos otros
anónimos, del montón, de los que
seguimos a Jesús, son estímulo para
nuestro camino. ¡Esa nube de
testigos! Vayamos adelante con la
ayuda de Dios y colaboración de
todos. El Señor se vale de nosotros
para que su luz llegue a todos los
rincones de la tierra. Y adelante,
canta y camina. Y, mientras cantan y



caminan, por favor, recen por mí,
que lo necesito. Gracias.

Discurso del Santo Padre durante
el segundo encuentro mundial de
los movimientos populares en
Santa Cruz de la Sierra

Hermanas y hermanos, buenas
tardes:

Hace algunos meses nos reunimos en
Roma y tengo presente ese primer
encuentro nuestro. Durante este
tiempo los he llevado en mi corazón
y en mis oraciones. Y me alegra
verlos de nuevo aquí, debatiendo los
mejores caminos para superar las
graves situaciones de injusticia que
sufren los excluidos en todo el
mundo. Gracias Señor Presidente
Evo Morales por acompañar tan
decididamente este Encuentro.

Aquella vez en Roma sentí algo muy
lindo: fraternidad, garra, entrega, sed
de justicia. Hoy, en Santa Cruz de la



Sierra, vuelvo a sentir lo mismo.
Gracias por eso. También he sabido
por medio del Pontificio Consejo
Justicia y Paz, que preside el
Cardenal Turkson, que son muchos
en la Iglesia los que se sienten más
cercanos a los movimientos
populares. ¡Me alegra tanto! Ver la
Iglesia con las puertas abiertas a
todos ustedes, que se involucre,
acompañe y logre sistematizar en
cada diócesis, en cada Comisión de
Justicia y Paz, una colaboración real,
permanente y comprometida con los
movimientos populares. Los invito a
todos, Obispos, sacerdotes y laicos,
junto a las organizaciones sociales de
las periferias urbanas y rurales, a
profundizar ese encuentro.

Dios permite que hoy nos veamos
otra vez. La Biblia nos recuerda que
Dios escucha el clamor de su pueblo
y quisiera yo también volver a unir
mi voz a la de ustedes: las famosas
tres “t”, tierra, techo y trabajo para



todos nuestros hermanos y
hermanas. Lo dije y lo repito: son
derechos sagrados. Vale la pena, vale
la pena luchar por ellos. Que el
clamor de los excluidos se escuche en
América Latina y en toda la tierra.

1. Primero de todo. Empecemos
reconociendo que necesitamos un
cambio. Quiero aclarar, para que no
haya malos entendidos, que hablo de
los problemas comunes de todos los
latinoamericanos y, en general,
también de toda la humanidad.
Problemas que tienen una matriz
global y que hoy ningún Estado
puede resolver por sí mismo. Hecha
esta aclaración, propongo que nos
hagamos estas preguntas:

— ¿Reconocemos, en serio, que las
cosas no andan bien en un mundo
donde hay tantos campesinos sin
tierra, tantas familias sin techo,
tantos trabajadores sin derechos,



tantas personas heridas en su
dignidad?

— ¿Reconocemos que las cosas no
andan bien cuando estallan tantas
guerras sin sentido y la violencia
fratricida se adueña hasta de
nuestros barrios? ¿Reconocemos que
las cosas no andan bien cuando el
suelo, el agua, el aire y todos los seres
de la creación están bajo permanente
amenaza?

Entonces, si reconocemos esto,
digámoslo sin miedo: necesitamos y
queremos un cambio.

Ustedes —en sus cartas y en nuestros
encuentros— me han relatado las
múltiples exclusiones e injusticias
que sufren en cada actividad laboral,
en cada barrio, en cada territorio.
Son tantas y tan diversas como tantas
y diversas sus formas de
enfrentarlas. Hay, sin embargo, un
hilo invisible que une cada una de
exclusiones. No están aisladas, están



unidas por un hilo invisible.
¿Podemos reconocerlo? Porque no se
trata de cuestiones aisladas. Me
pregunto si somos capaces de
reconocer que esas realidades
destructoras responden a un sistema
que se ha hecho global.
¿Reconocemos que ese sistema ha
impuesto la lógica de las ganancias a
cualquier costo sin pensar en la
exclusión social o la destrucción de la
naturaleza?

Si esto es así, insisto, digámoslo sin
miedo: queremos un cambio, un
cambio real, un cambio de
estructuras. Este sistema ya no se
aguanta, no lo aguantan los
campesinos, no lo aguantan los
trabajadores, no lo aguantan las
comunidades, no lo aguantan los
Pueblos… Y tampoco lo aguanta la
Tierra, la hermana Madre Tierra
como decía san Francisco.



Queremos un cambio en nuestras
vidas, en nuestros barrios, en el pago
chico, en nuestra realidad más
cercana; también un cambio que
toque al mundo entero porque hoy la
interdependencia planetaria
requiere respuestas globales a los
problemas locales. La globalización
de la esperanza, que nace de los
Pueblos y crece entre los pobres,
debe sustituir esta globalización de la
exclusión y de la indiferencia.

Quisiera hoy reflexionar con ustedes
sobre el cambio que queremos y
necesitamos. Ustedes saben que
escribí recientemente sobre los
problemas del cambio climático.
Pero, esta vez, quiero hablar de un
cambio en otro sentido. Un cambio
positivo, un cambio que nos haga
bien, un cambio —podríamos decir—
redentor. Porque lo necesitamos. Sé
que ustedes buscan un cambio y no
solo ustedes: en los distintos
encuentros, en los distintos viajes he



comprobado que existe una espera,
una fuerte búsqueda, un anhelo de
cambio en todos los Pueblos del
mundo. Incluso dentro de esa
minoría cada vez más reducida que
cree beneficiarse con este sistema
reina la insatisfacción y
especialmente la tristeza. Muchos
esperan un cambio que los libere de
esa tristeza individualista que
esclaviza.

El tiempo, hermanos, hermanas, el
tiempo parece que se estuviera
agotando; no alcanzó el pelearnos
entre nosotros, sino que hasta nos
ensañamos con nuestra casa. Hoy la
comunidad científica acepta lo que
hace ya desde mucho tiempo
denuncian los humildes: se están
produciendo daños tal vez
irreversibles en el ecosistema. Se está
castigando a la tierra, a los pueblos y
a las personas de un modo casi
salvaje. Y detrás de tanto dolor, tanta
muerte y destrucción, se huele el tufo



de eso que Basilio de Cesarea —uno
de los primeros teólogos de la Iglesia
— llamaba “el estiércol del diablo”.
La ambición desenfrenada de dinero
que gobierna. Ese es “el estiércol del
diablo”. El servicio para el bien
común queda relegado. Cuando el
capital se convierte en ídolo y dirige
las opciones de los seres humanos,
cuando la avidez por el dinero tutela
todo el sistema socioeconómico,
arruina la sociedad, condena al
hombre, lo convierte en esclavo,
destruye la fraternidad interhumana,
enfrenta pueblo contra pueblo y,
como vemos, incluso pone en riesgo
esta nuestra casa común, la hermana
y madre tierra.

No quiero extenderme describiendo
los efectos malignos de esta sutil
dictadura: ustedes los conocen.
Tampoco basta con señalar las
causas estructurales del drama social
y ambiental contemporáneo.
Sufrimos cierto exceso de diagnóstico



que a veces nos lleva a un pesimismo
charlatán o a regodearnos en lo
negativo. Al ver la crónica negra de
cada día, creemos que no hay nada
que se puede hacer salvo cuidarse a
uno mismo y al pequeño círculo de la
familia y los afectos.

¿Qué puedo hacer yo, cartonero,
catadora, pepenador, recicladora
frente a tantos problemas si apenas
gano para comer? ¿Qué puedo hacer
yo artesano, vendedor ambulante,
transportista, trabajador excluido si
ni siquiera tengo derechos laborales?
¿Qué puedo hacer yo, campesina,
indígena, pescador que apenas
puedo resistir el avasallamiento de
las grandes corporaciones? ¿Qué
puedo hacer yo desde mi villa, mi
chabola, mi población, mi rancherío
cuando soy diariamente
discriminado y marginado? ¿Qué
puede hacer ese estudiante, ese
joven, ese militante, ese misionero
que patea las barriadas y los parajes



con el corazón lleno de sueños pero
casi sin ninguna solución para sus
problemas? Pueden hacer mucho.
Pueden hacer mucho. Ustedes, los
más humildes, los explotados, los
pobres y excluidos, pueden y hacen
mucho. Me atrevo a decirles que el
futuro de la humanidad está, en gran
medida, en sus manos, en su
capacidad de organizarse y
promover alternativas creativas, en
la búsqueda cotidiana de “las tres t”,
¿de acuerdo? (trabajo, techo y tierra)
y también, en su participación
protagónica en los grandes procesos
de cambio, cambios nacionales,
cambios regionales y cambios
mundiales. ¡No se achiquen!

2. Segundo. Ustedes son sembradores
de cambio. Aquí en Bolivia he
escuchado una frase que me gusta
mucho: “proceso de cambio”. El
cambio concebido no como algo que
un día llegará porque se impuso tal o
cual opción política o porque se



instauró tal o cual estructura social.
Dolorosamente sabemos que un
cambio de estructuras que no viene
acompañado de una sincera
conversión de las actitudes y del
corazón termina a la larga o a la
corta por burocratizarse,
corromperse y sucumbir. Hay que
cambiar el corazón. Por eso me gusta
tanto la imagen del proceso, los
procesos, donde la pasión por
sembrar, por regar serenamente lo
que otros verán florecer, remplaza la
ansiedad por ocupar todos los
espacios de poder disponibles y ver
resultados inmediatos. La opción es
por generar procesos y no por
ocupar espacios. Cada uno de
nosotros no es más que parte de un
todo complejo y diverso
interactuando en el tiempo: pueblos
que luchan por una significación, por
un destino, por vivir con dignidad,
por “vivir bien”, dignamente, en ese
sentido.



Ustedes, desde los movimientos
populares, asumen las labores de
siempre motivados por el amor
fraterno que se revela contra la
injusticia social. Cuando miramos el
rostro de los que sufren, el rostro del
campesino amenazado, del
trabajador excluido, del indígena
oprimido, de la familia sin techo, del
migrante perseguido, del joven
desocupado, del niño explotado, de la
madre que perdió a su hijo en un
tiroteo porque el barrio fue copado
por el narcotráfico, del padre que
perdió a su hija porque fue sometida
a la esclavitud; cuando recordamos
esos “rostros y esos nombres” se nos
estremecen las entrañas frente a
tanto dolor y nos conmovemos, todos
nos conmovemos… Porque “hemos
visto y oído”, no la fría estadística
sino las heridas de la humanidad
doliente, nuestras heridas, nuestra
carne. Eso es muy distinto a la
teorización abstracta o la
indignación elegante. Eso nos



conmueve, nos mueve y buscamos al
otro para movernos juntos. Esa
emoción hecha acción comunitaria
no se comprende únicamente con la
razón: tiene un plus de sentido que
solo los pueblos entienden y que da
su mística particular a los
verdaderos movimientos populares.

Ustedes viven cada día, empapados,
en el nudo de la tormenta humana.
Me han hablado de sus causas, me
han hecho parte de sus luchas, ya
desde Buenos Aires, y yo se los
agradezco. Ustedes, queridos
hermanos, trabajan muchas veces en
lo pequeño, en lo cercano, en la
realidad injusta que se les impuso y a
la que no se resignan, oponiendo una
resistencia activa al sistema
idolátrico que excluye, degrada y
mata. Los he visto trabajar
incansablemente por la tierra y la
agricultura campesina, por sus
territorios y comunidades, por la
dignificación de la economía



popular, por la integración urbana
de sus villas y asentamientos, por la
autoconstrucción de viviendas y el
desarrollo de infraestructura barrial,
y en tantas actividades comunitarias
que tienden a la reafirmación de algo
tan elemental e innegablemente
necesario como el derecho a “las tres
t”: tierra, techo y trabajo.

Ese arraigo al barrio, a la tierra, al
oficio, al gremio, ese reconocerse en
el rostro del otro, esa proximidad del
día a día, con sus miserias, porque
las hay, las tenemos, y sus heroísmos
cotidianos, es lo que permite ejercer
el mandato del amor, no a partir de
ideas o conceptos sino a partir del
encuentro genuino entre personas,
necesitamos instaurar esta cultura
del encuentro, porque ni los
conceptos ni las ideas se aman, nadie
ama un concepto, nadie ama una
idea; se aman las personas. La
entrega, la verdadera entrega surge
del amor a hombres y mujeres, niños



y ancianos, pueblos y comunidades…
rostros, rostros y nombres que llenan
el corazón. De esas semillas de
esperanza sembradas pacientemente
en las periferias olvidadas del
planeta, de esos brotes de ternura
que lucha por subsistir en la
oscuridad de la exclusión, crecerán
árboles grandes, surgirán bosques
tupidos de esperanza para oxigenar
este mundo.

Veo con alegría que ustedes trabajan
en lo cercano, cuidando los brotes;
pero, a la vez, con una perspectiva
más amplia, protegiendo la arboleda.
Trabajan en una perspectiva que no
solo aborda la realidad sectorial que
cada uno de ustedes representa y a la
que felizmente está arraigado, sino
que también buscan resolver de raíz
los problemas generales de pobreza,
desigualdad y exclusión.

Los felicito por eso. Es
imprescindible que, junto a la



reivindicación de sus legítimos
derechos, los Pueblos y
organizaciones sociales construyan
una alternativa humana a la
globalización excluyente. Ustedes
son sembradores del cambio. Que
Dios les dé coraje, les dé alegría, les
de perseverancia y pasión para
seguir sembrando. Tengan la certeza
que tarde o temprano vamos de ver
los frutos. A los dirigentes les pido:
sean creativos y nunca pierdan el
arraigo a lo cercano, porque el padre
de la mentira sabe usurpar palabras
nobles, promover modas
intelectuales y adoptar poses
ideológicas, pero si ustedes
construyen sobre bases sólidas, sobre
las necesidades reales y la
experiencia viva de sus hermanos, de
los campesinos e indígenas, de los
trabajadores excluidos y las familias
marginadas, seguramente no se van
a equivocar.



La Iglesia no puede ni debe estar
ajena a este proceso en el anuncio
del Evangelio. Muchos sacerdotes y
agentes pastorales cumplen una
enorme tarea acompañando y
promoviendo a los excluidos de todo
el mundo, junto a cooperativas,
impulsando emprendimientos,
construyendo viviendas, trabajando
abnegadamente en los campos de
salud, el deporte y la educación.
Estoy convencido que la
colaboración respetuosa con los
movimientos populares puede
potenciar estos esfuerzos y fortalecer
los procesos de cambio.

Y tengamos siempre en el corazón a
la Virgen María, una humilde
muchacha de un pequeño pueblo
perdido en la periferia de un gran
imperio, una madre sin techo que
supo transformar una cueva de
animales en la casa de Jesús con unos
pañales y una montaña de ternura.
María es signo de esperanza para los



pueblos que sufren dolores de parto
hasta que brote la justicia. Yo rezo a
la Virgen María, tan venerada por el
pueblo boliviano para que permita
que este Encuentro nuestro sea
fermento de cambio.

3. Tercero. Por último quisiera que
pensemos juntos algunas tareas
importantes para este momento
histórico, porque queremos un
cambio positivo para el bien de todos
nuestros hermanos y hermanas, eso
lo sabemos. Queremos un cambio
que se enriquezca con el trabajo
mancomunado de los gobiernos, los
movimientos populares y otras
fuerzas sociales, eso también lo
sabemos. Pero no es tan fácil definir
el contenido del cambio, podría
decirse, el programa social que
refleje este proyecto de fraternidad y
justicia que esperamos, no es fácil de
definirlo. En ese sentido, no esperen
de este Papa una receta. Ni el Papa ni
la Iglesia tienen el monopolio de la



interpretación de la realidad social ni
la propuesta de soluciones a
problemas contemporáneos. Me
atrevería a decir que no existe una
receta. La historia la construyen las
generaciones que se suceden en el
marco de pueblos que marchan
buscando su propio camino y
respetando los valores que Dios puso
en el corazón.

Quisiera, sin embargo, proponer tres
grandes tareas que requieren el
decisivo aporte del conjunto de los
movimientos populares.

3.1. La primera tarea es poner la
economía al servicio de los Pueblos:
Los seres humanos y la naturaleza no
deben estar al servicio del dinero.
Digamos no a una economía de
exclusión e inequidad donde el
dinero reina en lugar de servir. Esa
economía mata. Esa economía
excluye. Esa economía destruye la
Madre Tierra.



La economía no debería ser un
mecanismo de acumulación sino la
adecuada administración de la casa
común. Eso implica cuidar
celosamente la casa y distribuir
adecuadamente los bienes entre
todos. Su objeto no es únicamente
asegurar la comida o un “decoroso
sustento”. Ni siquiera, aunque ya
sería un gran paso, garantizar el
acceso a “las tres t” por las que
ustedes luchan. Una economía
verdaderamente comunitaria, podría
decir, una economía de inspiración
cristiana, debe garantizar a los
pueblos dignidad, «prosperidad sin
exceptuar bien alguno» (Juan XXIII,
Carta encíclica Mater et Magistra [15
mayo 1961], 3: AAS 53 [1961], 402).
Esta última frase la dijo el Papa Juan
XXIII hace cincuenta años. Jesús dice
en el Evangelio que aquél que le dé
espontáneamente un vaso de agua al
que tiene sed, le será tenido en
cuenta en el Reino de los Cielos. Esto
implica “las tres t”, pero también



acceso a la educación, la salud, la
innovación, las manifestaciones
artísticas y culturales, la
comunicación, el deporte y la
recreación. Una economía justa debe
crear las condiciones para que cada
persona pueda gozar de una infancia
sin carencias, desarrollar sus talentos
durante la juventud, trabajar con
plenos derechos durante los años de
actividad y acceder a una digna
jubilación en la ancianidad. Es una
economía donde el ser humano en
armonía con la naturaleza,
estructura todo el sistema de
producción y distribución para que
las capacidades y las necesidades de
cada uno encuentren un cauce
adecuado en el ser social. Ustedes, y
también otros pueblos, resumen este
anhelo de una manera simple y bella:
“vivir bien”, que no es lo mismo de
“pasarla bien”.

Esta economía no es solo deseable y
necesaria sino también es posible. No



es una utopía ni una fantasía. Es una
perspectiva extremadamente
realista. Podemos lograrlo. Los
recursos disponibles en el mundo,
fruto del trabajo intergeneracional
de los pueblos y los dones de la
creación, son más que suficientes
para el desarrollo integral de «todos
los hombres y de todo el
hombre» (Pablo VI, Carta encíclica 
Popolorum progressio [26 marzo
1967], 14: AAS59 [1967], 264). El
problema, en cambio, es otro. Existe
un sistema con otros objetivos. Un
sistema que además de acelerar
irresponsablemente los ritmos de la
producción, además de implementar
métodos en la industria y la
agricultura que dañan a la Madre
Tierra en aras de la “productividad”,
sigue negándoles a miles de millones
de hermanos los más elementales
derechos económicos, sociales y
culturales. Ese sistema atenta contra
el proyecto de Jesús, contra la Buena
Noticia que trajo Jesús.



La distribución justa de los frutos de
la tierra y el trabajo humano no es
mera filantropía. Es un deber moral.
Para los cristianos, la carga es aún
más fuerte: es un mandamiento. Se
trata de devolverles a los pobres y a
los pueblos lo que les pertenece. El
destino universal de los bienes no es
un adorno discursivo de la doctrina
social de la Iglesia. Es una realidad
anterior a la propiedad privada. La
propiedad, muy en especial cuando
afecta los recursos naturales, debe
estar siempre en función de las
necesidades de los pueblos. Y estas
necesidades no se limitan al
consumo. No basta con dejar caer
algunas gotas cuando lo pobres
agitan esa copa que nunca derrama
por si sola. Los planes asistenciales
que atienden ciertas urgencias, solo
deberían pensarse como respuestas
pasajeras, coyunturales. Nunca
podrían sustituir la verdadera
inclusión: ésa que da el trabajo



digno, libre, creativo, participativo y
solidario.

Y en este camino, los movimientos
populares tienen un rol esencial, no
solo exigiendo y reclamando, sino
fundamentalmente creando. Ustedes
son poetas sociales: creadores de
trabajo, constructores de viviendas,
productores de alimentos, sobre todo
para los descartados por el mercado
mundial.

He conocido de cerca distintas
experiencias donde los trabajadores
unidos en cooperativas y otras
formas de organización comunitaria
lograron crear trabajo donde solo
había sobras de la economía
idolátrica. Y vi que algunos están
aquí. Las empresas recuperadas, las
ferias francas y las cooperativas de
cartoneros son ejemplos de esa
economía popular que surge de la
exclusión y, de a poquito, con
esfuerzo y paciencia, adopta formas



solidarias que la dignifican. Y ¡qué
distinto es eso a que los descartados
por el mercado formal sean
explotados como esclavos!

Los gobiernos que asumen como
propia la tarea de poner la economía
al servicio de los pueblos deben
promover el fortalecimiento,
mejoramiento, coordinación y
expansión de estas formas de
economía popular y producción
comunitaria. Esto implica mejorar
los procesos de trabajo, proveer
infraestructura adecuada y
garantizar plenos derechos a los
trabajadores de este sector
alternativo. Cuando Estado y
organizaciones sociales asumen
juntos la misión de «las tres t» se
activan los principios de solidaridad
y subsidiariedad que permiten
edificar el bien común en una
democracia plena y participativa.



3.2. La segunda tarea es unir
nuestros Pueblos en el camino de la
paz y la justicia.

Los pueblos del mundo quieren ser
artífices de su propio destino.
Quieren transitar en paz su marcha
hacia la justicia. No quieren tutelajes
ni injerencias donde el más fuerte
subordina al más débil. Quieren que
su cultura, su idioma, sus procesos
sociales y tradiciones religiosas sean
respetados. Ningún poder fáctico o
constituido tiene derecho a privar a
los países pobres del pleno ejercicio
de su soberanía y, cuando lo hacen,
vemos nuevas formas de
colonialismo que afectan seriamente
las posibilidades de paz y de justicia
porque «la paz se funda no solo en el
respeto de los derechos del hombre,
sino también en los derechos de los
pueblos particularmente el derecho a
la independencia» (Pontificio Consejo
«Justicia y Paz», Compendio de la
Doctrina Social de la Iglesia, 157).



Los pueblos de Latinoamérica
parieron dolorosamente su
independencia política y, desde
entonces llevan casi dos siglos de una
historia dramática y llena de
contradicciones intentando
conquistar una independencia plena.

En estos últimos años, después de
tantos desencuentros, muchos países
latinoamericanos han visto crecer la
fraternidad entre sus pueblos. Los
gobiernos de la Región aunaron
esfuerzos para hacer respetar su
soberanía, la de cada país, la del
conjunto regional, que tan
bellamente, como nuestros Padres de
antaño, llaman la “Patria Grande”.
Les pido a ustedes, hermanos y
hermanas de los movimientos
populares, que cuiden y acrecienten
esta unidad. Mantener la unidad
frente a todo intento de división es
necesario para que la región crezca
en paz y justicia.



A pesar de estos avances, todavía
subsisten factores que atentan contra
este desarrollo humano equitativo y
coartan la soberanía de los países de
la “Patria Grande” y otras latitudes
del planeta. El nuevo colonialismo
adopta diversas fachadas. A veces, es
el poder anónimo del ídolo dinero:
corporaciones, prestamistas, algunos
tratados denominados «de libre
comercio» y la imposición de
medidas de «austeridad» que
siempre ajustan el cinturón de los
trabajadores y los pobres. Los
obispos latinoamericanos lo
denunciamos con total claridad en el
documento de Aparecida cuando
seafirma que «las instituciones
financieras y las empresas
transnacionales se fortalecen al
punto de subordinar las economías
locales, sobre todo, debilitando a los
Estados, que aparecen cada vez más
impotentes para llevar adelante
proyectos de desarrollo al servicio de
sus poblaciones» (V Conferencia



General del Episcopado
Latinoamericano [2007], Documento
Conclusivo, Aparecida, 66). En otras
ocasiones, bajo el noble ropaje de la
lucha contra la corrupción, el
narcotráfico o el terrorismo —graves
males de nuestros tiempos que
requieren una acción internacional
coordinada— vemos que se impone a
los Estados medidas que poco tienen
que ver con la resolución de esas
problemáticas y muchas veces
empeora las cosas.

Del mismo modo, la concentración
monopólica de los medios de
comunicación social que pretende
imponer pautas alienantes de
consumo y cierta uniformidad
cultural es otra de las formas que
adopta el nuevo colonialismo. Es el
colonialismo ideológico. Como dicen
los Obispos de África, muchas veces
se pretende convertir a los países
pobres en «piezas de un mecanismo
y de un engranaje gigantesco» (Juan



Pablo II, Exhort. ap. postsinodal
Ecclesia in Africa [14 septiembre
1995], 52: AAS 88 [1996], 32-33; Id.,
Cart enc. Sollicitudo rei socialis [30
diciembre 1987], 22: AAS 80 [1988],
539).

Hay que reconocer que ninguno de
los graves problemas de la
humanidad se puede resolver sin
interacción entre los Estados y los
pueblos a nivel internacional. Todo
acto de envergadura realizado en
una parte del planeta repercute en
todo en términos económicos,
ecológicos, sociales y culturales.
Hasta el crimen y la violencia se han
globalizado. Por ello ningún
gobierno puede actuar al margen de
una responsabilidad común. Si
realmente queremos un cambio
positivo, tenemos que asumir
humildemente nuestra
interdependencia, es decir, nuestra
sana interdependencia. Pero
interacción no es sinónimo de



imposición, no es subordinación de
unos en función de los intereses de
otros. El colonialismo, nuevo y viejo,
que reduce a los países pobres a
meros proveedores de materia prima
y trabajo barato, engendra violencia,
miseria, migraciones forzadas y
todos los males que vienen de la
mano… precisamente porque al
poner la periferia en función del
centro les niega el derecho a un
desarrollo integral. Y eso,
hermanoses inequidad y la
inequidad genera violencia que no
habrá recursos policiales, militares o
de inteligencia capaces de detener.

Digamos no, entonces, a las viejas y
nuevas formas de colonialismo.
Digamos sí al encuentro entre
pueblos y culturas. Felices los que
trabajan por la paz.

Y aquí quiero detenerme en un tema
importante. Porque alguno podrá
decir, con derecho, que “cuando el



Papa habla del colonialismo se olvida
de ciertas acciones de la Iglesia”. Les
digo, con pesar: se han cometido
muchos y graves pecados contra los
pueblos originarios de América en
nombre de Dios. Lo han reconocido
mis antecesores, lo ha dicho el
CELAM, el Consejo Episcopal
Latinoamericano, y también quiero
decirlo. Al igual que san Juan Pablo II
pido que la Iglesia —y cito lo que dijo
él— «se postre ante Dios e implore
perdón por los pecados pasados y
presentes de sus hijos» (Juan Pablo II,
Bula Incarnationis mysterium, 11). Y
quiero decirles, quiero ser muy claro,
como lo fue san Juan Pablo II: pido
humildemente perdón, no solo por
las ofensas de la propia Iglesia sino
por los crímenes contra los pueblos
originarios durante la llamada
conquista de América. Y junto, junto
a este pedido de perdón y para ser
justos, también quiero que
recordemos a millares de sacerdotes,
obispos, que se opusieron



fuertemente a la lógica de la espada
con la fuerza de la Cruz. Hubo
pecado, hubo pecado y abundante,
pero no pedimos perdón, y por eso
pedimos perdón, y pido perdón, pero
allí también, donde hubo pecado,
donde hubo abundante pecado,
sobreabundó la gracia a través de
esos hombres que defendieron la
justicia de los pueblos originarios.

Les pido también a todos, creyentes y
no creyentes, que se acuerden de
tantos obispos, sacerdotes y laicos
que predicaron y predican la buena
noticia de Jesús con coraje y
mansedumbre, respeto y en paz —
dije obispos, sacerdotes, y laicos, no
me quiero olvidar de las monjitas
que anónimamente patean nuestros
barrios pobres llevando un mensaje
de paz y de bien—, que en su paso
por esta vida dejaron conmovedoras
obras de promoción humana y de
amor, muchas veces junto a los
pueblos indígenas o acompañando a



los propios movimientos populares
incluso hasta el martirio. La Iglesia,
sus hijos e hijas, son una parte de la
identidad de los pueblos en
latinoamericana. Identidad que tanto
aquí como en otros países algunos
poderes se empeñan en borrar, tal
vez porque nuestra fe es
revolucionaria, porque nuestra fe
desafía la tiranía del ídolo dinero.
Hoy vemos con espanto como en
Medio Oriente y otros lugares del
mundo se persigue, se tortura, se
asesina a muchos hermanos nuestros
por su fe en Jesús. Eso también
debemos denunciarlo: dentro de esta
tercera guerra mundial en cuotas
que vivimos, hay una especie —
fuerzo la palabra— de genocidio en
marcha que debe cesar.

A los hermanos y hermanas del
movimiento indígena
latinoamericano, déjenme trasmitirle
mi más hondo cariño y felicitarlos
por buscar la conjunción de sus



pueblos y culturas, eso —conjunción
de pueblos y culturas— eso que a mí
me gusta llamar poliedro, una forma
de convivencia donde las partes
conservan su identidad
construyendo juntas una pluralidad
que no atenta, sino que fortalece la
unidad. Su búsqueda de esa
interculturalidad que combina la
reafirmación de los derechos de los
pueblos originarios con el respeto a
la integridad territorial de los
Estados nos enriquece y nos fortalece
a todos.

3.3. Y la tercera tarea, tal vez la más
importante que debemos asumir hoy,
es defender la Madre Tierra.

La casa común de todos nosotros está
siendo saqueada, devastada, vejada
impunemente. La cobardía en su
defensa es un pecado grave. Vemos
con decepción creciente como se
suceden una tras otras las cumbres
internacionales sin ningún resultado



importante. Existe un claro,
definitivo e impostergable
imperativo ético de actuar que no se
está cumpliendo. No se puede
permitir que ciertos intereses —que
son globales pero no universales— se
impongan, sometan a los Estados y
organismos internacionales, y
continúen destruyendo la creación.
Los Pueblos y sus movimientos están
llamados a clamar a movilizarse, a
exigir —pacifica pero tenazmente—
la adopción urgente de medidas
apropiadas. Yo les pido, en nombre
de Dios, que defiendan a la Madre
Tierra. Sobre éste tema me he
expresado debidamente en la carta
encíclica Laudato si’, que creo que les
será dada al finalizar.

4. Para finalizar, quisiera decirles
nuevamente: el futuro de la
humanidad no está únicamente en
manos de los grandes dirigentes, las
grandes potencias y las élites. Está
fundamentalmente en manos de los



Pueblos; en su capacidad de
organizarse y también en sus manos
que riegan con humildad y
convicción este proceso de cambio.
Los acompaño. Y cada uno,
repitámonos desde el corazón:
ninguna familia sin vivienda, ningún
campesino sin tierra, ningún
trabajador sin derechos, ningún
pueblo sin soberanía, ninguna
persona sin dignidad, ningún niño
sin infancia, ningún joven sin
posibilidades, ningún anciano sin
una venerable vejez. Sigan con su
lucha y, por favor, cuiden mucho a la
Madre Tierra. Créanme, y soy
sincero, de corazón les digo: rezo por
ustedes, rezo con ustedes y quiero
pedirle a nuestro Padre Dios que los
acompañe y los bendiga, que los
colme de su amor y los defienda en el
camino dándoles abundantemente
esa fuerza que nos mantiene en pie:
esa fuerza es la esperanza. Y una
cosa importante: la esperanza no
defrauda. Y, por favor, les pido que



recen por mí. Y si alguno de ustedes
no puede rezar, con todo respeto, le
pido que me piense bien y me mande
buena onda. Gracias.

Palabras del Santo Padre en
ocasión de la entrega de dos
condecoraciones a la Virgen de
Copacabana, patrona de Bolivia

El señor Presidente de la nación en
un gesto de calidez ha tenido la
delicadeza de ofrecerme dos
condecoraciones en nombre del
pueblo boliviano. Agradezco el
cariño del pueblo boliviano y
agradezco esta fineza, esta
delicadeza del señor Presidente y
quisiera dejar estas dos
condecoraciones a la patrona de
Bolivia, a la madre de esta noble
nación para que ella se acuerde
siempre de su pueblo y también
desde Bolivia, desde su santuario,
donde quisiera que estuvieran, se
acuerde del sucesor de Pedro y de



toda la Iglesia, y desde Bolivia la
cuide.

Madre del Salvador y madre nuestra,
tú, reina de Bolivia, desde la altura
de tu santuario en Copacabana,
atiendes a las súplicas y a las
necesidades de tus hijos,
especialmente de los más pobres y
abandonados, y los proteges.

Recibe como obsequio del corazón de
Bolivia y de mi afecto filial los
símbolos del cariño y de la cercanía
que —en nombre del Pueblo
boliviano— me ha entregado con
afecto cordial y generoso el señor
Presidente Evo Morales Ayma, en
ocasión de este viaje apostólico, que
he confiado a tu solícita intercesión.

Te ruego que estos reconocimientos,
que dejo aquí en Bolivia a tus pies, y
que recuerdan la nobleza del vuelo
del cóndor en los cielos de los Andes
y el conmemorado sacrificio del
padre Luis Espinal, S.I., sean



emblemas del amor perenne y de la
perseverante gratitud del Pueblo
boliviano a tu solícita y fuerte
ternura.

En este momento pongo en tu
corazón mis oraciones por todas las
peticiones de tus hijos, que he
recibido en estos días: te suplico que
les escuches; concede a ellos tu
aliento y tu protección, y manifiesta
a toda Bolivia tu ternura de mujer y
madre de Dios, que vive y reina por
los siglos de los siglos. Amén.

Visita al Centro de Rehabilitación
Santa Cruz–Palmasola

Queridos hermanos y hermanas:

¡Buenos días! No podía dejar Bolivia
sin venir a verlos, sin dejar de
compartir la fe y la esperanza que
nace del amor entregado en la cruz.
Gracias por recibirme. Sé que se han
preparado y rezado por mí. Muchas
gracias.



En las palabras de Mons. Jesús Juárez
y en el testimonio de los hermanos
que han intervenido he podido
comprobar cómo el dolor no es capaz
de apagar la esperanza en lo más
profundo del corazón, y que la vida
sigue brotando con fuerza en
circunstancias adversas.

¿Quién está ante ustedes?, podrían
preguntarse. Me gustaría
responderles la pregunta con una
certeza de mi vida, con una certeza
que me ha marcado para siempre. El
que está ante ustedes es un hombre
perdonado. Un hombre que fue y es
salvado de sus muchos pecados. Y es
así es como me presento. No tengo
mucho más para darles u ofrecerles,
pero lo que tengo y lo que amo, sí
quiero dárselo, sí quiero compartirlo:
es Jesús, Jesucristo, la misericordia
del Padre.

Él vino a mostrarnos, a hacer visible
el amor que Dios tiene por nosotros.



Por vos, por vos, por vos, por mí. Un
amor activo, real. Un amor que tomó
en serio la realidad de los suyos. Un
amor que sana, perdona, levanta,
cura. Un amor que se acerca y
devuelve dignidad. Una dignidad que
la podemos perder de muchas
maneras y formas. Pero Jesús es un
empecinado de esto: dio su vida por
esto, para devolvernos la identidad
perdida, para revestirnos con toda su
fuerza de dignidad.

Me viene a la memoria una
experiencia que nos puede ayudar:
Pedro y Pablo, discípulos de Jesús
también estuvieron presos. También
fueron privados de la libertad. En esa
circunstancia hubo algo que los
sostuvo, algo que no los dejó caer en
la desesperación, que no los dejó caer
en la oscuridad que puede brotar del
sin sentido. Y fue la oración. Fue
orar. Oración personal y
comunitaria. Ellos rezaron y por
ellos rezaban. Dos movimientos, dos



acciones que generan entre sí una
red que sostiene la vida y la
esperanza. Nos sostiene de la
desesperanza y nos estimula a seguir
caminando. Una red que va
sosteniendo la vida, la de ustedes y la
de sus familias. Vos hablabas de tu
madre [el Papa se dirige a la persona
que ha dado su testimonio al
principio]. La oración de las madres,
la oración de las esposas, la oración
de los hijos, y la de ustedes: eso es
una red, que va llevando adelante la
vida.

Porque cuando Jesús entra en la vida,
uno no queda detenido en su pasado
sino que comienza a mirar el
presente de otra manera, con otra
esperanza. Uno comienza a mirar
con otros ojos su propia persona, su
propia realidad. No queda anclado
en lo que sucedió, sino que es capaz
de llorar y encontrar ahí la fuerza
para volver a empezar. Y si en algún
momento estamos tristes, estamos



mal, bajoneados, los invito a mirar el
rostro de Jesús crucificado. En su
mirada, todos podemos encontrar
espacio. Todos podemos poner junto
a Él nuestras heridas, nuestros
dolores, así como también nuestros
errores, nuestros pecados, tantas
cosas en las que nos podemos haber
equivocado. En las llagas de Jesús
encuentran lugar nuestras llagas.
Porque todos estamos llagados, de
una u otra manera. Y llevar nuestras
llagas a las llagas de Jesús. ¿Para
qué? Para ser curadas, lavadas,
transformadas, resucitadas. El murió
por vos, por mí, para darnos su mano
y levantarnos. Charlen, charlen con
los curas que vienen, charlen.
Charlen con los hermanos y las
hermanas que vienen, charlen.
Charlen con todos los que vienen a
hablarles de Jesús. Jesús quiere
levantarlos siempre.

Y esta certeza nos moviliza a trabajar
por nuestra dignidad. Reclusión no



es lo mismo que exclusión —que
quede claro—, porque la reclusión
forma parte de un proceso de
reinserción en la sociedad. Son
muchos los elementos que juegan en
su contra en este lugar —lo sé bien, y
vos [el Papa se dirige de nuevo a la
persona que dio su testimonio al
comienzo] mencionaste algunos con
mucha claridad—: el hacinamiento,
la lentitud de la justicia, la falta de
terapias ocupacionales y de políticas
de rehabilitación, la violencia, la
carencia de facilidades de estudios
universitarios, lo cual hace necesaria
una rápida y eficaz alianza
interinstitucional para encontrar
respuestas.

Sin embargo, mientras se lucha por
eso, no podemos dar todo por
perdido. Hay cosas que hoy podemos
hacer.

Aquí, en este Centro de
Rehabilitación, la convivencia



depende en parte de ustedes. El
sufrimiento y la privación pueden
volver nuestro corazón egoísta y dar
lugar a enfrentamientos, pero
también tenemos la capacidad de
convertirlo en ocasión de auténtica
fraternidad. Ayúdense entre ustedes.
No tengan miedo a ayudarse entre
ustedes. El demonio busca la pelea,
busca la rivalidad, la división, los
bandos. No le hagan el juego. Luchen
por salir adelante unidos.

Me gustaría pedirles también que
lleven mi saludo a sus familias .
Algunas están aquí. ¡Es tan
importante la presencia y la ayuda
de la familia! Los abuelos, el padre,
la madre, los hermanos, la pareja, los
hijos. Nos recuerdan que merece la
pena vivir y luchar por un mundo
mejor.

Por último, una palabra de aliento a
todos los que trabajan en este Centro:
a sus dirigentes, a los agentes de la



Policía penitenciaria, a todo el
personal. Ustedes cumplen un
servicio público y fundamental.
Tienen una importante tarea en este
proceso de reinserción. Tarea de
levantar y no rebajar; de dignificar y
no humillar; de animar y no afligir.
Este proceso pide dejar una lógica de
buenos y malos para pasar a una
lógica centrada en ayudar a la
persona. Y esta lógica de ayudar a la
persona los va a salvar a ustedes de
todo tipo de corrupción y mejorará
las condiciones para todos. Ya que un
proceso así vivido nos dignifica, nos
anima y nos levanta a todos.

Antes de darles la bendición me
gustaría que rezáramos un rato en
silencio, en silencio cada uno desde
su corazón. Cada uno sepa cómo
hacerlo...

[Silencio]

Por favor, les pido que sigan rezando
por mí, porque yo también tengo mis



errores y debo hacer penitencia.
Muchas gracias.

Y que Dios nuestro Padre mire
nuestro corazón, y que Dios nuestro
Padre, que nos quiere, nos dé su
fuerza, su paciencia, su ternura de
Padre, nos bendiga. En el nombre del
Padre y del Hijo y del Espíritu Santo.
Y no se olviden de rezar por mí.
Gracias.

Discurso del Santo Padre durante
el encuentro con las autoridades y
con el cuerpo diplomático en el
jardín del Palacio de López

Señor Presidente,

Autoridades de la República,

Miembros del Cuerpo diplomático,

Señoras y señores:

Saludo cordialmente a Vuestra
Excelencia, señor Presidente de la
República, y le agradezco las



deferentes palabras de bienvenida y
de afecto que me ha dirigido, en
nombre también del gobierno, de las
altas magistraturas del Estado y del
querido pueblo paraguayo. Saludo
también a los distinguidos miembros
del nuerpo diplomático y, a través de
ellos, hago llegar mis sentimientos de
respeto y aprecio a sus respectivos
países.

Un «gracias» especial para todas las
personas e instituciones que han
colaborado con esfuerzo y
dedicación en la preparación de este
viaje y a que me sienta en casa. Y no
es difícil sentirse en casa en esta
tierra tan acogedora. Paraguay es
conocido como el corazón de
América, y no solo por la posición
geográfica, sino también por el calor
de la hospitalidad y cercanía de sus
gentes.

Ya desde sus primeros pasos como
nación independiente, y hasta épocas



muy recientes, la historia de
Paraguay ha conocido el sufrimiento
terrible de la guerra, del
enfrentamiento fratricida, de la falta
de libertad y de la conculcación de
los derechos humanos. ¡Cuánto dolor
y cuánta muerte! Pero es admirable
el tesón y el espíritu de superación
del pueblo paraguayo para rehacerse
ante tanta adversidad y seguir
esforzándose por construir una
nación próspera y en paz. Aquí —en
el jardín de este palacio que ha sido
testigo de la historia paraguaya:
desde cuando solo era ribera del río
y lo usaban los guaraníes, hasta los
últimos acontecimientos
contemporáneos— quiero rendir
tributo a esos miles de paraguayos
sencillos, cuyos nombres no
aparecerán escritos en los libros de
historia, pero que han sido y
seguirán siendo verdaderos
protagonistas de su pueblo. Y quiero
reconocer con emoción y admiración
el papel desempeñado por la mujer



paraguaya en esos momentos tan
dramáticos de la historia, de modo
especial esa guerra inicua que llegó a
destruir casi la fraternidad de
nuestros pueblos. Sobre sus hombros
de madres, esposas y viudas, han
llevado el peso más grande, han
sabido sacar adelante a sus familias y
a su país, infundiendo en las nuevas
generaciones la esperanza en un
mañana mejor. Dios bendiga a la
mujer paraguaya, la más gloriosa de
América.

Un pueblo que olvida su pasado, su
historia, sus raíces, no tiene futuro,
es un pueblo seco. La memoria,
asentada firmemente sobre la
justicia, alejada de sentimientos de
venganza y de odio, transforma el
pasado en fuente de inspiración para
construir un futuro de convivencia y
armonía, haciéndonos conscientes de
la tragedia y la sinrazón de la guerra.
¡Nunca más guerras entre hermanos!
¡Construyamos siempre la paz!



También una paz del día a día, una
paz de la vida cotidiana, en la que
todos participamos evitando gestos
arrogantes, palabras hirientes,
actitudes prepotentes, y fomentando
en cambio la comprensión, el diálogo
y la colaboración.

Desde hace algunos años, Paraguay
se está comprometiendo en la
construcción de un proyecto
democrático sólido y estable. Y es
justo reconocer con satisfacción lo
mucho que se ha avanzado en este
camino gracias al esfuerzo de todos,
aun en medio de grandes dificultades
e incertidumbres. Los animo a que
sigan trabajando con todas sus
fuerzas para consolidar las
estructuras e instituciones
democráticas que den respuesta a las
justas aspiraciones de los
ciudadanos. La forma de gobierno
adoptada en su Constitución,
«democracia representativa,
participativa y pluralista», basada en



la promoción y respeto de los
derechos humanos, nos aleja de la
tentación de la democracia formal,
que Aparecida definía como la que se
«contentaba con estar fundada en la
limpieza de procesos electorales» (cf.
Documento de Aparecida 74). Esa es
una democracia formal.

En todos los ámbitos de la sociedad,
pero especialmente en la actividad
pública, se ha de potenciar el diálogo
como medio privilegiado para
favorecer el bien común, sobre la
base de la cultura del encuentro, del
respeto y del reconocimiento de las
legítimas diferencias y opiniones de
los demás. No hay que detenerse en
lo conflictivo, la unidad siempre es
superior al conflicto; es un ejercicio
interesante decantar en el amor a la
patria, en el amor al pueblo, toda
perspectiva que nace de las
convicciones de una opción
partidaria o ideológica. Y en ese
mismo amor tiene que ser el impulso



para crecer cada día más en
gestiones transparentes y que luchan
impetuosamente contra la
corrupción. Sé que existe una firme
voluntad para desterrar hoy la
corrupción.

Queridos amigos, en la voluntad de
servicio y de trabajo por el bien
común, los pobres y necesitados han
de ocupar un lugar prioritario. Se
están haciendo muchos esfuerzos
para que Paraguay progrese por la
senda del crecimiento económico. Se
han dado pasos importantes en el
campo de la educación y la sanidad.
Que no cese ese esfuerzo de todos los
actores sociales, hasta que no haya
más niños sin acceso a la educación,
familias sin hogar, obreros sin
trabajo digno, campesinos sin tierras
que cultivar y tantas personas
obligadas a emigrar hacia un futuro
incierto; que no haya más víctimas
de la violencia, la corrupción o el
narcotráfico. Un desarrollo



económico que no tiene en cuenta a
los más débiles y desafortunados no
es verdadero desarrollo. La medida
del modelo económico ha de ser la
dignidad integral de la persona,
especialmente la persona más
vulnerable e indefensa.

Señor Presidente, queridos amigos.
En nombre también de mis
hermanos obispos del Paraguay,
deseo asegurarles el compromiso y la
colaboración de la Iglesia católica en
el afán común por construir una
sociedad justa e inclusiva, en la que
se pueda convivir en paz y armonía.
Porque todos, también los pastores
de la Iglesia, estamos llamados a
preocuparnos por la construcción de
un mundo mejor (cf. Evangelii
gaudium 183). Nos mueve a ello la
certeza de nuestra fe en Dios, que
quiso hacerse hombre y, viviendo
entre nosotros, compartir nuestra
suerte. Cristo nos abre el camino de
la misericordia, que asentado sobre



la justicia, va más allá, y alumbra la
caridad, para que nadie se quede al
margen de esta gran familia que es el
Paraguay, al que aman y quieren
servir.

Con la inmensa alegría de
encontrarme en esta tierra
consagrada a la Virgen de Caacupé —
y quiero recordar también
especialmente a mis hermanos
paraguayos de Buenos Aires, de mi
anterior diócesis; ellos tienen la
parroquia de la Virgen de los
Milagros de Caacupé—, imploro la
bendición del Señor sobre todos
ustedes, sobre sus familias y sobre
todo el querido pueblo paraguayo.
Que Paraguay sea fecundo, como lo
indica la flor de la pasiflora en el
manto de la Virgen y, como esa cinta
con los colores paraguayos que tiene
la imagen, así se abrace a la Madre
de Caacupé. Muchas gracias.



Discurso del Santo Padre durante
su visita al Hospital general
pediátrico “Niños de Acosta Ñu”

Palabras improvisadas por el
Santo Padre:

Buenos días, un saludo de corazón.

Ustedes saben que en el Evangelio...
una escena en la que Jesús se enojó.
Se enojó otras veces, pero una que se
enojó mucho. Y se enojó con los que
más quería, con los apóstoles. Jesús
se enojó una vez con los apóstoles. ¿Y
saben por qué? Porque no dejaban
que los chicos se acercaran. Para
Jesús los chicos son muy
importantes, hasta tal punto, que nos
dice a todos los grandes, a todos ya
los que somos grandes, nos dice:
“Miren si ustedes en su corazón no se
hacen como los chicos no van a
entrar al Reino de los Cielos”. ¡Qué
lindo! O sea, ¿qué quiso decirnos
Jesús con eso? Hacernos humildes
como los chicos, espontáneos como



los chicos... [un niño entrega una
carta al Papa] como este que no tuvo
vergüenza de traerme acá esta carta.
¡Con toda espontaneidad! Sin doblez.
Los chicos son simples, son alegres.
Eso es lo que quiere Jesús, que nos
hagamos como los chicos. Así que
aprendamos de este enojo de Jesús,
para que no se enoje con nosotros
como se enojó cuando los apóstoles.

Y otra cosa... Este es un hospital
donde muchos chicos sufren, y yo
quiero decirle a ustedes mamás y
papás, que rezo por ustedes y rezo
por sus hijos, para que la Virgen esté
muy cerca de ustedes, para que Jesús
les dé la salud a sus hijos y para que
ustedes tengan esa fuerza y esa
constancia que solamente tienen las
madres y los padres. ¡Gracias!

Así que… También quiero agradecer
a todos los que trabajan acá en este
hospital. ¡Trabajo tan sacrificado!
Médicos, enfermeros, enfermeras,



empleados, todos, ¿para qué? Para
que un chico se cure. ¡Es tan
importante un niño en la vida!
Muchas gracias a todo el personal de
este hospital. Y también al capellán le
agradezco lo que hace para
acompañar a cada familia, a cada
chico.

Y ahora les voy a dar la bendición a
todos, a los que están acá, a los que
están allí y a los que están adentro.
[Un niño entrega al Papa la
identificación que llevaba colgando
sobre el pecho]. Me dice: “Te regalo
mi credencial para que me
recuerdes”. ¡Eso es lo que quiere
Jesús de nosotros! ¡Seamos sencillos
como este niño! Vamos a rezar a
María, a la Virgen de Caacupé. Dios
te salve, María...

Los bendiga Dios todopoderoso, el
Padre, el Hijo y el Espíritu Santo. Y
les pido que recen por mí.



Discurso preparado por el Santo
Padre que fue entregado en el
hospital pediátrico:

Señor director,

Queridos niños,

Miembros del personal,

Amigos todos:

Gracias por el recibimiento tan
cálido con el que me han recibido.
Gracias por este tiempo que me
permiten estar con ustedes.

Queridos niños, quiero hacerles una
pregunta, a ver si me ayudan. Me
han dicho que son muy inteligentes,
por eso me animo. ¿Jesús se enojó
alguna vez?, ¿se acuerdan cuándo?.
Sé que es una pregunta difícil, así
que los voy a ayudar. Fue cuando no
dejaron que los niños se acercaran a
Él. Es la única vez en todo el
evangelio de Marcos que usó esta



expresión (Mc 10,13-15). Algo
parecido a nuestra expresión: se
llenó de bronca. ¿Alguna vez se
enojaron? Bueno, de esa misma
manera se puso Jesús, cuando no lo
dejaron estar cerca de los niños,
cerca de ustedes. Le vino mucha
rabia. Los niños están dentro de los
predilectos de Jesús. No es que no
quiera a los grandes, pero se sentía
feliz cuando podía estar con ellos.
Disfrutaba mucho de su amistad y
compañía. Pero no solo, quería
tenerlos cerca, sino que aún más. Los
ponía como ejemplo. Le dijo a los
discípulos que si «no se hacen como
niños, no podrán entrar en el Reino
de los Cielos» (Mt 18,3)

Los niños estaban alejados, los
grandes no los dejaban acercarse,
pero Jesús, los llamó, los abrazó y los
puso en el medio para que todos
aprendieramos a ser como ellos. Hoy
nos diría lo mismo a nosotros. Nos
mira y dice, aprendan de ellos.



Debemos aprender de ustedes, de su
confianza, alegría, ternura. De su
capacidad de lucha, de su fortaleza.
De su incomparable capacidad de
aguante. Son unos luchadores. Y
cuanto uno tiene semejantes
«guerreros» adelante, se siente
orgulloso. ¿Verdad mamás? ¿Verdad
padres y abuelos? Verlos a ustedes,
nos da fuerza, nos da ánimo para
tener confianza, para seguir
adelante.

Mamás, papás, abuelos sé que no es
nada fácil estar acá. Hay momentos
de mucho dolor, incertidumbre. Hay
momentos de una angustia fuerte
que oprime el corazón y hay
momentos de gran alegría. Los dos
sentimientos conviven, están en
nosotros. Pero no hay mejor remedio
que la ternura de ustedes, que su
cercanía. Y me alegra saber que
entre ustedes familias, se ayudan,
estimulan, «palanquean» para salir
adelante y atravesar este momento.



Cuentan con el apoyo de los médicos,
los enfermeros y de todo el personal
de esta casa. Gracias por esta
vocación de servicio, de ayudar no
solo a curar sino a acompañar el
dolor de sus hermanos.

No nos olvidemos, Jesús está cerca de
sus hijos. Está bien cerca, en el
corazón. No duden en pedirle, no
duden en hablar con Él, en compartir
sus preguntas, dolores. Él esta
siempre, pero siempre, y no los
dejará caer.

Y de algo estamos seguros y una vez
más lo confirmo. Donde hay un hijo
está la madre. Donde está Jesús está
María, la Virgen de Caacupé.
Pidámosle a ella, que los proteja con
su manto, que interceda por ustedes
y por su familias.

Y no se olviden de rezar por mí.
Estoy seguro de que sus oraciones,
llegan al cielo.



Homilía del Santo Padre durante la
Misa celebrada en la explanada del
Santuario mariano de Caacupé

Estar aquí con ustedes es sentirme en
casa, a los pies de nuestra Madre, la
Virgen de los Milagros de Caacupé.
En un santuario los hijos nos
encontramos con nuestra Madre y
entre nosotros recordamos que
somos hermanos. Es un lugar de
fiesta, de encuentro, de familia.
Venimos a presentar nuestras
necesidades, venimos a agradecer, a
pedir perdón y a volver a empezar.
Cuántos bautismos, cuántas
vocaciones sacerdotales y religiosas,
cuántos noviazgos y matrimonios
nacieron a los pies de nuestra Madre.
Cuántas lágrimas y despedidas.
Venimos siempre con nuestra vida,
porque acá se está en casa y lo mejor
es saber que alguien nos espera.

Como tantas otras veces, hemos
venido porque queremos renovar



nuestras ganas de vivir la alegría del
Evangelio.

Cómo no reconocer que este
Santuario es parte vital del pueblo
paraguayo, de ustedes. Así lo sienten,
así lo rezan, así lo cantan: «En tu
Edén de Caacupé, es tu pueblo Virgen
pura que te da su amor y fe». Y
estamos hoy, como el Pueblo de Dios,
a los pies de nuestra Madre a darle
nuestro amor y fe.

En el Evangelio acabamos de
escuchar el anuncio del ángel a
María que le dice: «Alégrate, llena de
gracia. El Señor está contigo».
Alégrate, María, alégrate. Frente a
este saludo, ella quedó
desconcertada y se preguntaba qué
quería decir. No entendía mucho lo
que estaba sucediendo. Pero supo
que venía de Dios y dijo «sí». María
es la madre del «sí». Sí, al sueño de
Dios; sí, al proyecto de Dios; sí, a la
voluntad de Dios.



Un «sí» que, como sabemos, no fue
nada fácil de vivir. Un «sí» que no la
llenó de privilegios o diferencias,
sino que, como le dirá Simeón en su
profecía: «A ti una espada te va a
atravesar el corazón» (Lc 2,35). ¡Y
vaya que se lo atravesó! Por eso la
queremos tanto y encontramos en
ella una verdadera Madre que nos
ayuda a mantener viva la fe y la
esperanza en medio de situaciones
complicadas. Siguiendo la profecía
de Simeón nos hará bien repasar
brevemente tres momentos difíciles
en la vida de María.

1. Primero: el nacimiento de Jesús.
«No había un lugar para ellos» (Lc
2,7). No tenían una casa, una
habitación para recibir a su hijo. No
había espacio para que pudiera dar a
luz. Tampoco familia cercana:
estaban solos. El único lugar
disponible era una cueva de
animales. Y en su memoria
seguramente resonaban las palabras



del Ángel: «Alégrate María, el Señor
está contigo». Y Ella podría haberse
preguntado: «¿Dónde está ahora?».

2. Segundo momento: la huida a
Egipto. Tuvieron que irse, exiliarse.
Ahí no solo no tenían un espacio, ni
familia, sino que incluso sus vidas
corrían peligro. Tuvieron que
marcharse a tierra extranjera.
Fueron migrantes perseguidos por la
codicia y la avaricia del emperador.
Y ahí ella también podría haberse
preguntado: «¿Y dónde está lo que
me dijo el ángel?».

3. Tercer momento: la muerte en la
cruz. No debe existir una situación
más difícil para una madre que
acompañar la muerte de su hijo. Son
momentos desgarradores. Ahí vemos
a María, al pie de la cruz, como toda
madre, firme, sin abandonar,
acompañando a su Hijo hasta el
extremo de la muerte y muerte de
cruz. Y allí también podría haberse



preguntado: “¿Dónde está lo que me
dijo el ángel?”. Luego la vemos
conteniendo y sosteniendo a los
discípulos.

Contemplamos su vida, y nos
sentimos comprendidos, entendidos.
Podemos sentarnos a rezar y usar un
lenguaje común frente a un sinfín de
situaciones que vivimos a diario. Nos
podemos identificar en muchas
situaciones de su vida. Contarle de
nuestras realidades porque ella las
comprende.

Ella es mujer de fe, es la Madre de la
Iglesia, ella creyó. Su vida es
testimonio de que Dios no defrauda,
que Dios no abandona a su Pueblo,
aunque existan momentos o
situaciones en que parece que Él no
está. Ella fue la primera discípula
que acompañó a su Hijo y sostuvo la
esperanza de los apóstoles en los
momentos difíciles. Estaban
encerrados con no sé cuántas llaves,



de miedo, en el cenáculo. Fue la
mujer que estuvo atenta y supo decir
—cuando parecía que la fiesta y la
alegría terminaba—: «Mirá no tienen
vino» (Jn 2,3). Fue la mujer que supo
ir y estar con su prima «unos tres
meses» (Lc 1,56), para que no
estuviera sola en su parto. Esa es
nuestra madre, así de buena, así de
generosa, así de acompañadora en
nuestra vida.

Y todo esto lo sabemos por el
Evangelio, pero también sabemos
que, en esta tierra, es la Madre que
ha estado a nuestro lado en tantas
situaciones difíciles. Este Santuario,
guarda, atesora, la memoria de un
pueblo que sabe que María es Madre
y que ha estado y está al lado de sus
hijos.

Ha estado y está en nuestros
hospitales, en nuestras escuelas, en
nuestras casas. Ha estado y está en
nuestros trabajos y en nuestros



caminos. Ha estado y está en las
mesas de cada hogar. Ha estado y
está en la formación de la patria,
haciéndonos nación. Siempre con
una presencia discreta y silenciosa.
En la mirada de una imagen, una
estampita o una medalla. Bajo el
signo de un rosario sabemos que no
vamos solos, que Ella nos acompaña.

Y, ¿por qué? Porque María
simplemente quiso estar en medio de
su Pueblo, con sus hijos, con su
familia. Siguiendo siempre a Jesús,
desde la muchedumbre. Como buena
madre no abandonó a los suyos, sino
por el contrario, siempre se metió
donde un hijo pudiera estar
necesitando de ella. Tan solo porque
es Madre.

Una Madre que aprendió a escuchar
y a vivir en medio de tantas
dificultades de aquel «no temas, el
Señor está contigo» (cf. Lc 1,30). Una
madre que continúa diciéndonos:



«Hagan lo que Él les diga» (Jn 2,5). Es
su invitación constante y continua:
«Hagan lo que Él les diga». No tiene
un programa propio, no viene a
decirnos nada nuevo; más bien, le
gusta estar callada, tan solo su fe
acompaña nuestra fe.

Y ustedes lo saben, han hecho
experiencia de esto que estamos
compartiendo. Todos ustedes, todos
los paraguayos, tienen la memoria
viva de un pueblo que ha hecho
carne estas palabras del Evangelio. Y
quisiera referirme de modo especial
a ustedes mujeres y madres
paraguayas que, con gran valor y
abnegación, han sabido levantar un
País derrotado, hundido, sumergido
por una guerra inicua.

Ustedes tienen la memoria, ustedes
tienen la genética de aquellas que
reconstruyeron la vida, la fe, la
dignidad de su pueblo, junto a María.
Han vivido situaciones muy pero



muy difíciles, que desde una lógica
común sería contraria a toda fe.
Ustedes al contrario, impulsadas y
sostenidas por la Virgen, siguieron
creyentes, inclusive «esperando
contra toda esperanza» (Rm 4,18). Y
cuando todo parecía derrumbarse,
junto a María se decían: «No
temamos, el Señor está con nosotros,
está con nuestro pueblo, con
nuestras familias, hagamos lo que Él
nos diga». Y allí encontraron ayer y
encuentran hoy la fuerza para no
dejar que esta tierra se desmadre.
Dios bendiga ese tesón, Dios bendiga
y aliente la fe de ustedes, Dios
bendiga a la mujer paraguaya, la más
gloriosa de América.

Como pueblo, hemos venido a
nuestra casa, a la casa de la patria
paraguaya, a escuchar una vez más
esas palabras que tanto bien nos
hacen: «Alégrate, el Señor está
contigo». Es un llamado a no perder
la memoria, a no perder las raíces,



los muchos testimonios que han
recibido de pueblo creyente y jugado
por sus luchas. Una fe que se ha
hecho vida, una vida que se ha hecho
esperanza y una esperanza que las
lleva a primerear en la caridad. Sí, al
igual que Jesús, sigan primereando
en el amor. Sean ustedes los
portadores de esta fe, de esta vida, de
esta esperanza. Ustedes, paraguayos,
sean forjadores de este hoy y
mañana.

Volviendo a mirar la imagen de
María los invito a decir juntos: «En tu
Edén de Caacupé, es tu pueblo Virgen
pura que te da su amor y fe». Todos
juntos: «En tu Edén de Caacupé, es tu
pueblo Virgen pura que te da su
amor y fe». Ruega por nosotros,
Santa Madre de Dios, para que
seamos dignos de alcanzar las
promesas y gracias de nuestro Señor
Jesucristo. Amén.



Discurso del Santo Padre durante
el encuentro con representantes de
la sociedad civil en el estadio León
Condou del colegio San José

Buenas tardes:

Yo escribí esto en base a las
preguntas que me llegaron, que no
son todas las que hicieron ustedes,
así que lo que falta lo iré
completando en la medida que voy
hablando. De tal manera que, en la
medida que yo pueda, logre dar mi
opinión sobre las reflexiones de
ustedes.

Y estoy contento de estar con ustedes,
representantes de la sociedad civil,
para compartir esos sueños,
ilusiones, en un futuro mejor y
problemas. Agradezco a Mons.
Adalberto Martínez Flores, secretario
de la Conferencia Episcopal del
Paraguay, esas palabras de
bienvenida que me ha dirigido en
nombre de todos. Y agradezco a las



seis personas que han hablado, cada
una de ellas presentando un aspecto
de su reflexión.

Verlos a todos, cada uno proveniente
de un sector, de una organización, de
esta sociedad paraguaya, con sus
alegrías, preocupaciones, luchas y
búsquedas, me lleva a hacer una
acción de gracias a Dios. O sea,
parece que Paraguay no está muerto,
gracias a Dios. Porque un pueblo que
vive, un pueblo que no mantiene
viva sus preocupaciones, un pueblo
que vive en la inercia de la
aceptación pasiva, es un pueblo
muerto. Por el contrario, veo en
ustedes la savia de una vida que
corre y que quiere germinar. Y eso
siempre Dios lo bendice. Dios
siempre está a favor de todo lo que
ayude a levantar, mejorar, la vida de
sus hijos. Hay cosas que están mal, sí.
Hay situaciones injustas, sí. Pero
verlos y sentirlos me ayuda a
renovar la esperanza en el Señor que



sigue actuando en medio de su gente.
Ustedes vienen desde distintas
miradas, distintas situaciones y
búsquedas, todos juntos forman la
cultura paraguaya. Todos son
necesarios en la búsqueda del bien
común. «En las condiciones actuales
de la sociedad mundial, donde hay
tantas iniquidades y cada vez más las
personas son descartables» (Laudato
si’ 158), verlos a ustedes aquí es un
regalo. Es un regalo porque en las
personas que han hablado vi la
voluntad por el bien de la patria.

1. Con relación a la primera
pregunta, me gustó escuchar en boca
de un joven la preocupación por
hacer que la sociedad sea un ámbito
de fraternidad, de justicia, de paz y
dignidad para todos. La juventud es
tiempo de grandes ideales. A mí me
viene decir muchas veces que me da
tristeza ver un joven jubilado. Qué
importante es que ustedes los
jóvenes —y ¡vaya que hay jóvenes



acá en Paraguay!—, que ustedes los
jóvenes vayan intuyendo que la
verdadera felicidad pasa por la lucha
de un país fraterno. Y es bueno que
ustedes los jóvenes vean que
felicidad y placer no son sinónimos.
Una cosa es la felicidad y el gozo… y
otra cosa es un placer pasajero. La
felicidad construye, es sólida, edifica.
La felicidad exige compromiso y
entrega. Son muy valiosos para
andar por la vida como anestesiados.
Paraguay tiene abundante población
joven y es una gran riqueza. Por eso,
pienso que lo primero que se ha de
hacer es evitar que esa fuerza se
apague, que esa luz que hay en sus
corazones desaparezca, y
contrarrestar la creciente mentalidad
que considera inútil y absurdo
aspirar a cosas que valen la pena:
«No, que no te metás, no, eso no se
arregla más». Esa mentalidad, en
cambio, que pretende ir más
adelante es considerada como
absurda. A jugársela por algo, a



jugársela por alguien. Esa es la
vocación de la juventud y no tengan
miedo de dejar todo en la cancha.
Jueguen limpio, jueguen con todo. No
tengan miedo de entregar lo mejor
de sí. No busquen el arreglo previo
para evitar el cansancio, la lucha. No
coiméen al réferi.

Eso sí, esta lucha no lo hagan solos.
Busquen charlar, aprovechen a
escuchar la vida, las historias, los
cuentos de sus mayores y de sus
abuelos, que hay sabiduría allí.
Pierdan mucho tiempo en escuchar
todo lo bueno que tienen para
enseñarles. Ellos son los custodios de
ese patrimonio espiritual de fe y
valores que definen a un pueblo y
alumbran el camino. Encuentren
también consuelo en la fuerza de la
oración, en Jesús. En su presencia
cotidiana y constante. Él no
defrauda. Jesús invita a través de la
memoria de su pueblo. Es el secreto
para que su corazón —el de ustedes



— se mantenga siempre alegre en la
búsqueda de fraternidad, de justicia,
de paz y dignidad para todos. Esto
puede ser un peligro: «Sí, sí, yo
quiero fraternidad, justicia, paz,
dignidad», pero puede convertirse en
un nominalismo: ¡pura palabra! ¡No!
La fraternidad, la justicia, la paz y la
dignidad son concretas, sino no
sirven. ¡Son de todos los días! ¡Se
hacen todos los días! Entonces, yo te
pregunto a vos, joven: «¿Cómo esos
ideales los amasás, día a día, en lo
concreto? Aunque te equivoques, ¿te
corregís y volvés a andar?». Pero lo
concreto.

Yo les confieso que a veces a mí me
da un poquito de alergia, o para no
decirlo así en términos tan finos, un
poquito de “moquillo”, el escuchar
discursos grandilocuentes con todas
estas palabras y, cuando uno conoce
la persona que habla, dice: «Qué
mentiroso que sos». Por eso, palabras
solas no sirven. Si vos decís una



palabra comprometéte con esa
palabra, amasá día a día, día a día.
¡Sacrificáte por eso! ¡Comprometéte!

Me gustó la poesía de Carlos Miguel
Giménez, que Mons. Adalberto ha
citado. Creo que resume muy bien lo
que he querido decirles: «[Sueño] un
paraíso sin guerra entre hermanos,
rico en hombres sanos de alma y
corazón… y un Dios que bendice su
nueva ascensión». Sí, es un sueño. Y
hay dos garantías: que el sueño se
despierte y sea realidad de todos los
días, y que Dios sea reconocido como
la garantía de la dignidad nuestra
como hombres.

2. La segunda pregunta se refirió al
diálogo como medio para forjar un
proyecto de nación que incluya a
todos. El diálogo no es fácil. También
está el “diálogo-teatro”, es decir,
representemos al diálogo, juguemos
al diálogo, y después hablamos entre
nosotros dos, entre nosotros dos, y



aquello quedó borrado. El diálogo es
sobre la mesa, claro. Si vos, en el
diálogo, no decís realmente lo que
sentís, lo que pensás, y no te
comprometés a escuchar al otro, ir
ajustando lo que vas pensando vos y
conversando, el diálogo no sirve, es
una pinturita. Ahora, también es
verdad que el diálogo no es fácil, hay
que superar muchas las dificultades
y, a veces, parece que nosotros nos
empecinamos en hacer las cosas más
difíciles todavía. Para que haya
diálogo es necesaria una base
fundamental, una identidad. Cierto,
por ejemplo, yo pienso en el diálogo
nuestro, el diálogo interreligioso,
donde representantes de las diversas
religiones hablamos. Nos reunimos, a
veces, para hablar… y los puntos de
vista, pero cada uno habla desde su
identidad: «Yo soy budista, yo soy
evangélico, yo soy ortodoxo, yo soy
católico». Cada uno dice, pero su
identidad. No negocia su identidad. O
sea, para que haya diálogo es



necesaria esa base fundamental. ¿Y
cuál es la identidad en un país? —
estamos hablando del diálogo social
acá—. El amor a la patria. La patria
primero, después mi negocio. ¡La
patria primero! Esa es la identidad.
Entonces, yo, desde esa identidad,
voy a dialogar. Si yo voy a dialogar
sin esa identidad el diálogo no sirve.
Además, el diálogo presupone y nos
exige buscar esa cultura del
encuentro. Es decir, un encuentro
que sabe reconocer que la diversidad
no solo es buena, es necesaria. La
uniformidad nos anula, nos hace
autómatas. La riqueza de la vida está
en la diversidad. Por lo que el punto
de partida no puede ser: «Voy a
dialogar pero aquel está
equivocado». No, no, no podemos
presumir que el otro está
equivocado. Yo voy con lo mío y voy
a escuchar qué dice el otro, en qué
me enriquece el otro, en qué el otro
me hace caer en la cuenta que yo
estoy equivocado, y en qué cosas le



puedo dar yo al otro. Es un ida y
vuelta, ida y vuelta, pero con el
corazón abierto. Con presunciones
de que el otro está equivocado, mejor
irse a casa y no intentar un diálogo,
¿no es cierto? El diálogo es para el
bien común, y el bien común se
busca, desde nuestra diferencias,
dándole posibilidad siempre a
nuevas alternativas. Es decir, busca
algo nuevo. Siempre, cuando hay
verdadero diálogo, se termina —
permítanme la palabra pero la digo
noblemente— en un acuerdo nuevo,
donde todos nos pusimos de acuerdo
en algo. ¿Hay diferencias? Quedan a
un costado, en la reserva. Pero en ese
punto en que nos pusimos de
acuerdo o en esos puntos en que nos
pusimos de acuerdo, nos
comprometemos y los defendemos.
Es un paso adelante. Esa es la cultura
del encuentro. Dialogar no es
negociar. Negociar es procurar sacar
la propia tajada. A ver cómo saco la
mía. No, no dialogues, no pierdas



tiempo. Si vas con esa intención no
pierdas tiempo. Es buscar el bien
común para todos. Discutir juntos,
pensar una mejor solución para
todos. Muchas veces esta cultura del
encuentro se ve envuelta en el
conflicto. Es decir... Vimos un ballet
precioso recién. Todo estaba
coordinado y una orquesta que era
una verdadera sinfonía de acordes.
Todo estaba perfecto. Todo andaba
bien. Pero en el diálogo no siempre
es así, no todo es un ballet perfecto o
una orquesta coordinada. En el
diálogo se da el conflicto. Y es lógico
y esperable. Porque si yo pienso de
una manera y vos de otra, y vamos
andando, se va a crear un conflicto.
¡No le tenemos que temer! No
tenemos que ignorar el conflicto. Por
el contrario, somos invitados a
asumir el conflicto. Si no asumimos
el conflicto —«No, es un dolor de
cabeza, que vaya con su idea a su
casa, yo me quedo con la mía»— no
podemos dialogar nunca. Esto



significa: «Aceptar sufrir el conflicto,
resolverlo y transformarlo en un
eslabón de un nuevo
proceso» (Evangelii gaudium 227).
Vamos a dialogar, hay conflicto, lo
asumo, lo resuelvo y es un eslabón de
un nuevo proceso. Es un principio
que nos tiene que ayudar mucho. «La
unidad es superior al conflicto» (ibid.
228) El conflicto existe: hay que
asumirlo, hay que procurar
resolverlo hasta donde se pueda,
pero con miras a lograr una unidad
que no es uniformidad, sino que es
unidad en la diversidad. Una unidad
que no rompe las diferencias, sino
que las vive en comunión por medio
de la solidaridad y la comprensión.
Al tratar de entender las razones del
otro, al tratar de escuchar su
experiencia, sus anhelos, podemos
ver que en gran parte son
aspiraciones comunes. Y esta es la
base del encuentro: todos somos
hermanos, hijos de un mismo Padre,
de un Padre celestial, y cada uno con



su cultura, su lengua, sus tradiciones,
tiene mucho que aportar a la
comunidad. Ahora: «¿Yo estoy
dispuesto a recibir eso?». Si estoy
dispuesto a recibir y a dialogar con
eso, entonces sí me siento a dialogar;
si no estoy dispuesto, mejor no
perder el tiempo. Las verdaderas
culturas nunca están cerradas en sí
mismas —mueren, si se cierran en sí
mismas mueren—, sino que están
llamadas a encontrarse con otras
culturas y crear nuevas realidades.
Cuando estudiamos historia
encontramos culturas milenarias que
ya no están más. Han muerto. Por
muchas razones. Pero una de ellas es
haberse cerrado en sí mismas. Sin
este presupuesto esencial, sin esta
base de hermandad será muy difícil
arribar al diálogo. Si alguien
considera que hay personas,
culturas, situaciones de segunda,
tercera o de cuarta... algo, seguro,
saldrá mal, porque simplemente
carece de lo mínimo, que es el



reconocimiento de la dignidad del
otro. Que no hay persona de primera,
de segunda, de tercera, de cuarta:
son de la misma línea.

3. Y esto me da pie para responder a
la inquietud manifestada en la
tercera pregunta: acoger el clamor de
los pobres para construir una
sociedad más inclusiva. Es curioso: el
egoísta se excluye. Nosotros
queremos incluir. Acuérdense de la
parábola del hijo pródigo, ese hijo
que le pidió la herencia al padre, se
llevó toda la plata, la malgastó en la
buena vida y, al cabo de un largo
tiempo que había perdido todo —
porque le dolía el estómago de
hambre—, se acordó de su padre. Y
su padre lo esperaba. Es la figura de
Dios, que siempre nos espera. Y,
cuando lo ve venir, lo abraza y hace
fiesta. En cambio, el otro hijo, el que
había estado en la casa, se enoja y se
autoexcluye: «Yo con esta gente no
me junto, yo me porté bien, yo tengo



una gran cultura, estudié en tal o tal
universidad, tengo esta familia y esta
alcurnia. Así que con éstos no me
mezclo». No excluir a nadie, pero no
autoexcluirse, porque todos
necesitamos de todos. También un
aspecto fundamental para promover
a los pobres está en el modo en que
los vemos. No sirve una mirada
ideológica, que termina usando a los
pobres al servicio de otros intereses
políticos y personales (cf. Evangelii
gaudium 199). Las ideologías
terminan mal, no sirven. Las
ideologías tienen una relación o
incompleta o enferma o mala con el
pueblo. Las ideologías no asumen al
pueblo. Por eso, fíjense en el siglo
pasado. ¿En qué terminaron las
ideologías? En dictaduras, siempre,
siempre. Piensan por el pueblo, no
dejan pensar al pueblo. O como decía
aquel agudo crítico de la ideología,
cuando le dijeron: «Sí, pero esta
gente tiene buena voluntad y quiere
hacer cosas por el pueblo». —«Sí, sí,



sí, todo por el pueblo, pero nada con
el pueblo». Estas son las ideologías.
Para buscar efectivamente su bien, lo
primero es tener una verdadera
preocupación por su persona —estoy
hablando de los pobres—, valorarlos
en su bondad propia. Pero, una
valoración real exige estar dispuestos
a aprender de los pobres, aprender
de ellos. Los pobres tienen mucho
que enseñarnos en humanidad, en
bondad, en sacrificio, en solidaridad.
Los cristianos, además, tenemos
además un motivo mayor para amar
y servir a los pobres, porque en ellos
tenemos el rostro, vemos el rostro y
la carne de Cristo, que se hizo pobre
para enriquecernos con su pobreza
(cf. 2 Co 8,9). Los pobres son la carne
de Cristo. A mí me gusta preguntarle
a alguien, cuando confieso gente —
ahora no tengo tantas oportunidades
para confesar como tenía en mi
diócesis anterior—, pero me gusta
preguntarle: «¿Y usted ayuda a la
gente?» —«Sí, sí, doy limosna».



—«Ah, y dígame, cuando da limosna,
¿le toca la mano al que da limosna o
tira la moneda y hace así?». Son
actitudes. «Cuando usted da esa
limosna, ¿lo mira a los ojos o mira
para otro lado?». Eso es despreciar al
pobre. Son los pobres. Pensemos
bien. Es uno como yo y, si está
pasando un mal momento por miles
razones —económicas, políticas,
sociales o personales—, yo podría
estar en ese lugar y podría estar
deseando que alguien me ayude. Y
además de desear que alguien me
ayude, si estoy en ese lugar, tengo el
derecho de ser respetado. Respetar al
pobre. No usarlo como objeto para
lavar nuestras culpas. Aprender de
los pobres, con lo que dije, con las
cosas que tienen, con los valores que
tienen. Y los cristianos tenemos ese
motivo, que son la carne de Jesús.

Ciertamente, es muy necesario para
un país el crecimiento económico y
la creación de riqueza, y que esta



llegue a todos los ciudadanos sin que
nadie quede excluido. Y eso es
necesario. La creación de esta
riqueza debe estar siempre en
función del bien común, de todos, y
no de unos pocos. Y en esto hay que
ser muy claros. «La adoración del
antiguo becerro de oro (cf. Éx
32,1-35) ha encontrado una versión
nueva y despiadada en el fetichismo
del dinero y en la dictadura de la
economía sin rostro» (Evangelii
gaudium 55). Las personas cuya
vocación es ayudar al desarrollo
económico tienen la tarea de velar
para que éste siempre tenga rostro
humano. El desarrollo económico
tiene que tener rostro humano. ¡No,
a la economía sin rostro! Y en sus
manos está la posibilidad de ofrecer
un trabajo a muchas personas y dar
así una esperanza a tantas familias.
Traer el pan a casa, ofrecer a los hijos
un techo, ofrecer salud y educación,
son aspectos esenciales de la
dignidad humana, y los empresarios,



los políticos, los economistas, deben
dejarse interpelar por ellos. Les pido
que no cedan a un modelo
económico idolátrico que necesita
sacrificar vidas humanas en el altar
del dinero y de la rentabilidad. En la
economía, en la empresa, en la
política, lo primero siempre es la
persona y el habitat donde vive.

Con justa razón, Paraguay es
conocido en el mundo por haber sido
la tierra donde comenzaron las
Reducciones, una de las experiencias
de evangelización y organización
social más interesantes de la historia.
En ellas, el Evangelio fue alma y vida
de comunidades donde no había
hambre, no había desocupación ni
analfabetismo ni opresión. Esta
experiencia histórica nos enseña que
una sociedad más humana también
hoy es posible. Ustedes la vivieron en
sus raíces acá. ¡Es posible! Cuando
hay amor al hombre, y voluntad de
servirlo, es posible crear las



condiciones para que todos tengan
acceso a los bienes necesarios, sin
que nadie sea descartado. Buscar en
cada caso las soluciones por el
diálogo.

En la cuarta pregunta, he respondido
con esto de una economía toda en
función de la persona y no en
función del dinero. La señora, la
empresaria, hablaba de la poca
efectividad de ciertos caminos. Y
mencionaba uno que yo había
mencionado en la Evangelii gaudium,
que es el populismo irresponsable,
¿no es cierto? Y parece que no dan
efecto, ¿no? Y hay tantas teorías,
¿no? ¿Cómo hacerlo? Creo que con
esto que digo de una economía con
rostro humano está la inspiración
para responder a esa pregunta.

En la quinta pregunta creo que la
respuesta está dada a lo largo de lo
que dije cuando hablé de las
culturas. O sea, hay una cultura



ilustrada, que es cultura y es buena y
hay que respetarla, ¿cierto? Hoy, por
ejemplo, en una parte del ballet, se
tocó música de una cultura ilustrada
y buena. Pero hay otra cultura, que
tiene el mismo valor, que es la
cultura de los pueblos, de los pueblos
originarios, de las diversas etnias.
Una cultura que me atrevería a
llamarla —pero en el buen sentido—
una cultura popular. Los pueblos
tienen su cultura y hacen su cultura.
Es importante ese trabajo por la
cultura en el sentido más amplio de
la palabra. No es cultura solamente
haber estudiado o poder gozar de un
concierto, o leer un libro interesante,
sino también es cultura mil cosas.
Hablaban del tejido de Ñandutí. Por
ejemplo, eso es cultura. Y es cultura
nacida del pueblo. Por poner un
ejemplo, ¿cierto? Y hay dos cosas
que, antes de terminar, quisiera
referirme. Y en esto, como hay
políticos aquí presentes, —incluso
está el Presidente de la República—,



lo digo fraternalmente, ¿no? Alguien
me dijo: «Mire, “fulano de tal” está
secuestrado por el ejército, ¡haga
algo!». Yo no digo si es verdad, si no
es verdad, si es justo, si no es justo,
pero uno de los métodos que tenían
las ideologías dictatoriales del siglo
pasado, a las que me referí hace un
rato, era apartar a la gente, o con el
exilio o con la prisión o, en el caso de
los campos de exterminio, nazis o
estalinistas, la apartaban con la
muerte, ¿no? Para que haya una
verdadera cultura en un pueblo, una
cultura política y del bien común,
rápido juicios claros, juicios nítidos.
Y no sirve otro tipo de estratagema.
La justicia nítida, clara. Eso nos va a
ayudar a todos. Yo no sé si acá existe
eso o no, lo digo con todo respeto. Me
lo dijeron cuando entraba. Me lo
dijeron acá. Y que pidiera por no sé
quién. No oí bien el apellido. Y
después está otra cosa que también
por honestidad quiero decir: un
método que no da libertad a las



personas para asumir
responsablemente su tarea de
construcción de la sociedad, y es el
chantaje. El chantaje siempre es
corrupción: «Si vos hacés esto, te
vamos a hacer esto, con lo cual te
destruimos». La corrupción es la
polilla, es la gangrena de un pueblo.
Por ejemplo, ningún político puede
cumplir su rol, su trabajo, si está
chantajeado por actitudes de
corrupción: «Dame esto, dame este
poder, dame esto o, si no, yo te voy a
hacer esto o aquello». Eso que se da
en todos los pueblos del mundo,
porque eso se da, si un pueblo quiere
mantener su dignidad, tiene que
desterrarlo. Estoy hablando de algo
universal.

Y termino. Para mí es una gran
alegría ver la cantidad y variedad de
asociaciones que están
comprometidas en la construcción de
un Paraguay cada vez mejor y
próspero, pero, si no dialogan, no



sirve para nada. Si chantajean, no
sirve para nada. Esta multitud de
grupos y personas son como una
sinfonía, cada uno con su
peculiaridad y su riqueza propia,
pero buscando la armonía final, la
armonía, y eso es lo que cuenta. Y no
le tengan miedo al conflicto, pero
háblenlo y busquen caminos de
solución.

Amen a su patria, a sus
conciudadanos y, sobre todo, amen a
los más pobres. Así serán ante el
mundo un testimonio de que otro
modelo de desarrollo es posible.
Estoy convencido, por la propia
historia de ustedes, de que tienen la
fuerza más grande que existe: su
humanidad, su fe, su amor. Ese ser
del pueblo paraguayo que lo
distingue tan ricamente entre las
naciones del mundo.

Y pido a la Virgen de Caacupé,
nuestra Madre, que los cuide, que los



proteja, que los aliente en sus
esfuerzos. Que Dios los bendiga y
recen por mí. Gracias.

Después del canto:

Un consejo, como despedida, antes de
la bendición: lo peor que les puede
pasar a cada uno de ustedes cuando
salgan de aquí es pensar: «Qué bien
lo que le dijo el Papa a fulano, a
sultano, a aquel otro». Si alguno de
ustedes acepta pensar así —porque el
pensamiento suele venir, a mí
también me viene a veces, pero hay
que rechazarlo—: «¿El Papa a quién
le dijo eso?». «A mí». Cada uno, quien
sea: «A mí». Y los invito a rezar a
nuestro Padre común, todos juntos,
cada uno en su lengua: Padre
nuestro...

Meditación del Santo Padre
durante la celebración de las
vísperas en la Catedral
Metropolitana de Asunción



Qué lindo es rezar todos juntos las
vísperas. ¿Cómo no soñar con una
Iglesia que refleje y repita la armonía
de las voces y del canto en la vida
cotidiana? Y lo hacemos en esta
catedral, que tantas veces ha tenido
que comenzar de nuevo; esta
catedral es signo de la Iglesia y de
cada uno de nosotros: a veces las
tempestades de afuera y de adentro
nos obligan a tirar lo construido y
empezar de nuevo, pero siempre con
la esperanza puesta en Dios Y, si
miramos este edificio, sin duda no los
ha defraudado a los paraguayos.
Porque Dios nunca defrauda. Y por
eso lo alabamos agradecidos.

La oración litúrgica, su estructura y
modo pausado, quiere expresar a la
Iglesia toda, esposa de Cristo, que
intenta configurarse con su Señor.
Cada uno de nosotros en nuestra
oración queremos ir pareciéndonos
más a Jesús.



La oración hace emerger aquello que
vamos viviendo o deberíamos vivir
en la vida cotidiana, al menos la
oración que no quiere ser alienante o
solo preciosista. La oración nos da
impulso para poner en acción o
revisarnos en aquello que rezábamos
en los salmos: somos nosotros las
manos de Dios «que alza de la basura
al pobre» (Sal 112,7); y somos
nosotros los que trabajamos para que
la tristeza de la esterilidad se
convierta en la alegría del campo
fértil. Nosotros que cantamos que
«vale mucho a los ojos del señor la
vida de los fieles», somos los que
luchamos, peleamos, defendemos la
valía de toda vida humana, desde la
concepción hasta que los años son
muchos y las fuerzas pocas. La
oración es reflejo del amor que
sentimos por Dios, por los otros, por
el mundo creado; el mandamiento
del amor es la mejor configuración
con Jesús del discípulo misionero.
Estar apegados a Jesús da



profundidad a la vocación cristiana,
que interesada en el «hacer» de Jesús
—que es mucho más que actividades
— busca asemejarse a Él en todo lo
realizado. La belleza de la
comunidad eclesial nace de la
adhesión de cada uno de sus
miembros a la persona de Jesús,
formando un «conjunto vocacional»
en la riqueza de la diversidad
armónica.

Las antífonas de los cánticos
evangélicos de este fin de semana
nos recuerdan el envío de Jesús a los
doce. Siempre es bueno crecer en esa
conciencia de trabajo apostólico en
comunión. Es hermoso verlos
colaborando pastoralmente, siempre
desde la naturaleza y función eclesial
de cada una de las vocaciones y
carismas. Quiero exhortarlos a todos
ustedes, sacerdotes, religiosos y
religiosas, laicos y seminaristas,
obispos, a comprometerse en esta
colaboración eclesial, especialmente



en torno a los planes de pastoral de
las diócesis y la misión continental,
cooperando con toda su
disponibilidad al bien común. Si la
división entre nosotros provoca
esterilidad (cf. Evangelii gaudium
98-101), no cabe duda de que de la
comunión y la armonía nacen la
fecundidad, porque son
profundamente consonantes con el
Espíritu Santo.

Todos tenemos limitaciones, ninguno
puede reproducir en su totalidad a
Jesucristo, y si bien cada vocación se
configura principalmente con
algunos rasgos de la vida y la obra de
Jesús, hay algunos comunes e
irrenunciables. Recién hemos
alabado al Señor porque «no hizo
alarde de su categoría de Dios» (Flp
2,6) y esa es una característica de
toda vocación cristiana, «no hizo
alarde de su categoría de Dios». El
llamado por Dios no se pavonea, no
anda tras reconocimientos ni



aplausos pasatistas, no siente que
subió de categoría ni trata a los
demás como si estuviera en un
peldaño más alto.

La supremacía de Cristo es
claramente descrita en la liturgia de
la Carta a los Hebreos; nosotros
acabamos de leer casi el final de esa
carta: «Hacernos perfectos como el
gran pastor de las ovejas» (Hb 13,20).
Y esto supone asumir que todo
consagrado se configura con Aquel
que en su vida terrena, «entre ruegos
y súplicas, con poderoso clamor y
lágrimas», alcanzó la perfección
cuando aprendió, sufriendo, qué
significaba obedecer; y eso también
es parte del llamado.

Terminemos de rezar nuestras
vísperas; el campanario de esta
catedral fue rehecho varias veces; el
sonido de las campanas antecede y
acompaña en muchas oportunidades
nuestra oración litúrgica: hechos de



nuevo por Dios cada vez que
rezamos, firmes como un
campanario, gozosos de predicar las
maravillas de Dios, compartamos el 
Magnificat y lo dejemos al Señor
hacer —que Él haga—, a través de
nuestra vida consagrada, grandes
cosas en el Paraguay.

Discurso del Santo Padre durante
su visita a la población del Bañado
Norte (Capilla de San Juan
Bautista)

Queridos hermanos y hermanas,
buenos días:

Con gran alegría he querido
visitarlos esta mañana. No podía
estar en Paraguay sin estar con
ustedes, sin estar en su tierra.

Nos encontramos aquí en esta
parroquia llamada Sagrada Familia y
les confieso que desde que comencé
a pensar en esta visita, desde que
comencé a caminar desde Roma



hacia acá, venía pensando en la
Sagrada Familia. Y cuando pensaba
en ustedes me recordaba a la
Sagrada Familia. Ver sus rostros, sus
hijos, sus abuelos. Escuchar sus
historias y todo lo que han realizado
para estar aquí, todo lo que pelean
para una vida digna, un techo. Todo
lo que hacen para superar la
inclemencia del tiempo, las
inundaciones de estas últimas
semanas, me trae al recuerdo, todo
esto, a la pequeña familia de Belén.
Una lucha que no les ha robado la
sonrisa, la alegría, la esperanza. Una
pelea que no les ha sacado la
solidaridad, por el contrario, la ha
estimulado, la ha hecho crecer.

Me quiero detener con José y María
en Belén. Ellos tuvieron que dejar su
lugar, los suyos, sus amigos.
Tuvieron que dejar lo propio e ir a
otra tierra. Una tierra en la que no
conocían a nadie, no tenían casa, no
tenían familia. En ese momento, esa



joven pareja tuvo a Jesús. En ese
contexto, en una cueva preparada,
esa joven pareja nos regaló a Jesús.
Estaban solos, en tierra extraña, ellos
tres. De repente, comenzaron a
aparecer, gente, pastores. Personas
igual que ellos que tuvieron que
dejar lo propio en función de
conseguir mejores oportunidades
familiares. Vivían en función de las
inclemencias del tiempo y de «otro
tipo».

Cuando se enteraron del nacimiento
de Jesús, se acercaron, se hicieron
prójimos, se hicieron vecinos. Se
volvieron de pronto la familia de
María y José. La familia de Jesús.

Eso es lo que sucede cuando aparece
Jesús en nuestra vida. Eso es lo que
despierta la fe. La fe nos hace
prójimos, nos hace próximos a la
vida de los demás. La fe despierta
nuestro compromiso, nuestra
solidaridad. Una virtud humana y



cristiana que ustedes tienen, que
muchos muchos, tienen y que
tenemos que aprender. El
nacimiento de Jesús, despierta
nuestra vida. Una fe que no se hace
solidaridad, es una fe muerta o una
fe mentirosa. «Yo soy muy católica,
muy católico, voy a misa todos los
domingos». «Pero dígame, señor,
señora, ¿qué pasa en los Bañados?».
«No, no. No sé. Sé que hay gente ahí
pero no sé». Por más misa de los
domingo, si no tienes el corazón
solidario, si no sabes lo que pasa en
tu pueblo, tu fe es muy débil, o está
enferma o está muerta. Es una fe sin
Cristo, la fe sin solidaridad, una fe sin
Dios, una fe sin hermanos. Entonces,
viene ese dicho que espero
recordarlo bien, pero que pinta este
problema de una fe sin solidaridad:
«Un Dios sin pueblo, un pueblo sin
hermanos, un pueblo sin Jesús». Esa
es la fe sin solidaridad y Dios se
metió en medio del pueblo, que Él
eligió, para acompañarlo y le mandó



su Hijo a ese pueblo para salvarlo,
para ayudarlo. Dios se hizo solidario
con ese pueblo y Jesús no tuvo
ningún problema de bajar,
humillarse, abajarse hasta morir por
cada uno de nosotros, por esa
solidaridad hermana, por esa
solidaridad que nace del amor que
tenía su Padre y del amor que tenía
Él por cada uno de nosotros.
Acuérdense cuando una fe no es
solidaria, o está enferma o está
muerta.

El primero en ser solidario fue el
Señor, que eligió vivir entre nosotros,
que eligió vivir en medio nuestro. Yo
vengo aquí como esos pastores que
fueron a Belén. Me quiero hacer
prójimo. Quiero bendecir su fe,
quiero bendecir sus manos, quiero
bendecir su comunidad. Vine a dar
gracias con ustedes, porque la fe se
ha hecho esperanza y es esperanza
que estimula el amor. La fe que
despierta Jesús es una fe con



capacidad de soñar futuro y de
luchar por eso en el presente.
Precisamente por eso los quiero
estimular a seguir siendo misioneros,
a seguir contagiando esa fe por estas
calles, por estos pasillos. Esta fe que
nos hace solidarios entre nosotros,
con nuestro hermano mayor Jesús, y
nuestra madre la Virgen. Haciéndose
próximos especialmente de los más
jóvenes y de los ancianos. Soporte de
las jóvenes familias, y de todos
aquellos que estén pasando por
momentos de dificultad.

Quizá el mensaje más fuerte que
ustedes puedan dar hacia fuera, es
esa fe solidaria. El diablo quiere que
se peleen entre ustedes, porque así se
dividen y los derrota y les roba la fe.
Solidaridad de hermanos para
defender la fe, solidaridad de
hermanos para defender la fe. Y
además que esa fe solidaria sea
mensaje para toda la ciudad.



Quiero rezar por sus familias y rezar
a la Sagrada Familia, para que su
modelo, su testimonio siga siendo luz
en el camino, estímulo en los
momentos difíciles y que nos dé la
gracia de un regalo, lo pedimos
juntos, todos, que la Sagrada Familia
nos regale pastores, nos regale curas,
obispos, capaces de acompañar, de
sostener y estimular la vida de sus
familias. Capaces de hacer crecer esa
fe solidaria.

Los invito a rezarles juntos y les pido
que no se olviden de rezar por mí.
Recemos juntos una oración a
nuestro Padre, que nos hace
hermanos, nos mandó a nuestro
hermano, su Hijo Jesús y nos dio una
Madre que nos acompañara.

Homilía del Santo Padre durante la
Misa en el campo de Ñu Guazú

«El Señor nos dará la lluvia y nuestra
tierra dará su fruto», así dice el
Salmo (Sal 84,13). Esto estamos



invitados a celebrar, esa misteriosa
comunión entre Dios y su pueblo,
entre Dios y nosotros. La lluvia es
signo de su presencia en la tierra
trabajada por nuestras manos. Una
comunión que siempre da fruto, que
siempre da vida. Esta confianza
brota de la fe, saber que contamos
con su gracia, que siempre
transformará y regará nuestra tierra.

Una confianza que se aprende, que
se educa. Una confianza que se va
gestando en el seno de una
comunidad, en la vida de una
familia. Una confianza que se vuelve
testimonio en los rostros de tantos
que nos estimulan a seguir a Jesús, a
ser discípulos de Aquel que no
decepciona jamás. El discípulo se
siente invitado a confiar, se siente
invitado por Jesús a ser amigo, a
compartir su suerte, a compartir su
vida. «A ustedes no los llamo siervos,
los llamo amigos porque les di a
conocer todo lo que sabía de mi



Padre» (Jn 15,15). Los discípulos son
aquellos que aprenden a vivir en la
confianza de la amistad de Jesús.

Y el Evangelio nos habla de este
discipulado. Nos presenta la cédula
de identidad del cristiano. Su carta
de presentación, su credencial.

Jesús llama a sus discípulos y los
envía dándoles reglas claras,
precisas. Los desafía con una serie de
actitudes, comportamientos que
deben tener. Y no son pocas las veces
que nos pueden parecer exageradas
o absurdas; actitudes que sería más
fácil leerlas simbólicamente o
«espiritualmente». Pero Jesús es bien
claro. No les dice: «Hagan como
que...» o «hagan lo que puedan».

Recordemos juntos esas
recomendaciones: «No lleven para el
camino más que un bastón; ni pan, ni
alforja, ni dinero... permanezcan en
la casa donde les den



alojamiento» (cf. Mc 6,8-11).
Parecería algo imposible.

Podríamos concentrarnos en las
palabras: «pan», «dinero», «alforja»,
«bastón», «sandalias», «túnica». Y es
lícito. Pero me parece que hay una
palabra clave, que podría pasar
desapercibida frente a la
contundencia de las que acabo de
enumerar. Una palabra central en la
espiritualidad cristiana, en la
experiencia del discipulado:
hospitalidad. Jesús como buen
maestro, pedagogo, los envía a vivir
la hospitalidad. Les dice:
«Permanezcan donde les den
alojamiento». Los envía a aprender
una de las características
fundamentales de la comunidad
creyente. Podríamos decir que
cristiano es aquel que aprendió a
hospedar, que aprendió a alojar.
Jesús, no los envía como poderosos,
como dueños, jefes, cargados de
leyes, normas; por el contrario, les



muestra que el camino del cristiano
es simplemente transformar el
corazón, el suyo y ayudar a
transformar el de los demás.
Aprender a vivir de otra manera, con
otra ley, bajo otra norma. Es pasar de
la lógica del egoísmo, de la clausura,
de la lucha, de la división, de la
superioridad, a la lógica de la vida,
de la gratuidad, del amor. De la
lógica del dominio, del aplastar,
manipular, a la lógica del acoger,
recibir y cuidar.

Son dos las lógicas que están en
juego, dos maneras de afrontar la
vida y de afrontar la misión.

Cuántas veces pensamos la misión en
base a proyectos o programas.
Cuántas veces imaginamos la
evangelización en torno a miles de
estrategias, tácticas, maniobras,
artimañas, buscando que las
personas se conviertan en base a
nuestros argumentos. Hoy el Señor



nos lo dice muy claramente: en la
lógica del Evangelio no se convence
con los argumentos, con las
estrategias, con las tácticas, sino
simplemente aprendiendo a alojar, a
hospedar.

La Iglesia es madre de corazón
abierto que sabe acoger, recibir,
especialmente a quien tiene
necesidad de mayor cuidado, que
está en mayor dificultad. La Iglesia
como la quería Jesús es la casa de la
hospitalidad. Y cuánto bien podemos
hacer si nos animamos a aprender
este lenguaje de la hospitalidad, este
lenguaje de recibir, de acoger.
Cuántas heridas, cuánta
desesperanza se puede curar en un
hogar donde uno se pueda sentir
recibido. Para eso, hay que tener las
puertas abiertas. sobre todo las
puertas del crazón.

Hospitalidad con el hambriento, con
el sediento, con el forastero, con el



desnudo, con el enfermo, con el
preso (cf. Mt 25,34-37) con el leproso,
con el paralítico. Hospitalidad con el
que no piensa como nosotros, con el
que no tiene fe o la ha perdido. Y, a
veces, por culpa nuestra.
Hospitalidad con el perseguido, con
el desempleado. Hospitalidad con las
culturas diferentes, de las cuales esta
tierra paraguaya es tan rica.
Hospitalidad con el pecador, porque
cada uno de nosotros también lo es.

Tantas veces nos olvidamos que hay
un mal que precede a nuestros
pecados, que viene antes. Hay una
raíz que causa tanto pero tanto daño,
y que destruye silenciosamente
tantas vidas. Hay un mal, que poco a
poco, va haciendo nido en nuestro
corazón y «comiendo» nuestra
vitalidad: la soledad. Soledad que
puede tener muchas causas, muchos
motivos. Cuánto destruye la vida y
cuánto mal nos hace. Nos va
apartando de los demás, de Dios, de



la comunidad. Nos va encerrando en
nosotros mismos. De ahí que lo
propio de la Iglesia, de esta madre,
no sea principalmente gestionar
cosas, proyectos, sino aprender la
fraternidad con los demás. Es la
fraternidad acogedora el mejor
testimonio que Dios es Padre, porque
«de esto sabrán todos que ustedes
son mis discípulos, si se aman los
unos a los otros» (Jn 13,35).

De esta manera Jesús, nos abre a una
nueva lógica. Un horizonte lleno de
vida, de belleza, de verdad, de
plenitud.

Dios nunca cierra horizontes, Dios
nunca es pasivo a la vida, nunca es
pasivo al sufrimiento de sus hijos.
Dios nunca se deja ganar en
generosidad. Por eso nos envía a su
Hijo, lo dona, lo entrega, lo comparte;
para que aprendamos el camino de
la fraternidad, el camino del don. Es
definitivamente un nuevo horizonte,



es una nueva Palabra para tantas
situaciones de exclusión,
disgregación, encierro, aislamiento.
Es una Palabra que rompe el silencio
de la soledad.

Y cuando estemos cansados o se nos
haga pesada la tarea de evangelizar
es bueno recordar que la vida que
Jesús nos propone, responde a
necesidades más hondas de las
personas, porque todos hemos sido
creados para la amistad con Jesús y
para el amor fraterno (cf. Evangelii
gaudium 265).

Hay algo que es cierto: no podemos
obligar a nadie a recibirnos, a
hospedarnos; es cierto y es parte de
nuestra pobreza y de nuestra
libertad. Pero también es cierto que
nadie puede obligarnos a no ser
acogedores, hospederos de la vida de
nuestro pueblo. Nadie puede
pedirnos que no recibamos y
abracemos la vida de nuestros



hermanos especialmente la vida de
los que han perdido la esperanza y el
gusto por vivir. Qué lindo es
imaginarnos nuestras parroquias,
comunidades, capillas, donde están
los cristianos, no con las puertas
cerradas sino como verdaderos
centros de encuentro entre nosotros
y con Dios, como lugares de
hospitalidad y de acogida.

La Iglesia es madre, como María. En
ella tenemos un modelo. Alojar como
María, que no dominó ni se adueñó
de la Palabra de Dios sino que, por el
contrario, la hospedó, la gestó, y la
entregó.

Alojar como la tierra, que no domina
la semilla, sino que la recibe, la nutre
y la germina.

Así queremos ser los cristianos, así
queremos vivir la fe en este suelo
paraguayo, como María, alojando la
vida de Dios en nuestros hermanos
con la confianza, con la certeza que:



«El Señor nos dará la lluvia y nuestra
tierra dará su fruto». Que así sea.

Ángelus en el campo grande de Ñu
Guazú

Agradezco al señor arzobispo de
Asunción, Mons. Edmundo Ponziano
Valenzuela Mellid, y al señor
arzobispo [ortodoxo] de Sudamérica,
Tarasios, las amables palabras.

Al terminar esta celebración
dirigimos nuestra mirada confiada a
la Virgen María, Madre de Dios y
Madre nuestra. Ella es el regalo de
Jesús a su pueblo. Nos la dio como
madre en la hora de la cruz y del
sufrimiento. Es fruto de la entrega de
Cristo por nosotros. Y, desde
entonces, siempre ha estado y estará
con sus hijos, especialmente los más
pequeños y necesitados.

Ella ha entrado en el tejido de la
historia de nuestros pueblos y sus
gentes. Como en tantos otros países



de Latinoamérica, la fe de los
paraguayos está impregnada de
amor a la Virgen. Acuden con
confianza a su madre, le abren su
corazón y le confían sus alegrías y
sus penas, sus ilusiones y sus
sufrimientos. La Virgen los consuela
y con la ternura de su amor les
enciende la esperanza. No dejen de
invocar y confiar en María, madre de
misericordia para todos sus hijos sin
distinción.

A la Virgen, que perseveró con los
Apóstoles en espera del Espíritu
Santo (cf. Hch 1,13-14), le pido
también que vele por la Iglesia, y
fortalezca los vínculos fraternos
entre todos sus miembros. Que con la
ayuda de María, la Iglesia sea casa de
todos, una casa que sepa hospedar,
una madre para todos los pueblos.

Queridos hermanos: les pido, por
favor, que no se olviden de rezar por
mí. Yo sé muy bien cuánto se quiere



al Papa en Paraguay. También los
llevo en mi corazón y rezo por
ustedes y por su país.

Y ahora los invito a rezar el Ángelus
a la Virgen.

[Después del Ángelus]

Que el Señor los bendiga y los
proteja, haga brillar su rostro sobre
ustedes y les otorgue su misericordia.
Vuelva su mirada hacia ustedes y les
conceda la paz. La bendición de Dios
Todopoderoso, el Padre, el Hijo y el
Espíritu Santo descienda sobre
ustedes y permanezca para siempre.

Discurso del Santo Padre durante
el encuentro con los jóvenes en la
Costanera de Asunción

Palabras improvisadas por el
Santo Padre [versión provisional]

Queridos jóvenes:



¡Buenas tardes! Después de haber
leído el Evangelio, Orlando se acercó
a saludarme y me dijo: “Te pido que
reces por la libertad de cada uno de
nosotros, de todos”. Es la bendición
que pidió Orlando para cada uno de
nosotros. Es la bendición que
pedimos ahora todos juntos: la
libertad. Porque la libertad es un
regalo que nos da Dios, pero hay que
saber recibirlo, hay que saber tener
el corazón libre.

Porque todos sabemos que en el
mundo hay tantos lazos que nos atan
el corazón y no dejan que el corazón
sea libre: la explotación, la falta de
medios para sobrevivir, la
drogadicción, la tristeza, todas esas
cosas nos quitan la libertad. Así que
todos juntos, agradeciéndole a
Orlando que haya pedido esta
bendición: tener un corazón libre, un
corazón que pueda decir lo que
piensa, que pueda decir lo que siente,
y que pueda hacer lo que piensa y lo



que siente, ese es un corazón libre. Y
eso es lo que vamos a pedir todos
juntos, esa bendición que Orlando
pidió para todos.

Repitan conmigo: Señor Jesús, dame
un corazón libre, que no sea esclavo
de todas las trampas del mundo, que
no sea esclavo de la comodidad, del
engaño, que no sea esclavo de la
buena vida, que no sea esclavo de los
vicios, que no sea esclavo de una
falsa libertad que es hacer lo que me
gusta en cada momento.

Gracias Orlando por hacernos caer
en la cuenta de que tenemos que
pedir un corazón libre, ¡pídanlo
todos los días!

Ya hemos escuchado dos testimonios,
el de Liz y el de Manuel. Liz nos
enseña una cosa, así como Orlando
nos enseñó a rezar para tener un
corazón libre, Liz —con su vida— nos
enseña que no hay que ser como
Poncio Pilato, lavarse las manos. Liz



podría haber tranquilamente puesto
a su mamá en un asilo, a su abuela
en otro asilo y vivir su vida de joven
divirtiéndose, estudiando lo que
quería. Y dijo: “No... La abuela, la
mamá”. Y Liz se convirtió en sierva,
en servidora y, si quieren más fuerte
todavía, en sirvienta de la mamá y de
la abuela y lo hizo con cariño.

Decía ella que hasta se cambiaron los
roles y ella terminó siendo la mamá
de su mamá en el modo cómo la
cuidaba. Su mamá con esa
enfermedad tan cruel que confunde
las cosas [alzheimer] y ella quemó su
vida hasta ahora, hasta los 25 años,
sirviendo a su mamá y a su abuela.
¿Sola? No, Liz no estaba sola. Ella
dijo dos cosas que nos tienen que
ayudar. Habló de un ángel, de una tía
que fue como un ángel, y habló del
encuentro con los amigos los fines de
semana, con la comunidad juvenil de
evangelización, con el grupo juvenil
que alimentaba su fe. Y esos dos



ángeles, esa tía que la custodiaba y
ese grupo juvenil le daba más fuerza
para seguir adelante. Y eso se llama
solidaridad. ¿Cómo se llama? [Los
jóvenes responden al Papa:
“Solidaridad”]. Cuando nos hacemos
cargo del problema de otro. Y ella
encontró allí un remanso para su
corazón cansado. Pero hay algo que
se nos escapa. Ella no dijo: “Bueno,
hago estoy y nada más”. Ella estudió
y es enfermera y para hacer todo eso
la ayuda, la solidaridad, que recibió
de ustedes, del grupo de ustedes, que
recibió de esa tía que era como un
ángel, la ayudó a seguir adelante.

Y hoy a los 25 años tiene la gracia
que Orlando nos hacía pedir, tiene
un corazón libre. Liz cumple el
cuarto mandamiento: “Honrarás a tu
padre y a tu madre”. Liz muestra su
vida, la quema en el servicio a su
madre. Es un grado altísimo de
solidaridad, es un grado altísimo de
amor, un testimonio.



“Padre, ¿entonces se puede amar?”.
Ahí tiene a alguien que nos enseña a
amar. Primero, libertad, corazón
libre, segundo, solidaridad para
acompañar. Solidaridad. Eso es lo
que nos enseña este segundo
testimonio. Y a Manuel no le
regalaron la vida. Manuel no es un
nene bien, no fue un nene, nos un
chico, no es un muchacho a quien la
vida le fue fácil. Dijo palabras duras:
“Fui explotado, fui maltratado, a
riesgo de caer en las adicciones.
Estuve solo”. Explotación, maltrato y
soledad. Y en vez de salir a hacer
maldades, en vez de salir a robar se
fue a trabajar, en vez de salir a
vengarse de la vida, miró adelante.
Manuel usó una frase linda: “Pude
salir adelante, porque la situación en
la que yo estaba era difícil hablar de
futuro”.

¿Cuántos jóvenes, ustedes, hoy tienen
la posibilidad de estudiar, de
sentarse a la mesa con la familia



todos los días, tienen la posibilidad
de que no les falte lo esencial?
¿Cuántos de ustedes tienen eso?
Todos juntos, lo que tienen eso digan:
“Gracias, Señor”.

Gracias, porque acá tuvimos un
testimonio de un muchacho que,
desde chico, supo lo que es el dolor la
tristeza, que fue explotado,
maltratado, que no tenía qué comer y
que estaba solo. Señor, salvá a esos
chicos y chicas que están en esa
situación. Y para nosotros, Señor,
gracias, gracias Señor.

Libertad de corazón, ¿se acuerdan?
Libertad de corazón, lo que nos decía
Orlando: servicio, solidaridad. Lo
que nos decía Liz: esperanza, trabajo,
luchar por la vida, salir adelante, lo
que nos decía Manuel. Como ven la
vida no es fácil para muchos jóvenes
y esto quiero que lo entiendan,
quiero que se lo metan en la cabeza.
Si a mí la vida me es relativamente



fácil, hay otros chicos y chicas que no
les es relativamente fácil, más aún,
que la desesperación los empuja a la
delincuencia, los empuja al delito, los
empuja a colaborar con la
corrupción. A esos chicos, a esas
chicas les tenemos que decir que
nosotros les estamos cerca, que
queremos darles una mano, que
queremos ayudarlos con solidaridad,
con amor, con esperanza.

Hubo dos frases que dijeron los dos
que hablaron: Liz y Manuel, dos
frases que son lindas, escúchenlas.
Liz dijo que empezó a conocer a
Jesús. ¡Conocer a Jesús! Y eso es abrir
la puerta a la esperanza. Y Manuel
dijo: “Conocí a Dios, mi fortaleza”.
Conocer a Dios es fortaleza, o sea,
conocer a Dios, acercarse a Jesús es
esperanza y fortaleza. Y eso es lo que
necesitamos de los jóvenes hoy:
jóvenes con esperanza y jóvenes con
fortaleza. No queremos jóvenes
debiluchos, jóvenes que están “ahí no



más”, ni sí ni no, no queremos
jóvenes que se cansen rápido y que
vivan cansados, con cara de
aburridos. Queremos jóvenes fuertes,
queremos jóvenes con esperanza y
con fortaleza, ¿por qué? Porque
conocen a Jesús, porque conocen a
Dios, porque tienen un corazón libre.
Corazón libre, repitan, solidaridad,
trabajo, esperanza, esfuerzo, conocer
a Jesús, conocer a Dios mi fortaleza.
Un joven que viva así ¿tiene la cara
aburrida? [Los jóvenes responden:
“¡No!”]. ¿Tiene un corazón triste?
[Responden de nuevo: “¡No!”]. Ese es
el camino, pero para eso hace falta
sacrificio, hace falta andar
contracorriente.

Las bienaventuranzas que leímos
hace un rato son el plan de Jesús
para nosotros. El plan, es un plan
contracorriente. Jesús les dice:
“Felices los que tienen alma de
pobre”. No dice felices los ricos, los
que acumulan plata. ¡No! Los que



tienen el alma de pobre, los que son
capaces de acercarse y comprender
lo que es un pobre. Jesús no dice:
“Felices los que lo pasan bien” sino
que dice: “Felices los que tienen
capacidad de afligirse por el dolor de
los demás”. Y así, yo les recomiendo
que lean después en casa las
bienaventuranzas que están en el
capítulo quinto de san Mateo. ¿En
qué capítulo están? [Los jóvenes
responden: “Quinto”]. ¿De qué
evangelio? [Los jóvenes responden:
“San Mateo”]. Léanla y medítenla
que les va a hacer bien.

Yo te agradezco Liz, que andás por
aquí, supongo. Te agradezco Manuel,
¿por dónde andás metido? Y te
agradezco Orlando. Corazón libre es
lo que les deseo. Y me tengo que ir.
[Los jóvenes gritan: “¡No!”]. El otro
día un cura en broma me dijo: “Sí,
usted siga aconsejándole a los
jóvenes que hagan lío, siga, siga...
Pero después, los líos que hacen los



jóvenes los tenemos que arreglar
nosotros”. ¡Hagan lío! Pero también
ayuden a arreglar y organizar el lío
que hacen. Las dos cosas, ¿eh? Hagan
lío y organícenlo bien. Un lío que nos
dé un corazón libre, un lío que nos
dé solidaridad, un lío que nos dé
esperanza, un lío que nazca de haber
conocido a Jesús y de saber que Dios,
a quien conocí, es mi fortaleza. Ese
es, debe ser, el lío que hagan.

Como sabía las preguntas, porque me
las habían pasado antes, había
escrito un discurso para ustedes,
para dárselo, pero los discursos son
aburridos, así que se lo dejo al señor
obispo encargado de la juventud,
para que lo publique.

Y ahora, antes de irme les pido
primero, que sigan rezando por mí;
segundo, que sigan haciendo lío;
tercero, que ayuden organizar el lío
que hacen para que no destruyan
nada.



Y todos juntos ahora en silencio,
vamos a elevar el corazón a Dios,
cada uno: Señor Jesús —cada uno
desde su corazón en voz baja repita
las palabras—, Señor Jesús, te doy
gracias por estar aquí, te doy gracias
porque me diste hermanos como Liz,
Manuel y Orlando. Te doy gracias
porque nos diste muchos hermanos
que son como ellos, que te
encontraron, Jesús, que te conocen,
Jesús, que saben que Vos, su Dios, sos
su fortaleza. Jesús, te pido por los
chicos y chicas que no saben que Vos
sos su fortaleza y que tienen miedo
de vivir, miedo de ser felices, tienen
miedo de soñar. Jesús, enseñanos a
soñar, a soñar cosas grandes, cosas
lindas, cosas que, aunque parezcan
cotidianas, son cosas que
engrandecen el corazón. Señor Jesús,
danos fortaleza, danos un corazón
libre, danos esperanza, danos amor y
enseñanos a servir. Amén



Ahora les voy a dar la bendición y les
pido por favor que recen por mí y
que recen por tantos chicos y chicas
que no tienen la gracia que tienen
ustedes de haber conocido a Jesús
que les da esperanza, les da un
corazón libre, y los hace fuertes. Y
que los bendiga Dios Todopoderoso,
el Padre y el Hijo y el Espíritu Santo.

Discurso preparado por el Santo
Padre

Queridos jóvenes:

Me da una gran alegría poder
encontrarme con ustedes, en este
clima de fiesta. Poder escuchar sus
testimonios y compartir su
entusiasmo y amor a Jesús.

Gracias a Mons. Ricardo Valenzuela,
responsable de la pastoral juvenil,
por sus palabras. Gracias Manuel y
Liz por la valentía en compartir sus
vidas, sus testimonios en este
encuentro. No es fácil hablar de las



cosas personales y menos delante de
tanta gente. Ustedes han compartido
el tesoro más grande que tienen, sus
historias, sus vidas y cómo Jesús se
fue metiendo en ellas.

Para responder a sus preguntas me
gustaría destacar algunas de las
cosas que ustedes compartían.

Manuel, vos nos decías algo así: «Hoy
me sobran ganas de servir a otros,
tengo ganas de superarme». Pasaste
momentos muy difíciles, situaciones
muy dolorosas, pero hoy tenés
muchas ganas de servir, de salir, de
compartir tu vida con los demás.

Liz no es nada fácil ser madre de los
propios padres y más cuando uno es
joven, pero qué sabiduría y
maduración guardan tus palabras
cuando nos decías: «Hoy juego con
ella, cambio los pañales, son todas las
cosas que hoy les entrego a Dios y
estoy apenas compensando todo lo
que mi madre hizo por mí».



Ustedes jóvenes paraguayos, sí que
son valientes.

También compartieron cómo
hicieron para salir adelante. Dónde
encontraron fuerzas. Los dos dijeron:
«En la parroquia». En los amigos de
la parroquia y en los retiros
espirituales que ahí se organizaban.
Dos claves muy importantes: los
amigos y los retiros espirituales.

Los amigos. La amistad es de los
regalos más grande que una persona,
que un joven puede tener y puede
ofrecer. Es verdad. Qué difícil es
vivir sin amigos. Fíjense si será de las
cosas más hermosas que Jesús dice:
«Yo los llamo amigos, porque les he
dado a conocer todo lo que oí de mi
Padre» (Jn 15,5). Uno de los secretos
más grande del cristiano radica en
ser amigos, amigos de Jesús. Cuando
uno quiere a alguien, le está al lado,
lo cuida, ayuda, le dice lo que piensa,
sí, pero no lo deja tirado. Así es Jesús



con nosotros, nunca nos deja tirados.
Los amigos se hacen el aguante, se
acompañan, se protegen. Así es el
Señor con nosotros. Nos hace el
aguante.

Los retiros espirituales. San Ignacio
hace una meditación famosa llamada
de las dos banderas. Describe por un
lado, la bandera del demonio y por
otro, la bandera de Cristo. Sería como
las camisetas de dos equipos y nos
pregunta, en cuál nos gustaría jugar.

Con esta meditación, nos hace
imaginar, como sería pertenecer a
uno u a otro equipo. Sería como
preguntarnos: “¿Con quién querés
jugar en la vida?”.

Y dice san Ignacio que el demonio
para reclutar jugadores, les promete
a aquellos que jueguen con él
riqueza, honores, gloria, poder.
Serán famosos. Todos los endiosarán.



Por otro lado, nos presenta la jugada
de Jesús. No como algo fantástico.
Jesús no nos presenta una vida de
estrellas, de famosos, por el
contrario, nos dice que jugar con él
es una invitación, a la humildad, al
amor, al servicio a los demás. Jesús
no nos miente. Nos toma en serio.

En la Biblia, al demonio se lo llama el
padre de la mentira. Aquel que
prometía, o mejor dicho, te hacía
creer que haciendo determinadas
cosas serías feliz. Y después te dabas
cuenta que no eras para nada feliz.
Que estuviste atrás de algo que lejos
de darte la felicidad, te hizo sentir
más vacío, más triste. Amigos: el
diablo es un «vende humo». Te
promete, te promete, pero no te da
nada, nunca va a cumplir nada de lo
que dice. Es un mal pagador. Te hace
desear cosas que no dependen de él,
que las consigas o no. Te hace
depositar la esperanza en algo que
nunca te hará feliz. Esa es su jugada,



esa es su estrategia. Hablar mucho,
ofrecer mucho y no hacer nada. Es
un gran «vende humo» porque todo
lo que nos propone es fruto de la
división, del compararnos con los
demás, de pisarle la cabeza a los
otros para conseguir nuestras cosas.
Es un «vende humo» porque, para
alcanzar todo esto, el único camino
es dejar de lado a tus amigos, no
hacerle el aguante a nadie. Porque
todo se basa en la apariencia. Te hace
creer que tu valor depende de cuánto
tenés.

Por el contrario, tenemos a Jesús, que
nos ofrece su jugada. No nos vende
humo, no nos promete
aparentemente grandes cosas. No
nos dice que la felicidad estará en la
riqueza, el poder, orgullo. Por el
contrario. Nos muestra que el
camino es otro. Este director técnico
les dice a sus jugadores:
“Bienaventurados, felices los pobres
de espíritu, los que lloran, los



mansos, los que tienen hambre y sed
de justicia, los misericordiosos, los
limpios de corazón, los que trabajan
por la paz, los perseguidos por la
justicia”. Y termina diciéndoles:
“Alégrense por todo esto” (cf. Mt
5,1-12).

¿Por qué? Porque Jesús no nos
miente. Nos muestra un camino que
es vida, que es verdad. Él es la gran
prueba de esto. Es su estilo, su
manera de vivir la vida, la amistad,
la relación con su Padre. Y es a lo que
nos invita. A sentirnos hijos. Hijos
amados.

Él no te vende humo. Porque sabe
que la felicidad, la verdadera, la que
deja lleno el corazón, no está en las
«pilchas» que llevamos, en los
zapatos que nos ponemos, en la
etiqueta de determinada marca. Él
sabe que la felicidad verdadera, está
en ser sensibles, en aprender a llorar
con los que lloran, en estar cerca de



los que están tristes, en poner el
hombro, dar un abrazo. Quien no
sabe llorar, no sabe reír y por lo
tanto, no sabe vivir. Jesús sabe que
en este mundo de tanta competencia,
envidia y tanta agresividad, la
verdadera felicidad pasa por
aprender a ser pacientes, a respetar
a los demás, a no condenar ni juzgar
a nadie. El que se enoja, pierde, dice
el refrán. No le des el corazón a la
rabia, al rencor. Felices los que
tienen misericordia. Felices los que
saben ponerse en el lugar del otro, en
los que tienen la capacidad de
abrazar, de perdonar. Todos hemos
alguna vez experimentado esto.
Todos en algún momento nos hemos
sentido perdonados, ¡qué lindo que
es! Es como recobrar la vida, es tener
una nueva oportunidad. No hay nada
más lindo que tener nuevas
oportunidades. Es como que la vida
vuelve a empezar. Por eso, felices
aquellos que son portadores de
nueva vida, de nuevas



oportunidades. Felices los que
trabajan para ello, los que luchan
para ello. Errores tenemos todos,
equivocaciones, miles. Por eso,
felices aquellos que son capaces de
ayudar a otros en su error, en sus
equivocaciones. Que son verdaderos
amigos y no dejan tirado a nadie.
Esos son los limpios de corazón, los
que logran ver más allá de la simple
macana y superan las dificultades.
Felices los que ven especialmente lo
bueno de los demás.

Liz, vos nombraste a Chikitunga, esta
sierva de Dios paraguaya. Dijiste que
era como tu hermana, tu amiga, tu
modelo. Ella, al igual que tantos, nos
muestra que el camino de las
bienaventuranzas es un camino de
plenitud, un camino posible, real.
Que llena el corazón. Ellos son
nuestros amigos y modelos que ya
dejaron de jugar en esta «cancha»,
pero se vuelven esos jugadores
indispensables que uno siempre mira



para dar lo mejor de sí. Ellos son el
ejemplo de que Jesús no es un
«vende humo», su propuesta es de
plenitud. Pero por sobre todas las
cosas, es una propuesta de amistad,
de amistad verdadera, de esa
amistad que todos necesitamos.
Amigos al estilo de Jesús. Pero no
para quedarnos entre nosotros, sino
para salir a la «cancha», a ir a hacer
más amigos. Para contagiar la
amistad de Jesús por el mundo,
donde estén, en el trabajo, en el
estudio, en la previa, por Whastapp,
en Facebook o Twitter. Cuando
salgan a bailar o tomando un buen
tereré. En la plaza o jugando un
partidito en la cancha del barrio. Ahí
es donde están los amigos de Jesús.
No vendiendo humo, sino haciendo
el aguante. El aguante de saber que
somos felices, porque tenemos un
Padre que está en el cielo.



© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

Enlaces útiles:

∙ Noticias del viaje en la página web
del Vaticano

∙ Transmisiones en directo (Centro
Televisivo Vaticano)

∙ El Papa Francisco en Ecuador
(Página web oficial)

∙ El Papa Francisco en Bolivia
(Página web oficial)

∙ El Papa Francisco en Paraguay
(Página web oficial)

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/travels/2015/outside/documents/papa-francesco-ecuador-bolivia-paraguay-2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/travels/2015/outside/documents/papa-francesco-ecuador-bolivia-paraguay-2015.html
https://www.ctv.va/content/ctv/it/livetv.html
https://papafranciscoenecuador.com/
https://www.franciscoenbolivia.org/
https://franciscoenparaguay.org
https://opusdei.org/es/article/viaje-del-papa-francisco-a-ecuador-bolivia-y-paraguay/


opusdei.org/es/article/viaje-del-papa-
francisco-a-ecuador-bolivia-y-paraguay/

(06/02/2026)

https://opusdei.org/es/article/viaje-del-papa-francisco-a-ecuador-bolivia-y-paraguay/
https://opusdei.org/es/article/viaje-del-papa-francisco-a-ecuador-bolivia-y-paraguay/

	Viaje del Papa Francisco a Ecuador, Bolivia y Paraguay

