opusdei.org

Viaje del Papa
Francisco a Ecuador,
Bolivia y Paraguay
Ha concluido el segundo viaje
apostolico del Papa Francisco a
América. Estas han sido sus

palabras en Ecuador, Bolivia y
Paraguay.

13/07/2015

Programa del viaje:
Domingo 5 de julio de 2015

Palabras del Papa durante la
Ceremonia de bienvenida en el



Aeropuerto Internacional Mariscal
Sucre de Quito

Lunes 6 de julio de 2015

Llegada al Aeropuerto Internacional
José J. de Olmedo de Guayaquil

Visita al Santuario de la Divina
Misericordia

Santa Misa en el Parque de los
Samanes

Almuerzo en el Colegio Javier con la
comunidad de los jesuitas y el
séquito papal

Llegada al Aeropuerto Internacional
Mariscal Sucre de Quito

Visita de cortesia al Presidente de la
Republica en el Palacio de Carondelet

Visita a la Catedral de Quito

Martes 7 de julio de 2015



Encuentro con los obispos de
Ecuador en el Centro de
Convenciones del Parque del
Bicentenario

Santa Misa en el Parque del
Bicentenario

Encuentro con el mundo de la
ensefianza en la Pontificia
Universidad Catolica de Ecuador

Encuentro con la sociedad civil en la
iglesia de San Francisco

Visita privada a la Iglesia de la
Compafiia

Miércoles 8 de julio de 2015

Visita al Hogar para ancianos de las
Misioneras de la Caridad

Encuentro con el clero, religiosos,
religiosas y seminaristas en el
Santuario nacional mariano del
Quinche



Ceremonia de bienvenida en el
Aeropuerto Internacional El Alto, La
Paz (Bolivia)

Palabras del Santo Padre en memoria
del padre Luis Espinal

Visita de cortesia al Presidente del
Estado Plurinacional de Bolivia en el
Palacio del Gobierno

Encuentro con las autoridades civiles
en la catedral de La Paz

Llegada al Aeropuerto Internacional
Viru Viru de Santa Cruz de la Sierra

Jueves 9 de julio de 2015

Santa Misa en la plaza de Cristo
Redentor

Encuentro con los sacerdotes,
religiosos, religiosas y seminaristas
en el colegio Don Bosco

Participacion en el IT Encuentro
mundial de los Movimientos



populares en el salon principal de la
feria Expocruz

Viernes 10 de julio de 2015

Palabras del Santo Padre en ocasion
de la entrega de dos condecoraciones
a la Virgen de Copacabana, patrona
de Bolivia

Visita al Centro de Rehabilitacion
Santa Cruz-Palmasola

Encuentro con los obispos de Bolivia
en la iglesia parroquial de La Santa
Cruz

Ceremonia de despedida en el
Aeropuerto Internacional de Viru
Viru

Ceremonia de bienvenida en el
Aeropuerto Internacional Silvio
Pettirossi de Asuncion (Paraguay)

Visita de cortesia al Presidente de la
Republica en el Palacio de Lopez



Encuentro con las autoridades y el
cuerpo diplomatico en el jardin del
Palacio de Lopez

Sabado 11 de julio de 2015

Visita al Hospital general pediatrico
“Nifios de Acosta Nu”

Santa Misa en la explanada del
Santuario mariano de Caacupé

Encuentro con representantes de la
sociedad civil en el estadio Ledn
Condou del colegio San José

Celebracion de las visperas en la
Catedral Metropolitana de Asuncion

Domingo 12 de julio de 2015

Visita a la poblacion del Bafiado
Norte (Capilla de San Juan Bautista)

Santa Misa en el campo grande de Nu
Guazu



Angelus en el campo grande de Nu
Guazu

Encuentro con los obispos de
Paraguay en el Centro cultural de la
Nunciatura Apostolica

Almuerzo con los obispos de
Paraguay y el séquito papal

Encuentro con los jovenes en la
Costanera de Asuncion

Salida en avion hacia Roma

Palabras del Papa durante la
Ceremonia de bienvenida en el
Aeropuerto Internacional Mariscal
Sucre de Quito

Senor Presidente,

Distinguidas autoridades del
Gobierno,

Hermanos en el Episcopado,



Sefioras y sefiores, amigos todos:

Doy gracias a Dios por haberme
permitido volver a América Latina y
estar hoy aqui con ustedes, en esta
hermosa tierra del Ecuador. Siento
alegria y gratitud al ver esta calurosa
bienvenida: es una muestra mas del
caracter acogedor que tan bien
define a las gentes de esta noble
Nacion.

Le agradezco, Sefior Presidente, sus
palabras —le agradezco su
consonancia con mi pensamiento:
me ha citado demasiado, jgracias!—,
a las que correspondo con mis
mejores deseos para el ejercicio de su
mision: que pueda lograr lo que
quiere para el bien de su pueblo.
Saludo cordialmente a las
distinguidas Autoridades del
Gobierno, a mis hermanos Obispos, a
los fieles de la Iglesia en el pais y a
todos aquellos que me abren hoy las
puertas de su corazon, de su hogary



de su Patria. A todos ustedes mi
afecto y sincero reconocimiento.

Visité Ecuador en distintas ocasiones
por motivos pastorales; asi también
hoy, vengo como testigo de la
misericordia de Dios y de la fe en
Jesucristo. La misma fe que durante
siglos ha modelado la identidad de
este pueblo y ha dado tan buenos
frutos, entre los que se destacan
figuras preclaras como Santa
Mariana de Jesus, el santo hermano
Miguel Febres, santa Narcisa de Jesus
o la beata Mercedes de Jesus Molina,
beatificada en Guayaquil hace treinta
afios durante la visita del Papa san
Juan Pablo II. Ellos vivieron la fe con
intensidad y entusiasmo, y
practicando la misericordia
contribuyeron, desde distintos
ambitos, a mejorar la sociedad
ecuatoriana de su tiempo.

En el presente, también nosotros
podemos encontrar en el Evangelio



las claves que nos permitan afrontar
los desafios actuales, valorando las
diferencias, fomentando el didlogo y
la participacion sin exclusiones, para
que los logros en progreso y
desarrollo que se estan consiguiendo
se consoliden y garanticen un futuro
mejor para todos, poniendo una
especial atencion en nuestros
hermanos mas fragiles y en las
minorias mas vulnerables, que son la
deuda que todavia toda América
Latina tiene. Para esto, Sefior
Presidente, podra contar siempre con
el compromiso y la colaboracion de
la Iglesia, para servir a este pueblo
ecuatoriano que se ha puesto de pie
con dignidad.

Amigos todos, comienzo con ilusion y
esperanza los dias que tenemos por
delante. En Ecuador estd el punto
mas cercano al espacio exterior: es el
Chimborazo, llamado por eso el lugar
“mas cercano al sol”, ala luna y las
estrellas. Nosotros, los cristianos,



identificamos a Jesucristo con el sol,
y a la luna con la iglesia; y la luna no
tiene luz propia, y sila luna se
esconde del sol se vuelve oscura. El
sol es Jesucristo y si la Iglesia se
aparta o se esconde de Jesucristo se
vuelve oscura y no da testimonio.
Que estos dias se nos haga mas
evidente a todos la cercania «del sol
que nace de lo alto», y que seamos
reflejo de su luz y de su amor.

Desde aqui quiero abrazar al
Ecuador entero. Que desde la cima
del Chimborazo, hasta las costas del
Pacifico; desde la selva amazonica,
hasta las Islas Galapagos, nunca
pierdan la capacidad de dar gracias a
Dios por lo que hizo y hace por
ustedes, la capacidad de proteger lo
pequeriio y lo sencillo, de cuidar de
sus nifios y de sus ancianos, que son
la memoria de su pueblo, de confiar
en la juventud, y de maravillarse por
la nobleza de su gente y la belleza



singular de su Pais —que segun el
Sefior Presidente es el paraiso.

Que el Sagrado Corazon de Jesus y el
Inmaculado Corazén de Maria, a
quienes Ecuador ha sido consagrado,
derramen sobre ustedes su gracia y
bendicion. Muchas gracias.

Saludo del Santo Padre durante su
visita al Santuario de la Divina
Misericordia de Guayaquil

iBuenos dias! Los invito, todos juntos,
a rezar ala Virgen:

Dios te salve Maria, llena eres de
gracia

el Sefior es contigo...

Ahora voy a celebrar misa y los llevo
a todos ustedes en el corazon. Voy a
pedir por cada uno de ustedes, le voy
a decir al Sefior, Vos conocéis el
nombre de los que estaban ahi. Le
voy a pedir a Jesus para cada uno de



ustedes mucha misericordia, que los
cubra con su misericordia, que los
cuide. Y a la Virgen que esté siempre
al lado de ustedes.

Y ahora antes de irme —porque esto
es de paso— para la misa donde me
dice el sefior arzobispo que nos corre
el tiempo, les doy la bendicion,
pero... no, no les voy a cobrar nada...
pero les pido por favor que recen por
mi. ¢Me lo prometen?

Los bendiga Dios todopoderoso, el
Padre, el Hijo y el Espiritu Santo.
Gracias por el testimonio cristiano.

Homilia pronunciada por el Papa
Francisco en la Misa por las
familias celebrada en el Parque de
los Samanes de Guayaquil

El pasaje del Evangelio que
acabamos de escuchar es el primer
signo portentoso que se realiza en la
narracion del Evangelio de Juan. La
preocupacion de Maria, convertida



en suplica a Jesus: «No tienen vino»
—Ile dijo— y la referencia a «la hora»
se comprendera después, en los
relatos de la Pasion.

Y esta bien que sea asi, porque eso
nos permite ver el afan de Jesus por
ensefiar, acompaiiar, sanar y alegrar
desde ese clamor de su madre: «No
tienen vino».

Las bodas de Cana se repiten con
cada generacion, con cada familia,
con cada uno de nosotros y nuestros
intentos por hacer que nuestro
corazon logre asentarse en amores
duraderos, en amores fecundos, en
amores alegres. Demos un lugar a
Maria, «la madre» como lo dice el
evangelista. Y hagamos con ella
ahora el itinerario de Cana.

Maria esta atenta, esta atenta en esas
bodas ya comenzadas, es solicita a
las necesidades de los novios. No se
ensimisma, no se enfrasca en su
mundo, su amor la hace «ser hacia»



los otros. Tampoco busca a las
amigas para comentar lo que esta
pasando y criticar la mala
preparacion de las bodas. Y como
esta atenta, con su discrecion, se da
cuenta de que falta el vino. El vino es
signo de alegria, de amor, de
abundancia. Cuantos de nuestros
adolescentes y jovenes perciben que
en sus casas hace rato que ya no hay
de ese vino. Cuanta mujer solay
entristecida se pregunta cuando el
amor se fue, cuando el amor se
escurrio de su vida. Cuantos
ancianos se sienten dejados fuera de
la fiesta de sus familias,
arrinconados y ya sin beber del amor
cotidiano, de sus hijos, de sus nietos,
de sus bisnietos. También la carencia
de ese vino puede ser el efecto de la
falta de trabajo, de las enfermedades,
situaciones problematicas que
nuestras familias en todo el mundo
atraviesan. Maria no es una madre
«reclamadora», tampoco es una
suegra que vigila para solazarse de



nuestras impericias, de nuestros
errores o desatenciones. {Maria,
simplemente, es madre!: Ahi est4,
atenta y solicita. Es lindo escuchar
esto: iMaria es madre! ;Se animan a
decirlo todos juntos conmigo?
Vamos: jMaria es madre! Otra vez:
iMaria es madre! Otra vez: {Maria es
madre!

Pero Maria, en ese momento que se
percata que falta el vino, acude con
confianza a Jesus: esto significa que
Maria reza. Va a Jesus, reza. No va al
mayordomo; directamente le
presenta la dificultad de los esposos a
su Hijo. La respuesta que recibe
parece desalentadora: «¢Y qué
podemos hacer ta y yo? Todavia no
ha llegado mi hora» (Jn 2,4). Pero,
entre tanto, ya ha dejado el problema
en las manos de Dios. Su apuro por
las necesidades de los demas
apresura la «<hora» de Jesus. Y Maria
es parte de esa hora, desde el pesebre
a la cruz. Ella que supo «transformar



una cueva de animales en la casa de
Jesus, con unos pobres pafiales y una
montafia de ternura» (Evangelii
gaudium, 286) y nos recibié como
hijos cuando una espada le
atravesaba el corazon a su hijo. Ella
nos ensefia a dejar nuestras familias
en manos de Dios; nos ensefia a
rezar, encendiendo la esperanza que
nos indica que nuestras
preocupaciones también son
preocupaciones de Dios.

Y rezar siempre nos saca del
perimetro de nuestros desvelos, nos
hace trascender lo que nos duele, lo
que nos agita o lo que nos falta a
nosotros mismos y nos ayuda a
ponernos en la piel de los otros, a
ponernos en sus zapatos. La familia
es una escuela donde la oracion
también nos recuerda que hay un
nosotros, que hay un projimo
cercano, patente: que vive bajo el
mismo techo, que comparte la vida y
esta necesitado.



Y finalmente, Maria actua. Las
palabras «Hagan lo que Flles

diga» (v. 5), dirigidas a los que
servian, son una invitacion también
a nosotros, a ponernos a disposicion
de Jesus, que vino a servir y no a ser
servido. El servicio es el criterio del
verdadero amor. El que ama sirve, se
pone al servicio de los demas. Y esto
se aprende especialmente en la
familia, donde nos hacemos por
amor servidores unos de otros. En el
seno de la familia, nadie es
descartado; todos valen lo mismo.

Me acuerdo que una vez a mi mama
le preguntaron a cuadl de sus cinco
hijos —nosotros somos cinco
hermanos— a cual de sus cinco hijos
queria mas. Y ella dijo [muestra la
mano]: como los dedos, si me
pinchan éste me duele lo mismo que
si me pinchan éste. Una madre
quiere a sus hijos como son. Y en una
familia los hermanos se quieren
como son. Nadie es descartado.



Alli en la familia «se aprende a pedir
permiso sin avasallar, a decir
“gracias” como expresion de una
sentida valoracion de las cosas que
recibimos, a dominar la agresividad
o la voracidad, y alli se aprende
también a pedir perdon cuando
hacemos algun dafio, cuando nos
peleamos. Porque en toda familia
hay peleas. El problema es después,
pedir perddn. Estos pequerios gestos
de sincera cortesia ayudan a
construir una cultura de la vida
compartida y del respeto a lo que nos
rodea» (Laudato si’, 213). La familia
es el hospital mas cercano, cuando
uno esta enfermo lo cuidan ahi,
mientras se puede. La familia es la
primera escuela de los nifios, es el
grupo de referencia imprescindible
para los jovenes, es el mejor asilo
para los ancianos. La familia
constituye la gran «riqueza social»,
que otras instituciones no pueden
sustituir, que debe ser ayudada y
potenciada, para no perder nunca el



justo sentido de los servicios que la
sociedad presta a sus ciudadanos. En
efecto, estos servicios que la sociedad
presta a los ciudadanos no son una
forma de limosna, sino una
verdadera «deuda social» respecto a
la institucion familiar, que es la base
y la que tanto aporta al bien comun
de todos.

La familia también forma una
pequeiia Iglesia, la llamamos «Iglesia
doméstica», que, junto con la vida,
encauza la ternura y la misericordia
divina. En la familia la fe se mezcla
con la leche materna:
experimentando el amor de los
padres se siente mas cercano el amor
de Dios.

Y en la familia —de esto todos somos
testigos— los milagros se hacen con
lo que hay, con lo que somos, con lo
que uno tiene a mano... y muchas
veces no es el ideal, no es lo que
sofiamos, ni lo que «deberia ser».



Hay un detalle que nos tiene que
hacer pensar: el vino nuevo, ese vino
tan bueno que dice el mayordomo en
las bodas de Canad, nace de las tinajas
de purificacion, es decir, del lugar
donde todos habian dejado su
pecado... Nace de lo ‘peorcito’ porque
«donde abundo el pecado,
sobreabundo la gracia» (Rom 5,20). Y
en la familia de cada uno de nosotros
y en la familia comun que formamos
todos, nada se descarta, nada es
inutil. Poco antes de comenzar el Afio
Jubilar de la Misericordia, la Iglesia
celebrara el Sinodo Ordinario
dedicado a las familias, para
madurar un verdadero
discernimiento espiritual y encontrar
soluciones y ayudas concretas a las
muchas dificultades e importantes
desafios que la familia hoy debe
afrontar. Los invito a intensificar su
oracion por esta intencion, para que
aun aquello que nos parezca impuro,
como el agua de las tinajas nos
escandalice o nos espante, Dios —



haciéndolo pasar por su «hora»— lo
pueda transformar en milagro. La
familia hoy necesita de este milagro.

Y toda esta historia comenzd porque
«no tenian vino», y todo se pudo
hacer porque una mujer —la Virgen
— estuvo atenta, supo poner en
manos de Dios sus preocupaciones, y
actuod con sensatez y coraje. Pero hay
un detalle, no es menor el dato final:
gustaron el mejor de los vinos. Y esa
es la buena noticia: el mejor de los
vinos esta por ser tomado, lo mas
lindo, lo mas profundo y lo mas bello
para la familia esta por venir. Esta
por venir el tiempo donde gustamos
el amor cotidiano, donde nuestros
hijos redescubren el espacio que
compartimos, y los mayores estan
presentes en el gozo de cada dia. El
mejor de los vinos esta en esperanza,
esta por venir para cada persona que
se arriesga al amor. Y en la familia
hay que arriesgarse al amor, hay que
arriesgarse a amar. Y el mejor de los



vinos esta por venir, aunque todas
las variables y estadisticas digan lo
contrario. El mejor vino esta por
venir en aquellos que hoy ven
derrumbarse todo. Murmurenlo
hasta creérselo: el mejor vino esta
por venir. Murmurenselo cada uno
en su corazon: el mejor vino esta por
venir. Y susurrenselo a los
desesperados o a los desamorados:
Tened paciencia, tened esperanza,
haced como Maria, rezad, actuad,
abrid el corazdn, porque el mejor de
los vinos va a venir. Dios siempre se
acerca a las periferias de los que se
han quedado sin vino, los que solo
tienen para beber desalientos; Jesus
siente debilidad por derrochar el
mejor de los vinos con aquellos a los
que por una u otra razon, ya sienten
que se les han roto todas las tinajas.

Como Maria nos invita, hagamos «lo
que el Sefior nos diga». Hagan lo que
Fl les diga. Y agradezcamos que en
este nuestro tiempo y nuestra hora,



el vino nuevo, el mejor, nos haga
recuperar el gozo de la familia, el
gozo de vivir en familia. Que asi sea.

KoKk

Que Dios los bendiga, los acompafie.
Rezo por la familia de cada uno de
ustedes, y ustedes hagan lo mismo
como hizo Maria. Y, por favor, les
pido que no se olviden de rezar por
mi. {Hasta la vuelta!

Saludo del Papa Francisco a las
personas reunidas en la plaza de la
catedral de Quito

Palabras improvisadas por el
Santo Padre:

Les voy a dar la bendicidn, para cada
uno de ustedes, para sus familias,
para todos los seres queridos y para
este gran pueblo y noble pueblo
ecuatoriano, para que no haya
diferencias, que no haya exclusivo,
que no haya gente que se descarte,



que todos sean hermanos, que se
incluyan a todos y no haya ninguno
que esté fuera de esta gran nacion
ecuatoriana. A cada uno de ustedes, a
sus familias, les doy la bendicion.

Pero recemos juntos primero el Ave
Maria.

[Ave Maria]

La bendicion de Dios Todopoderoso,
del Padre y del Hijo y del Espiritu
Santo, descienda sobre ustedes y
permanezca para siempre.

Y por favor les pido que recen por
mi. Buenas noches y hasta mafana.

Texto del discurso preparado por
el Santo Padre:

Queridos hermanos:

Vengo a Quito como peregrino, para
compartir con ustedes la alegria de
evangelizar. Sali del Vaticano
saludando la imagen de santa



Mariana de Jesus, que desde el
abside de la Basilica de San Pedro
vela el camino que el Papa recorre
tantas veces. A ella encomendé
también el fruto de este viaje,
pidiéndole que todos nosotros
pudiésemos aprender de su ejemplo.
Su sacrificio y su heroica virtud se
representan con una azucena. Sin
embargo, en la imagen en San Pedro,
lleva todo un ramo de flores, porque
junto a la suya presenta al Sefior, en
el corazon de la Iglesia, las de todos
ustedes, las de todo Ecuador.

Los santos nos llaman a imitarlos, a
seguir su escuela, como hicieron
santa Narcisa de Jesus y la beata
Mercedes de Jesus Molina,
interpeladas por el ejemplo de santa
Mariana... cuantos de los que hoy
estan aqui sufren o han sufrido la
orfandad, cuantos han tenido que
asumir a su cargo a hermanos aun
siendo pequerios, cuantos se
esfuerzan cada dia cuidando



enfermos o ancianos; asi lo hizo
Mariana, asi la imitaron Narcisa y
Mercedes. No es dificil si Dios esta
con nosotros. Ellas no hicieron
grandes proezas a los ojos del
mundo. S6lo amaron mucho, y lo
demostraron en lo cotidiano hasta
llegar a tocar la carne sufriente de
Cristo en el pueblo (cf. Evangelii
gaudium 24). Ellas no lo hicieron
solas, lo hicieron «junto a» otros; el
acarreo, labrado y albafileria de esta
catedral han sido hechos con ese
modo nuestro, de los pueblos
originarios, la minga; ese trabajo de
todos en favor de la comunidad,
anonimo, sin carteles ni aplausos:
quiera Dios que como las piedras de
esta catedral asi nos pongamos a los
hombros las necesidades de los
demas, asi ayudemos a edificar o
reparar la vida de tantos hermanos
que no tienen fuerzas para
construirlas o las tienen
derrumbadas.



Hoy estoy aqui con ustedes, que me
regalan el jubilo de sus corazones:
«Qué hermosos son sobre las
montafias los pasos del que trae la
buena noticia» (Is 52,7). Es la belleza
que estamos llamados a difundir,
como buen perfume de Cristo:
Nuestra oracién, nuestras buenas
obras, nuestro sacrificio por los mas
necesitados. Es la alegria de
evangelizar y «ustedes seran felices
si, sabiendo estas cosas, las
practican» (Jn 13,17).

Que Dios los bendiga.

Homilia del Santo Padre Francisco
durante la Misa por la
evangelizacion de los pueblos
celebrada en el Parque
Bicentenario de Quito

La palabra de Dios nos invita a vivir
la unidad para que el mundo crea.

Me imagino ese susurro de Jesus en
la ultima Cena como un grito en esta



misa que celebramos en el Parque
Bicentenario. Imaginémoslos juntos.
El bicentenario de aquel grito de
independencia de Hispanoamérica.
Ese fue un grito, nacido de la
conciencia de la falta de libertades,
de estar siendo exprimidos,
saqueados, «sometidos a
conveniencias circunstanciales de los
poderosos de turno» (Evangelii
gaudium, 213).

Quisiera que hoy los dos gritos
concorden bajo el hermoso desafio
de la evangelizacion. No desde
palabras altisonantes, ni con
términos complicados, sino que
nazca de «la alegria del Evangelio»,
que «llena el corazon y la vida entera
de los que se encuentran con Jesus.
Quienes se dejan salvar por Fl son
liberados del pecado, de la tristeza,
del vacio interior, del aislamiento, de
la conciencia aislada» (ibid., 1).
Nosotros, aqui reunidos, todos juntos
alrededor de la mesa con Jesus



somos un grito, un clamor nacido de
la conviccion de que su presencia nos
impulsa a la unidad, «sefiala un
horizonte bello, ofrece un banquete
deseable» (ibid., 14).

«Padre, que sean uno para que el
mundo crea», asi lo desed mirando al
cielo. A Jesus le brota este pedido en
un contexto de envio: como td me
has enviado al mundo, yo también
los he enviado al mundo. En ese
momento, el Sefior esta
experimentando en carne propia lo
peorcito de este mundo al que ama,
aun asi, con locura: intrigas,
desconfianzas, traicion, pero no
esconde la cabeza, no se lamenta.
También nosotros constatamos a
diario que vivimos en un mundo
lacerado por las guerras y la
violencia. Seria superficial pensar
que la division y el odio afectan solo
a las tensiones entre los paises o los
grupos sociales. En realidad, son
manifestacion de ese «difuso



individualismo» que nos separa y nos
enfrenta (cf. ibid., 99), son
manifestacion de la herida del
pecado en el corazon de las personas,
cuyas consecuencias sufre también la
sociedad y la creacion entera.
Precisamente, a este mundo
desafiante, con sus egoismos, Jesus
nos envia, y nuestra respuesta no es
hacernos los distraidos, argiir que
no tenemos medios o que la realidad
nos sobrepasa. Nuestra respuesta
repite el clamor de Jesus y acepta la
gracia y la tarea de la unidad.

A aquel grito de libertad
prorrumpido hace poco mas de 200
afos no le falto ni conviccion ni
fuerza, pero la historia nos cuenta
que solo fue contundente cuando
dejo de lado los personalismos, el
afan de liderazgos unicos, la falta de
comprension de otros procesos
libertarios con caracteristicas
distintas pero no por eso
antagonicas.



Y la evangelizacion puede ser
vehiculo de unidad de aspiraciones,
sensibilidades, ilusiones y hasta de
ciertas utopias. Claro que si; eso
creemos y gritamos. «Mientras en el
mundo, especialmente en algunos
paises, reaparecen diversas formas
de guerras y enfrentamientos, los
cristianos queremos insistir en
nuestra propuesta de reconocer al
otro, de sanar las heridas, de
construir puentes, de estrechar lazos
y de ayudarnos “mutuamente a
llevar las cargas” (ibid., 67). El anhelo
de unidad supone la dulce y
confortadora alegria de evangelizar,
la conviccion de tener un inmenso
bien que comunicar, y que
comunicandolo, se arraiga; y
cualquier persona que haya vivido
esta experiencia adquiere mas
sensibilidad para las necesidades de
los demas (cf. ibid., 9). De ahi, la
necesidad de luchar por la inclusion
a todos los niveles, jluchar por la
inclusion a todos los niveles!



Evitando egoismos, promoviendo la
comunicacion y el didlogo,
incentivando la colaboracion. Hay
que confiar el corazon al compafiero
de camino sin recelos, sin
desconfianzas. «Confiarse al otro es
algo artesanal, porque la paz es algo
artesanal» (ibid., 244), es impensable
que brille la unidad si la
mundanidad espiritual nos hace
estar en guerra entre nosotros, en
una busqueda estéril de poder,
prestigio, placer o seguridad
economica. Y esto a costillas de los
mas pobres, de los mas excluidos, de
los mas indefensos, de los que no
pierden su dignidad pese a que se la
golpean todos los dias.

Esta unidad es ya una accion
misionera «para que el mundo crea».
La evangelizacion no consiste en
hacer proselitismo, el proselitismo es
una caricatura de la evangelizacion,
sino evangelizar es atraer con
nuestro testimonio a los alejados, es



acercarse humildemente a aquellos
que se sienten lejos de Dios en la
Iglesia, acercarse a los que se sienten
juzgados y condenados a priori por
los que se sienten perfectos y puros.
Acercarnos a los que son temerosos o
a los indiferentes para decirles: «El
Sefior también te llama a ser parte de
su pueblo y lo hace con gran respeto
y amor» (ibid., 113). Porque nuestro
Dios nos respeta hasta en nuestras
bajezas y en nuestro pecado. Este
llamamiento del Sefior con qué
humildad y con qué respeto lo
describe el texto del Apocalipsis:
«Mir4, estoy a la puerta y llamo, si
querés abrir...».No fuerza, no hace
saltar la cerradura, simplemente,
toca el timbre, golpea suavemente y
espera jése es nuestro Dios!

La mision de la Iglesia, como
sacramento de la salvacion, condice
con su identidad como Pueblo en
camino, con vocacion de incorporar
en su marcha a todas las naciones de



la tierra. Cuanto mas intensa es la
comunion entre nosotros, tanto mas
se ve favorecida la mision (cf. Juan
Pablo II, Pastores gregis, 22). Poner a
la Iglesia en estado de misioén nos
pide recrear la comunion pues no se
trata ya de una accion sélo hacia
afuera... nos misionamos también
hacia adentro y misionamos hacia
afuera manifestandonos como se
manifiesta «una madre que sale al
encuentro, como se manifiesta una
casa acogedora, una escuela
permanente de comunion
misionera» (Doc. de Aparecida, 370).

Este suefio de Jesus es posible porque
nos ha consagrado, por «ellos me
consagro a mi mismo dice, para que
ellos también sean consagrados en la
verdad» (Jn 17,19). La vida espiritual
del evangelizador nace de esta
verdad tan honda, que no se
confunde con algunos momentos
religiosos que brindan cierto alivio;
una espiritualidad quizas difusa.



Jesus nos consagra para suscitar un
encuentro con El, persona a persona,
un encuentro que alimenta el
encuentro con los demas, el
compromiso en el mundo y la pasion
evangelizadora (cf. Evangelii
gaudium, 78).

La intimidad de Dios, para nosotros
incomprensible, se nos revela con
imagenes que nos hablan de
comunioén, comunicacion, donacion,
amor. Por eso la union que pide Jesus
no es uniformidad sino la
«multiforme armonia que

atrae» (ibid., 117). La inmensa
riqueza de lo variado, de lo multiple
que alcanza la unidad cada vez que
hacemos memoria de aquel Jueves
Santo, nos aleja de tentaciones de
propuestas unicistas mas cercanas a
dictaduras, a ideologias, a
sectarismos. La propuesta de Jesus, la
propuesta de Jesus es concreta, es
concreta, no es de idea. Es concreta:
andda y hacé lo mismo, le dice a aquel



que le pregunto ;Quién es tu
projimo? Después de haber contado
la parabola del buen samaritano,
anda y hacé lo mismo.

Tampoco la propuesta de Jesus es un
arreglo hecho a nuestra medida, en
el que nosotros ponemos las
condiciones, elegimos los integrantes
y excluimos a los demas. Una
religiosidad de élite... Jesus reza para
que formemos parte de una gran
familia, en la que Dios es nuestro
Padre, todos nosotros somos
hermanos. Nadie es excluido y esto
no se fundamenta en tener los
mismos gustos, las mismas
inquietudes, los mismos talentos.
Somos hermanos porque, por amor,
Dios nos ha creado y nos ha
destinado, por pura iniciativa suya, a
ser sus hijos (cf. Ef1,5). Somos
hermanos porque «Dios infundié en
nuestros corazones el Espiritu de su
Hijo, que clama jAbba!, jPadre!» (Ga
4,6). Somos hermanos porque,



justificados por la sangre de Cristo
Jesus (cf. Rm 5,9), hemos pasado de la
muerte a la vida haciéndonos
«coherederos» de la promesa (cf. Ga
3,26-29; Rm 8, 17). Esa es la salvacion
que realiza Dios y anuncia
gozosamente la Iglesia: formar parte
de un «nosotros» que llega hasta el
nosotros divino.

Nuestro grito, en este lugar que
recuerda aquel primero de libertad,
actualiza el de San Pablo: «jAy de mi
si no evangelizo!» (1 Co 9,16). Es tan
urgente y apremiante como el de
aquellos deseos de independencia.
Tiene una similar fascinacién, tiene
el mismo fuego que atrae. Hermanos,
tengan los sentimientos de Jesus.
iSean un testimonio de comunion
fraterna que se vuelve
resplandeciente!

Y qué lindo seria que todos pudieran
admirar como nos cuidamos unos a
otros. COmo mutuamente nos damos



aliento y como nos acompafiamos. El
don de si es el que establece la
relacion interpersonal que no se
genera dando «cosas», sino dandose
a si mismo. En cualquier donacion se
ofrece la propia persona. «Darse»,
darse, significa dejar actuar en si
mismo toda la potencia del amor que
es Espiritu de Dios y asi dar paso a su
fuerza creadora. Y darse aun en los
momentos mas dificiles como aquel
Jueves Santo de Jesus, donde Fl sabia
como se tejian las traiciones y las
intrigas pero se dio y se dio, se dio a
nosotros mismos con su proyecto de
salvacion. Donandose el hombre
vuelve a encontrarse a si mismo con
su verdadera identidad de hijo de
Dios, semejante al Padre y, como él,
dador de vida, hermano de Jesus, del
cual da testimonio. Eso es
evangelizar, ésa es nuestra
revolucion —porque nuestra fe
siempre es revolucionaria-, ése es
nuestro mas profundo y constante
grito.



Palabras improvisadas al final de
la Misa en el Parque Bicentenario

Queridos hermanos:

Les agradezco esta concelebracion,
este habernos reunido junto al Altar
del Sefior, que nos pide que seamos
uno, que seamos verdaderamente
hermanos, que la Iglesia sea una casa
de hermanos. Que Dios los bendiga y
les pido que no se olviden de rezar
por mi.

Discurso del Papa Francisco
durante el encuentro con el mundo
de la enseiianza en la Pontificia
Universidad Catodlica de Ecuador

Hermanos en el Episcopado,
Sefior Rector,

Distinguidas autoridades,
Queridos profesores y alumnos,

Amigos y amigas:



Siento mucha alegria por estar esta
tarde con ustedes en esta Pontificia
Universidad del Ecuador, que, desde
hace casi setenta afos, realiza y
actualiza la fructifera mision
educadora de la Iglesia al servicio de
los hombres y mujeres de la Nacion.
Agradezco las amables palabras con
las que me han recibido y me han
transmitido las inquietudes y las
esperanzas que brotan en ustedes
ante el reto personal y social, de la
educacion. Pero veo que hay algunos
nubarrones ahi en el horizonte,
espero que no venga la tormenta, no
mas una leve garua.

En el Evangelio acabamos de
escuchar como Jesus, el Maestro,
ensefiaba a la muchedumbre y al
pequertio grupo de los discipulos,
acomodandose a su capacidad de
comprension. Lo hacia con
parabolas, como la del sembrador (Lc
8, 4-15). El Sefior siempre fue plastico
en el modo de ensefiar. De una forma



que todos podian entender. Jesus, no
buscaba, «doctorear». Por el
contrario, quiere llegar al corazén
del hombre, a su inteligencia, a su
vida y para que ésta dé fruto.

La parabola del sembrador, nos
habla de cultivar. Nos muestra los
tipos de tierra, los tipos de siembra,
los tipos de fruto y la relacion que
entre ellos se genera. Y ya desde el
Génesis, Dios le susurra al hombre
esta invitacion: cultivar y cuidar.

No solo le da la vida, le da la tierra, la
creacion. No solo le da una parejay
un sinfin de posibilidades. Le hace
también una invitacion, le da una
mision. Lo invita a ser parte de su
obra creadora y le dice: jcultiva! Te
doy las semillas, te doy la tierra, el
agua, el sol, te doy tus manos y la de
tus hermanos. Ahi lo tienes, es
también tuyo. Es un regalo, es un
don, es una oferta. No es algo



adquirido, no es algo comprado. Nos
precede y nos sucedera.

Es un don dado por Dios para que
con El podamos hacerlo nuestro.
Dios no quiere una creacion para si,
para mirarse a si mismo. Todo lo
contrario. La creacion, es un don
para ser compartido. Es el espacio
que Dios nos da, para construir con
nosotros, para construir un nosotros.
El mundo, la historia, el tiempo es el
lugar donde vamos construyendo ese
nosotros con Dios, el nosotros con los
demads, el nosotros con la tierra.
Nuestra vida, siempre esconde esa
invitacién, una invitacion mas o
menos consciente, que siempre
permanece.

Pero notemos una peculiaridad. En el
relato del Génesis, junto a la palabra
cultivar, inmediatamente dice otra:
cuidar. Una se explica a partir de la
otra. Una va de mano de la otra. No



cultiva quien no cuida y no cuida
quien no cultiva.

No solo estamos invitados a ser parte
de la obra creadora cultivandola,
haciéndola crecer, desarrollandola,
sino que estamos también invitados
a cuidarla, protegerla, custodiarla.
Hoy esta invitacion se nos impone a
la fuerza. Ya no como una mera
recomendacion, sino como una
exigencia que nace por el dafio que
provocamos a causa del uso
irresponsable y del abuso de los
bienes que Dios ha puesto en la
tierra. Hemos crecido pensado tan
solo que debiamos “cultivar”, que
éramos sus propietarios y
dominadores, autorizados quizas a
expoliarla... por eso entre los pobres
mas abandonados y maltratados esta
nuestra oprimida y devastada tierra
(Enc. Laudato st’ 2).

Existe una relacion entre nuestra
vida y la de nuestra madre la tierra.



Entre nuestra existencia y el don que
Dios nos dio. «El ambiente humano y
el ambiente natural se degradan
juntos, y no podemos afrontar
adecuadamente la degradacion
humana y social si no prestamos
atencion a las causas que tiene que
ver con la degradacion humanay
social» (ibid., 48) Pero asi como
decimos se «degradan», de la misma
manera podemos decir, «se sostienen
y se pueden transfigurar». Es una
relacion que guarda una posibilidad,
tanto de apertura, de
transformacion, de vida como de
destruccién, de muerte.

Hay algo que es claro, no podemos
seguir dandole la espalda a nuestra
realidad, a nuestros hermanos, a
nuestra madre la tierra. No nos es
licito ignorar lo que esta sucediendo
a nuestro alrededor como si
determinadas situaciones no
existiesen o no tuvieran nada que
ver con nuestra realidad. No nos es



licito, mas aun no es humano entrar
en el juego de la cultura del descarte.

Una y otra vez, sigue con fuerza esa
pregunta de Dios a Cain: «;Donde
esta tu hermano?». Yo me pregunto si
nuestra respuesta seguira siendo:
«¢Acaso soy yo el guardian de mi
hermano?» (Gn 4, 9).

Yo vivo en Roma, en invierno hace
frio. Sucede que muy cerquita del
Vaticano aparezca un anciano, a la
manana, muerto de frio. No es
noticia en ninguno de los diarios, en
ninguna de las cronicas. Un pobre
que muere de frio y de hambre hoy
no es noticia, pero si las bolsas de las
principales capitales del mundo
bajan dos o tres puntos se arma el
gran escandalo mundial. Yo me
pregunto: ;donde esta tu hermano? Y
les pido que se hagan otra vez, cada
uno, esa pregunta, y la hagan a la
universidad. A vos Universidad
catolica, ¢donde esta tu hermano?



En este contexto universitario seria
bueno preguntarnos sobre nuestra
educacion de frente a esta tierra que
clama al cielo.

Nuestros centros educativos son un
semillero, una posibilidad, tierra
fértil para cuidar, estimular y
proteger. Tierra fértil sedienta de
vida.

Me pregunto con Ustedes
educadores: ¢{Velan por sus alumnos,
ayudandolos a desarrollar un
espiritu critico, un espiritu libre,
capaz de cuidar el mundo de hoy?
¢Un espiritu que sea capaz de buscar
nuevas respuestas a los multiples
desafios que la sociedad hoy plantea
a la humanidad? ;Son capaces de
estimularlos a no desentenderse de
la realidad que los circunda, no
desentenderse de lo que pasa
alrededor? ;Son capaces de
estimularlos a eso? Para eso hay que
sacarlos del aula, su mente tiene que



salir del aula, su corazon tiene que
salir del aula. ;Cémo entra en la
curricula universitaria o en las
distintas areas del quehacer
educativo, la vida que nos rodea, con
sus preguntas, sus interrogantes, sus
cuestionamientos? ¢ COmo generamos
y acompafnamos el debate
constructor, que nace del didlogo en
pos de un mundo mas humano? El
dialogo, esa palabra puente, esa
palabra que crea puentes.

Y hay una reflexion que nos
involucra a todos, a las familias, a los
centros educativos, a los docentes:
como ayudamos a nuestros jovenes
a no identificar un grado
universitario como sinénimo de
mayor status, sinonimo de mayor
dinero o prestigio social? No son
sinonimos. COmo ayudamos a
identificar esta preparacion como
signo de mayor responsabilidad
frente a los problemas de hoy en dia,



frente al cuidado del mas pobre,
frente al cuidado del ambiente.

Y ustedes, queridos jovenes que
estan aqui, presente y futuro de
Ecuador, son los que tienen que
hacer lio. Con ustedes, que son
semilla de transformacion de esta
sociedad, quisiera preguntarme:
¢saben que este tiempo de estudio,
no es solo un derecho, sino también
un privilegio que ustedes tienen?
¢Cuantos amigos, conocidos o
desconocidos, quisieran tener un
espacio en esta casa y por distintas
circunstancias no lo han tenido? ;En
qué medida nuestro estudio, nos
ayuda y nos lleva a solidarizarnos
con ellos? Haganse estas preguntas
queridos jovenes.

Las comunidades educativas tienen
un papel fundamental, un papel
esencial en la construccion de la
ciudadania y de la cultura. Cuidado,
no basta con realizar analisis,



descripciones de la realidad; es
necesario generar los ambitos,
espacios de verdadera busqueda,
debates que generen alternativas a
las problematica existentes, sobre
todo hoy. Que es necesario ir a lo
concreto.

Ante la globalizacion del paradigma
tecnocratico que tiende a creer «que
todo incremento del poder constituye
sin mas un progreso, un aumento de
seguridad, de utilidad, de bienestar,
de energia vital y de plenitud de
valores, como si la realidad, el bien,
la verdad brotaran espontaneamente
del mismo poder tecnoldgico y
economico» (Enc. Laudato si’, 105),
hoy a ustedes, a mi, a todos, se nos
pide que con urgencia nos animemos
a pensar, a buscar, a discutir sobre
nuestra situacion actual. Y digo
urgencia, que nos animemos a
pensar sobre qué cultura, qué tipo de
cultura queremos o pretendemos no
solo para nosotros, sino para



nuestros hijos y nuestros nietos. Esta
tierra, la hemos recibido en herencia,
como un don, como un regalo. Qué
bien nos hara preguntarnos: ;COmo
la queremos dejar? ¢Qué orientacion,
qué sentido queremos imprimirle a
la existencia? ¢Para qué pasamos por
este mundo? ¢para qué luchamos y
trabajamos? (cf. ibid., 160), ;para qué
estudiamos?

Las iniciativas individuales siempre
son buenas y fundamentales, pero se
nos pide dar un paso mas: animarnos
a mirar la realidad orgdnicamente y
no fragmentariamente; a hacernos
preguntas que nos incluyen a todos,
ya que todo «estd relacionado entre
si» (ibid., 138). No hay derecho a la
exclusion.

Como Universidad, como centros
educativos, como docentes y

estudiantes, la vida nos desafia a
responder a estas dos preguntas:



¢Para qué nos necesita esta tierra?
¢Donde esta tu hermano?

El Espiritu Santo que nos inspire y
acompaifie, pues El nos ha convocado,
nos ha invitado, nos ha dado la
oportunidad vy, a su vez, la
responsabilidad de dar lo mejor de
nosotros. Nos ofrece la fuerza y la luz
que necesitamos. Es el mismo
Espiritu, que el primer dia de la
creacion aleteaba sobre las aguas
queriendo transformar, queriendo
dar vida. Es el mismo Espiritu que le
dio a los discipulos la fuerza de
Pentecostés. Es el mismo Espiritu que
no nos abandona y se hace uno con
nosotros para que encontremos
caminos de vida nueva. Que sea Fl
nuestro compafiero y nuestro
maestro de camino. Muchas gracias.

Discurso del Papa Francisco
durante el encuentro con la
sociedad civil en la iglesia de San
Francisco



Queridos amigos:

Buenas tardes. Y perdonen si me
pongo de costado, pero necesito la
luz sobre el papel. No veo bien. Me
alegra poder estar con ustedes,
hombres y mujeres que representan
y dinamizan la vida social, politica y
econdmica del pais.

Justo antes de entrar en la iglesia, el
sefior alcalde me ha entregado las
llaves de la ciudad. Asi puedo decir
que aqui, en San Francisco de Quito,
soy de casa. Ese simbolo, que es
muestra de confianza y carifio, al
abrirme las puertas, me permite
presentarles algunas claves de la
convivencia ciudadana a partir de
este ser de casa, es decir, a partir de
la experiencia de la vida familiar.

Nuestra sociedad gana cuando cada
persona, cada grupo social, se siente
verdaderamente de casa. En una
familia, los padres, los abuelos, los
hijos son de casa; ninguno esta



excluido. Si uno tiene una dificultad,
incluso grave, aunque se la haya
buscado él, los demas acuden en su
ayuda, lo apoyan; su dolor es de
todos. Me viene a la mente la imagen
de esas madres o esposas. Las he
visto en Buenos Aires haciendo colas
los dias de visita para entrar a la
carcel, para ver a su hijo o a su
esposo que no se porto bien, por
decirlo en lenguaje sencillo, pero no
los dejan porque siguen siendo de
casa. COmo nos ensefian esas
mujeres. En la sociedad, ¢no deberia
suceder también lo mismo? Y, sin
embargo, nuestras relaciones
sociales o el juego politico en el
sentido mas amplio de la palabra —
no olvidemos que la politica, decia el
beato Pablo VI, es una de las formas
mas altas de la caridad—, muchas
veces este actuar nuestro se basa en
la confrontacion, que produce
descarte. Mi posicion, mi idea, mi
proyecto se consolidan si soy capaz
de vencer al otro, de imponerme, de



descartarlo. Asi vamos construyendo
una cultura del descarte que hoy dia
ha tomado dimensiones mundiales,
de amplitud. ¢Eso es ser familia? En
las familias todos contribuyen al
proyecto comun, todos trabajan por
el bien comun, pero sin anular al
individuo; al contrario, lo sostienen,
lo promueven. Se pelean, pero hay
algo que no se mueve: ese lazo
familiar. Las peleas de familia son
reconciliaciones después. Las
alegrias y las penas de cada uno son
asumidas por todos. jEso si es ser
familia! Si pudiéramos lograr ver al
oponente politico o al vecino de casa
con los mismos ojos que a los hijos,
esposas, esposos, padres o madres,
qué bueno seria. ;Amamos nuestra
sociedad o sigue siendo algo lejano,
algo anonimo, que no nos involucra,
no nos mete, no nos compromete?
(Amamos nuestro pais, la comunidad
que estamos intentando construir?
¢La amamos solo en los conceptos
disertados, en el mundo de las ideas?



San Ignacio —permitanme el aviso
publicitario—, san Ignacio nos decia
en los Ejercicios que el amor se
muestra mas en las obras que en las
palabras. jAmémosla a la sociedad en
las obras mas que en las palabras! En
cada persona, en lo concreto, en la
vida que compartimos. Y ademas nos
decia que el amor siempre se
comunica, tiende a la comunicacién,
nunca al aislamiento. Dos criterios
que nos pueden ayudar a mirar la
sociedad con otros ojos. No solo a
mirarla, a sentirla, a pensarla, a
tocarla, a amasarla.

A partir de este afecto, irdn
surgiendo gestos sencillos que
refuercen los vinculos personales. En
varias ocasiones me he referido a la
importancia de la familia como
célula de la sociedad. En el ambito
familiar, las personas reciben los
valores fundamentales del amor, la
fraternidad y el respeto mutuo, que
se traducen en valores sociales



esenciales, y son la gratuidad, la
solidaridad y la subsidiariedad.
Entonces, partiendo de este ser de
casa, mirando la familia, pensemos
en la sociedad a través de estos
valores sociales que mamamos en
casa, en la familia: la gratuidad, la
solidaridad y la subsidiariedad.

La gratuidad: para los padres, todos
sus hijos, aunque cada uno tenga su
propia indole, son igual de queribles.
En cambio, el nifio, cuando se niega a
compartir lo que recibe
gratuitamente de ellos, de los padres,
rompe esta relacion o entra en crisis,
fendmeno mdas comun. Las primeras
reacciones, que a veces suelen ser
anteriores a la autoconciencia de la
madre, empiezan cuando la madre
esta embarazada: el chico empieza
con actitudes raras, empieza a
querer romper, porque su psiquis le
prende el semaforo rojo: cuidado que
hay competencia, cuidado que ya no
sos el unico. Curioso. El amor de los



padres lo ayuda a salir de su egoismo
para que aprenda a convivir con el
que viene y con los demas, que
aprenda a ceder, para abrirse al otro.
A mi me gusta preguntarle a los
chicos: “Si tenés dos caramelos y
viene un amigo, ;qué hacés?”
Generalmente, me dicen: “Le doy
uno”. Generalmente. “Y si tenés un
caramelo y viene tu amigo, ¢qué
hacés?” Ahi dudan. Y van desde el
“se lo doy”, “lo partimos”, al “me lo
meto en el bolsillo”. Ese chico que
aprende a abrirse al otro. En el
ambito social, esto supone asumir
que la gratuidad no es complemento
sino requisito necesario para la
justicia. La gratuidad es requisito
necesario para la justicia. Lo que
somos y tenemos nos ha sido
confiado para ponerlo al servicio de
los demdas —gratis lo recibimos,
gratis lo damos—. Nuestra tarea
consiste en que fructifique en obras
de bien. Los bienes estan destinados
a todos, y aunque uno ostente su



propiedad, que es licito, pesa sobre
ellos una hipoteca social. Siempre. Se
supera asi el concepto econémico de
justicia, basado en el principio de
compraventa, con el concepto de
justicia social, que defiende el
derecho fundamental de la persona a
una vida digna. Y, siguiendo con la
justicia, la explotacion de los
recursos naturales, tan abundantes
en el Ecuador, no debe buscar
beneficio inmediato. Ser
administradores de esta riqueza que
hemos recibido nos compromete con
la sociedad en su conjunto y con las
futuras generaciones, a las que no
podremos legar este patrimonio sin
un adecuado cuidado del medio
ambiente, sin una conciencia de
gratuidad que brota de la
contemplacion del mundo creado.
Nos acompafian aqui hoy hermanos
de pueblos originarios provenientes
de la amazonia ecuatoriana. Esa
zona es de las “mas ricas en variedad
de especies, en especies endémicas,



poco frecuentes o con menor grado
de proteccion efectiva... Requiere un
cuidado particular por su enorme
importancia para el ecosistema
mundial, pues tiene una
biodiversidad con una enorme
complejidad, casi imposible de
reconocer integralmente. Pero,
cuando es quemada, cuando es
arrasada para desarrollar cultivos,
en pocos arios se pierden
innumerables especies, cuando no se
convierten en aridos desiertos (cf.
Laudato st’ 37-38).

Y ahi Ecuador —junto a los otros
paises con franjas amazonicas—
tiene una oportunidad para ejercer
la pedagogia de una ecologia
integral. iNosotros hemos recibido
como herencia de nuestros padres el
mundo, pero también recordemos
que lo hemos recibido como un
préstamo de nuestros hijos y de las
generaciones futuras a las cuales lo



tenemos que devolver! Y mejorado.
iY esto es gratuidad!

De la fraternidad vivida en la familia,
nace ese segundo valor, la
solidaridad en la sociedad, que no
consiste unicamente en dar al
necesitado, sino en ser responsables
los unos a los otros. Si vemos en el
otro a un hermano, nadie puede
quedar excluido, nadie puede quedar
apartado.

El Ecuador, como muchos pueblos
latinoamericanos, experimenta hoy
profundos cambios sociales y
culturales, nuevos retos que
requieren la participacion de todos
los actores sociales. La migracion, la
concentracion urbana, el
consumismo, la crisis de la familia, la
falta de trabajo, las bolsas de pobreza
producen incertidumbre y tensiones
que constituyen una amenaza a la
convivencia social. Las normas y las
leyes, asi como los proyectos de la



comunidad civil, han de procurar la
inclusion, abrir espacios de dialogo,
espacios de encuentro y asi dejar en
el doloroso recuerdo cualquier tipo
de represion, el control desmedido y
la merma de libertades. La esperanza
de un futuro mejor pasa por ofrecer
oportunidades reales a los
ciudadanos, especialmente a los
jovenes, creando empleo, con un
crecimiento econdomico que llegue a
todos, y no se quede en las
estadisticas macroecondémicas, crear
un desarrollo sostenible que genere
un tejido social firme y bien
cohesionado. Si no hay solidaridad
esto es imposible. Me referi a los
jovenes y me referi a la falta de
trabajo. Mundialmente es alarmante.
Paises europeos, que estaban en
primera linea hace décadas, hoy
estan sufriendo en la poblacion
juvenil —de veinticinco afos hacia
abajo— un cuarenta, un cincuenta
por ciento de desocupacion. Si no
hay solidaridad eso no se soluciona.



Les decia a los salesianos: “jUstedes
que don Bosco los creo para educar,
hoy educacion de emergencia para
esos jovenes que no tienen trabajo!”.
¢Por qué? Emergencia para
prepararlos a pequertios trabajos que
le otorguen la dignidad de poder
llevar el pan a casa. A estos jovenes
desocupados que son los que
llamamos los “ni ni” —ni estudian ni
trabajan—, ;qué horizontes les
queda? ¢Las adicciones, la tristeza, la
depresion, el suicidio —no se
publican integramente las
estadisticas de suicidio juvenil— o
enrolarse en proyectos de locura
social, que al menos le presenten un
ideal? Hoy se nos pide cuidar, de
manera especial, con solidaridad,
este tercer sector de exclusion de la
cultura del descarte. Primero son los
chicos, porque o no se los quiere —
hay paises desarrollados que tienen
natalidad casi cero por cien—, 0 no
se los quiere o se los asesina antes de
que nazcan. Después los ancianos,



que se los abandona y se los va
dejando y se olvida que son la
sabiduria y la memoria de su pueblo.
Se los descarta. Ahora le toco el turno
a los jovenes. ¢A quién le queda
lugar? A los servidores del egoismo,
del dios dinero que esta al centro de
un sistema que nos aplasta a todos.

Por ultimo, el respeto del otro que se
aprende en la familia se traduce en el
ambito social en la subsidiariedad. O
sea, gratuidad, solidaridad,
subsidiariedad. Asumir que nuestra
opcion no es necesariamente la unica
legitima es un sano ejercicio de
humildad. Al reconocer lo bueno que
hay en los demas, incluso con sus
limitaciones, vemos la riqueza que
entrafa la diversidad y el valor de la
complementariedad. Los hombres,
los grupos tienen derecho a recorrer
su camino, aunque esto a veces
suponga cometer errores. En el
respeto de la libertad, la sociedad
civil esta llamada a promover a cada



persona y agente social para que
pueda asumir su propio papely
contribuir desde su especificidad al
bien comun. El didlogo es necesario,
es fundamental para llegar a la
verdad, que no puede ser impuesta,
sino buscada con sinceridad y
espiritu critico. En una democracia
participativa, cada una de las fuerzas
sociales, los grupos indigenas, los
afroecuatorianos, las mujeres, las
agrupaciones ciudadanas y cuantos
trabajan por la comunidad en los
servicios publicos son protagonistas,
son protagonistas imprescindibles en
ese dialogo, no son espectadores. Las
paredes, patios y claustros de este
lugar lo dicen con mayor elocuencia:
asentado sobre elementos de la
cultura incaica y caranqui, la belleza
de sus proporciones y formas, el
arrojo de sus diferentes estilos
combinados de modo notable, las
obras de arte que reciben el nombre
de “escuela quitefia”, condensan un
extenso dialogo, con aciertos y



errores, de la historia ecuatoriana. El
hoy esta lleno de belleza y, si bien es
cierto que en el pasado ha habido
torpezas y atropellos —¢como
negarlo? incluso en nuestras
historias personales, ;como negarlo?
—, podemos afirmar que la
amalgama irradia tanta exuberancia
que nos permite mirar el futuro con
mucha esperanza.

También la Iglesia quiere colaborar
en la busqueda del bien comun,
desde sus actividades sociales,
educativas, promoviendo los valores
éticos y espirituales, siendo un signo
profético que lleve un rayo de luz y
esperanza a todos, especialmente a
los mas necesitados. Muchos me
preguntaran: “Padre, ;por qué habla
tanto de los necesitados, de las
personas necesitadas, de las
personas excluidas, de las personas
al margen del camino?”.
Simplemente porque esta realidad y
la respuesta a esta realidad esta en el



corazon del Evangelio. Y
precisamente porque la actitud que
tomemos frente a esta realidad esta
inscrita en el protocolo sobre el cual
seremos juzgados, en Mateo 25.

Muchas gracias por estar aqui, por
escucharme; les pido, por favor, que
lleven mis palabras de aliento a los
grupos que ustedes representan en
las diversas esferas sociales. Que el
Sefior conceda a la sociedad civil que
ustedes representan ser siempre ese
ambito adecuado donde se viva en
casa, donde se vivan estos valores de
la gratuidad, de la solidaridad y de la
subsidiariedad. Muchas gracias.

Discurso del Papa Francisco
durante el encuentro con el clero,
religiosos, religiosas y
seminaristas en el Santuario
nacional mariano de El Quinche

Palabras improvisadas por el
Santo Padre:



Buenos dias, hermanos y hermanas:

En estos dos dias, 48 horas, que tuve
contacto con ustedes, noté que habia
algo raro —perdon—, algo raro en el
pueblo ecuatoriano. En todos los
lugares donde voy, siempre el
recibimiento es alegre, contento,
cordial, religioso, piadoso, en todos
lados. Pero aca habia en la piedad, en
el modo, por ejemplo, en pedir la
bendicion desde el mas viejo hasta la
guagua, que lo primero que aprende
es hacer asi [el Papa hace el gesto de
juntar las manos]. Habia algo
distinto, yo también tuve la
tentacion, como el obispo de
Sucumbios, de preguntar: ;Cudl es la
receta de este pueblo? ¢Cudl es? Y me
daba vuelta en la cabeza y rezaba; le
pregunté a Jesus varias veces en la
oracion: ;Queé tiene este pueblo de
distinto? Y esta mafnana, orando, se
me impuso aquella consagracion al
Sagrado Corazon.



Pienso que se lo debo decir como un
mensaje de Jesus: todo esto de
riqueza que tienen ustedes, de
riqueza espiritual, de piedad, de
profundidad, viene de haber tenido
la valentia —porque fueron
momentos muy dificiles—, la
valentia de consagrar la nacion al
Corazon de Cristo, ese Corazon
divino y humano que nos quiere
tanto. Y yo los noto un poco con eso:
divinos y humanos. Seguro que son
pecadores, yo también pero... pero el
Sefior perdona todo y... jcustodien
eso! Y después, pocos afios despues,
la consagracion al Corazon de Maria.
No olviden: esa consagracion es un
hito en la historia del pueblo de
Ecuador y de esa consagracion siento
como que les viene esa gracia que
tienen ustedes, esa piedad, esa cosa
que los hace distintos.

Hoy tengo que hablarles a los
sacerdotes, a los seminaristas, las
religiosas, a los religiosos y decirles



algo. Tengo un discurso preparado,
pero no tengo ganas de leer. Asi que
se lo doy al presidente de la
Conferencia de Religiosos para que lo
haga publico después.

Y pensaba en la Virgen, pensaba en
Maria. Dos palabras de Maria —aca
me estd fallando la memoria pero no
sé si dijo alguna otra, ¢eh?—:
“Hagase en mi”. Bueno si, pidid
explicaciones de por qué la elegian a
ella, al angel. Pero dice: “Hagase en
mi”. Y otra palabra: “Hagan lo que El
les diga”. Maria no protagonizo nada.
Discipuled toda su vida. La primera
discipula de su Hijo. Y tenia
conciencia de que todo lo que ella
habia traido era pura gratuidad de
Dios. Conciencia de gratuidad. Por
eso, “hagase”, “hagan”, que se
manifieste la gratuidad de Dios.
Religiosas, religiosos, sacerdotes,
seminaristas, todos los dias vuelvan,
hagan ese camino de retorno hacia la
gratuidad con que Dios los eligio.



Ustedes no pagaron entrada para
entrar al seminario, para entrar a la
vida religiosa. No se lo merecieron. Si
algun religioso, sacerdote o
seminarista o monja que hay aqui
cree que se lo merecio, que levante la
mano. Todo gratuito. Y toda la vida
de un religioso, de una religiosa, de
un sacerdote y de un seminarista que
va por ese camino —y bueno, ya que
estamos, digamos: y de los obispos—
tiene que ir por este camino de la
gratuidad, volver todos los dias:
“Sefior, hoy hice esto, me salio bien
esto, tuve esta dificultad, todo esto
pero... todo viene de Vos, todo es
gratis”. Esa gratuidad. Somos objeto
de gratuidad de Dios. Si olvidamos
esto, lentamente, nos vamos
haciendo importantes. “Y mira vos, a
este... qué obras que esta haciendo
y...” 0 “Mird vos a este lo hicieron
obispo de tal... qué importante, a este
lo hicieron monsenor, o a este...”. Y
ahi lentamente nos vamos apartando
de esto que es la base, de 1o que



Maria nunca se aparto: la gratuidad
de Dios. Un consejo de hermano:
todos los dias, a la noche quizas es lo
mejor, antes de irse a dormir, una
mirada a Jesus y decirle: “Todo me lo
diste gratis”, y volverse a situar.
Entonces cuando me cambian de
destino o cuando hay una dificultad,
no pataleo, porque todo es gratis, no
merezco nada. Eso hizo Maria.

San Juan Pablo II, en la Redemptoris
Mater... que les recomiendo que la
lean. Si, agarrenla, 1éanla. Es verdad,
el Papa san Juan Pablo II tenia un
estilo de pensamiento circular,
profesor, pero era un hombre de
Dios; entonces hay que leerla varias
veces para sacarle todo el jugo que
tiene. Y dice que quizas Maria —no
recuerdo bien la frase; estoy citando,
pero quiero citar el hecho—en el
momento de la cruz de su fidelidad
hubiera tenido ganas de decir: “jY
éste me dijeron que iba salvar Israel!
iMe engafiaron!”. No lo dijo. Ni se



permitid... pensarlo, porque era la
mujer que sabia que todo lo habia
recibido gratuitamente. Consejo de
hermano y de padre: todas las
noches resitiense en la gratuidad. Y
digan: “Hagase, gracias porque todo
me lo diste Vos”.

Una segunda cosa que les quisiera
decir es que cuiden la salud, pero
sobre todo cuiden de no caer en una
enfermedad, una enfermedad que es
media peligrosa para... o del todo
peligrosa para los que el Sefior nos
llamo gratuitamente a seguirlo o a
servirlo. No caigan en el alzheimer
espiritual, no pierdan la memoria,
sobre todo la memoria de donde me
sacaron. La escena esa del profeta
Samuel cuando es enviado a ungir al
rey de Israel: va a Belén, a la casa de
un sefior que se llama Jesé, que tiene
7 u 8 hijos —no sé—, y Dios le dice
que entre esos hijos va estar el rey. Y,
claro, los ve y dice: “Debe ser este”,
porque el mayor era alto, grande,



apuesto, parecia valiente... Y Dios le
dice: “No, no es ese”. La mirada de
Dios es distinta a la de los hombres. Y
asilos hace pasar a todos los hijos y
Dios le dice:“No, no es”. Se encuentra
con que no sabe qué hacer el profeta;
entonces le pregunta al padre: “Che,
¢no tenés otro?”. Y le dice: “Si, esta el
mas chico ahi cuidando las cabras o
las ovejas”. “Mandalo llamar”, y
viene el mocosito, que tendria 17, 18
afnos —no sé—, y Dios le dice: “Ese
es”. Lo sacaron de detras del rebaro.
Y otro profeta cuando Dios le dice
que haga ciertas cosas como profeta:
“Pero yo quién soy si a mi me
sacaron de detras del rebafio”. No se
olviden de donde los sacaron. No
renieguen las raices.

San Pablo se ve que intuia este
peligro de perder la memoriay a su
hijo mas querido, el obispo Timoteo,
a quien €l ordeng, le da consejos
pastorales, pero hay uno que toca el
corazon: “No te olvides de la fe que



tenia tu abuela y tu madre”, es decir:
“No te olvides de donde te sacaron,
no te olvides de tus raices, no te
sientas promovido”. La gratuidad es
una gracia que no puede convivir
con la promocion y, cuando un
sacerdote, un seminarista, un
religioso, una religiosa entra en
carrera —no digo mal, en carrera
humana—, empieza a enfermarse de
alzheimer espiritual y empieza a
perder la memoria de donde me
sacaron.

Dos principios para ustedes
sacerdotes, consagrados y
consagradas: todos los dias renueven
el sentimiento de que todo es gratis,
el sentimiento de gratuidad de la
eleccion de cada uno de ustedes, —
ninguno la merecimos—, y pidan la
gracia de no perder la memoria, de
no sentirse mas importante. Es muy
triste cuando uno ve a un sacerdote o
a un consagrado, una consagrada,
que en su casa hablaba el dialecto o



hablaba otra lengua, una de esas
nobles lenguas antiguas que tienen
los pueblos —Ecuador cuantas tiene
—, y es muy triste cuando se olvidan
de la lengua, es muy triste cuando no
la quieren hablar. Eso significa que
se olvidaron de donde los sacaron.
No se olviden de eso, pidan esa
gracia de la memoria, y esos son los
dos principios que quisiera marcar.

Y esos dos principios, si los viven —
pero todos los dias, es un trabajo de
todos los dias, todas las noches
recordar esos dos principios y pedir
la gracia—, esos dos principios, si los
viven, les van a dar en la vida, los
van a hacer vivir con dos actitudes.

Primero, el servicio. Dios me eligio,
me saco ¢para qué? Para servir. Y el
servicio que me es peculiar a mi. No,
que tengo mi tiempo, que tengo mis
cosas, que tengo esto, que no, que ya
cierro el despacho, que esto, que si
tendria que ir a bendecir las casas



pero... no, estoy cansado o... hoy
pasan una telenovela linda por
television y entonces —para las
monjitas—, y entonces: Servicio,
servir, servir, y no hacer otra cosa, y
servir cuando estamos cansados y
servir cuando la gente nos harta.

Me decia un viejo cura, que fue toda
su vida profesor en colegios y
universidad, ensefiaba literatura,
letras, un genio... Cuando se jubilé le
pidio al provincial que lo mandara a
un barrio pobre, a un barrio... de
esos barrios que se forman de gente
que viene, que emigran buscando
trabajo, gente muy sencilla. Y este
religioso una vez por semana iba a su
comunidad y hablaba; era muy
inteligente. Y la comunidad era una
comunidad de facultad de teologia;
hablaba con los otros curas de
teologia al mismo nivel, pero un dia
le dice a uno: “Ustedes que son...
¢Quién da el tratado de Iglesia
aqui?”. El profesor levanta la mano:



“Yo”. “Te faltan dos tesis”. “sCuales?”.
“El santo Pueblo fiel de Dios es
esencialmente olimpico, o sea, hace
lo que quiere, y ontologicamente
hartante”. Y eso tiene mucha
sabiduria, porque quien va por el
camino del servir tiene que dejarse
hartar sin perder la paciencia,
porque esta al servicio, ningun
momento le pertenece, ningun
momento le pertenece. Estoy para
servir, servir en lo que debo hacer,
servir delante del sagrario, pidiendo
por mi pueblo, pidiendo por mi
trabajo, por la gente que Dios me ha
encomendado.

Servicio, mezclalo con lo de
gratuidad y entonces... aquello de
Jesus: “Lo que recibiste gratis dalo
gratis”. Por favor, por favor, no
cobren la gracia; por favor, que
nuestra pastoral sea gratuita. Y es tan
feo cuando uno va perdiendo este
sentido de gratuidad y se transforma



en... Si, hace cosas buenas, pero ha
perdido eso.

Y lo segundo, la segunda actitud que
se ve en un consagrado, una
consagrada, un sacerdote que vive
esta gratuidad y esta memoria —
estos dos principios que dije al
principio, gratuidad y memoria— es
el gozo y la alegria. Y es un regalo de
Jesus, ese, y es un regalo que Fl da,
que El nos da si se lo pedimos y si no
nos olvidamos de esas dos columnas
de nuestra vida sacerdotal o
religiosa, que son el sentido de
gratuidad, renovado todos los dias, y
no perder la memoria de donde nos
sacaron.

Yo les deseo esto. Si, Padre, usted nos
hablo que quizas la receta de nuestro
pueblo era... somos asi por lo del
Sagrado Corazon. Si, es verdad eso,
pero yo les propongo otra receta que
estd en la misma linea, en la misma
del Corazon de Jesus: sentido de



gratuidad. Fl se hizo nada, se abajo,
se humillo, se hizo pobre para
enriquecernos con su pobreza. Pura
gratuidad. Y sentido de la memoria...
y hacemos memoria de las
maravillas que hizo el Sefior en
nuestra vida.

Que el Setior les conceda esta gracia
a todos, nos la conceda a todos los
que estamos aqui, y que siga —iba a
decir premiando—, siga bendiciendo
a este pueblo ecuatoriano a quienes
ustedes tienen que servir y son
llamados a servir, lo siga
bendiciendo con esa peculiaridad tan
especial que yo noté desde el
principio al llegar aca. Que Jesus los
bendiga y la Virgen los cuide.

kK 3k

Recemos todos juntos al Padre, que
nos dio todo gratuitamente,que nos
mantiene la memoria de Jesus con
nosotros. [Padre nuestro...]. Los
bendiga Dios Todopoderoso, el Padre



y el Hijo y el Espiritu Santo. Y, por
favor, por favor, les pido que recen
por mi, porque yo también siento
muchas veces la tentacion de
olvidarme de la gratuidad con la que
Dios me eligio y de olvidarme de
donde me sacaron. Pidan por mi

Discurso preparado por el Santo
Padre:

Queridos hermanos y hermanas:

Traigo a los pies de Nuestra Sefiora
de Quinche lo vivido en estos dias de
mi visita; quiero dejar en su corazon
a los ancianos y enfermos con los
que he compartido un momento en
la casa de las Hermanas de la
Caridad, y también todos los otros
encuentros que he tenido con
anterioridad. Los dejo en el corazén
de Maria, pero también los deposito
en el corazon de ustedes: sacerdotes,
religiosos y religiosas, seminaristas,
para que llamados a trabajar en la
vifia del Sefor, sean custodios de



todo lo que este pueblo de Ecuador
vive, llora y se alegra.

Doy gracias a Mons. Lazzari, al padre
Mina y a la hermana Sandoval por
sus palabras, que me dan pie para
compartir con todos ustedes algunas
cosas en la comun solicitud por el
Pueblo de Dios.

En el Evangelio, el Sefior nos invita a
aceptar la mision sin poner
condiciones. Es un mensaje
importante que no conviene olvidar,
y que en este Santuario dedicado a la
Virgen de la Presentacion resuena
con un acento especial. Maria es
ejemplo de discipula para nosotros
que, como ella, hemos recibido una
vocacion. Su respuesta confiada:
«Hagase en mi segun tu Palabra», nos
recuerda sus palabras en las bodas
de Cand: «Hagan todo lo que él les
diga» (Jn 2,5). Su ejemplo es una
invitacion a servir como ella.



En la Presentacion de la Virgen
podemos encontrar algunas
sugerencias para nuestro propio
llamado. La Virgen Nifia fue un
regalo de Dios para sus padres y para
todo el pueblo, que esperaba la
liberacion. Es un hecho que se repite
frecuentemente en la Escritura: Dios
responde al clamor de su pueblo,
enviando un nino, débil, destinado a
traer la salvacion y, que al mismo
tiempo, restaura la esperanza de
unos padres ancianos. La palabra de
Dios nos dice que en la historia de
Israel, los jueces, los profetas, los
reyes son un regalo del Sefior para
hacer llegar su ternura y su
misericordia a su pueblo. Son signo
de la gratuidad de Dios: es El quien
los ha elegido, escogido y destinado.
Esto nos aleja de la
autoreferencialidad, nos hace
comprender que ya no nos
pertenecemos, que nuestra vocacion
nos pide alejarnos de todo egoismo,
de toda busqueda de lucro material o



compensacion afectiva, como nos ha
dicho el Evangelio. No somos
mercenarios, sino servidores; no
hemos venido a ser servidos, sino a
servir y lo hacemos en el pleno
desprendimiento, sin baston y sin
morral.

Algunas tradiciones sobre la
advocacion de Nuestra Sefiora de
Quinche nos dice que Diego de
Robles confecciono la imagen por
encargo de los indigenas Lumbici.
Diego no lo hacia por piedad, lo hacia
por un beneficio econémico. Como
no pudieron pagarle, la llevo a
Oyacachi y la cambi6 por tablas de
cedro. Pero Diego se nego al pedido
de ese pueblo para que le hiciera
también un altar a la imagen, hasta
que, cayéndose del caballo, se
encontro en peligro y sintio la
proteccion de la Virgen. Volvio al
pueblo e hizo el pie de la imagen.
También todos nosotros hemos
hecho experiencia de un Dios que



nos sale al cruce, que en nuestra
realidad de caidos, derrumbados, nos
llama. jQue la vanagloria y la
mundanidad no nos hagan olvidar de
donde Dios nos ha rescatado!, jque
Maria de Quinche nos haga bajar de
los lugares de ambiciones, intereses
egoistas, cuidados excesivos de
nosotros mismos!

La «autoridad» que los apdstoles
reciben de Jesus no es para su propio
beneficio: nuestros dones son para
renovar y edificar la Iglesia. No se
nieguen a compartir, no se resistan a
dar, no se encierren en la
comodidad, sean manantiales que
desbordan y refrescan,
especialmente a los oprimidos por el
pecado, la desilusion, el rencor (cf.
Evangelii gaudium 272).

El segundo trazo que me evoca la
Presentacion de la Virgen es la
perseverancia. En la sugestiva
iconografia mariana de esta fiesta, la



Virgen nifia se aleja de sus padres
subiendo las escaleras del Templo.
Maria no mira atras y, en una clara
referencia a la admonicion
evangélica, marcha decidida hacia
delante. Nosotros, como los
discipulos en el Evangelio, también
nos ponemos en camino para llevar a
cada pueblo y lugar la buena noticia
de Jesus. Perseverancia en la mision
implica no andar cambiando de casa
en casa, buscando donde nos traten
mejor, donde haya mdas medios y
comodidades. Supone unir nuestra
suerte con la de Jesus hasta el final.
Algunos relatos de las apariciones de
la Virgen de Quinche nos dicen que
una “sefiora con un nifio en brazos”
Visitd varias tardes seguidas a los
indigenas de Oyacachi cuando estos
se refugiaban del acoso de los 0sos.
Varias veces fue Maria al encuentro
de sus hijos; ellos no le creian,
desconfiaban de esta sefiora, pero les
admiro su perseverancia de volver
cada tarde al caer el sol. Perseverar



aunque nos rechacen, aunque se
haga la noche y crezcan el
desconcierto y los peligros.
Perseverar en este esfuerzo sabiendo
que no estamos solos, que es el
Pueblo Santo de Dios que camina.

De algun modo, en la imagen de la
Virgen nifia subiendo al Templo,
podemos ver a la Iglesia que
acompana al discipulo misionero.
Junto a ella estan sus padres, que le
han transmitido la memoria de la fe
y ahora generosamente la ofrecen al
Sefior para que pueda seguir su
camino; esta su comunidad
representada en el «séquito de
virgenes», «sus compafneras», con las
lamparas encendidas (cf. Sal 44,15) Yy,
en las que los Padres de la Iglesia,
ven una profecia de todos los que,
imitando a Maria, buscan con
sinceridad ser amigos de Dios, y
estan los sacerdotes que la esperan
para recibirla y que nos recuerdan
que en la Iglesia los pastores tienen



la responsabilidad de acoger con
ternura y ayudar a discernir cada
espiritu y cada llamado.

Caminemos juntos, sosteniéndonos
unos a otros y pidamos con humildad
el don de la perseverancia en su
servicio.

Nuestra Sefiora del Quinche fue
ocasion de encuentro, de comunion,
para este lugar que desde tiempos
del incario se habia constituido en un
asentamiento multiétnico. Qué lindo
es cuando la iglesia persevera en su
esfuerzo por ser casa y escuela de
comunion, cuando generamos esto
que me gusta llamar la cultura del
encuentro!

La imagen de la Presentacion nos
dice que una vez bendecida por los
sacerdotes, la Virgen nifia se sent6 en
las gradas del altar y bailo sobre sus
pies. Pienso en la alegria que se
expresa en las imagenes del
banquete de las bodas, de los amigos



del novio, de la esposa adornada con
sus joyas. Es la alegria de quien ha
descubierto un tesoro y lo ha dejado
todo por conseguirlo. Encontrar al
Sefior, vivir en su casa, participar de
su intimidad, compromete a
anunciar el Reino y llevar la
salvacion a todos. Atravesar los
umbrales del Templo exige
convertirnos como Maria en templos
del Sefior y ponernos en camino para
llevarlo a los hermanos. La Virgen,
como primera discipula misionera,
después del anuncio del Angel, partié
sin demora a un pueblo de Juda para
compartir este inmenso gozo, el
mismo que hizo saltar a san Juan
Bautista en el seno de su madre.
Quien escucha su voz «salta de gozo»
y se convierte a su vez en pregonero
de su alegria. La alegria de
evangelizar mueve a la Iglesia, la
hace salir, como a Maria.

Si bien son multiples las razones que
se argumentan para el traslado del



santuario desde Oyacachi a este
lugar, me quedo con una: «aqui es y
ha sido mas accesible, mas facil para
estar cerca de todos». Asi lo entendio
el arzobispo de Quito, fray Luis
Lopez de Solis, cuando mandd
edificar un Santuario capaz de
convocar y acoger a todos. Una
iglesia en salida es una iglesia que se
acerca, que se allana para no estar
distante, que sale de su comodidad y
se atreve a llegar a todas las
periferias que necesitan la luz del
evangelio (cf. Evangelii gaudium 20).

Volveremos ahora a nuestras tareas,
interpelados por el Santo Pueblo que
nos ha sido confiado. Entre ellas, no
olvidemos cuidar, animar y educar la
devocion popular que palpamos en
este santuario y tan extendida en
muchos paises latinoamericanos. El
pueblo fiel ha sabido expresar la fe
con su propio lenguaje, manifestar
sus mas hondos sentimientos de
dolor, duda, gozo, fracaso,



agradecimiento con diversas formas
de piedad: procesiones, velas, flores,
cantos que se convierten en una
bella expresion de confianza en el
Sefior y de amor a su Madre, que es
también la nuestra.

En Quinche, la historia de los
hombres y la historia de Dios
confluyen en la historia de una
mujer, Maria. Y en una casa, nuestra
casa, la hermana madre tierra. Las
tradiciones de esta advocacion
evocan a los cedros, los 0sos, la
hendidura en la piedra que fuera
aqui la primera casa de la Madre de
Dios. Nos hablan en el ayer de
pajaros que rodearon el lugar, y en el
hoy de flores que engalanan los
alrededores. Los origenes de esta
devocion nos llevan a tiempos donde
era mas sencilla «la serena armonia
con la creacion... contemplar al
Creador que vive entre nosotros y en
lo que nos rodea y cuya presencia no
hace falta fabricar» (Laudato si’ 225)



y que se nos devela en el mundo
creado, en su Hijo amado, en la
Eucaristia que permite a los
cristianos sentirse miembros vivos
de la Iglesia y participar activamente
en su mision (cf. Documento de
Aparecida 264), en Nuestra Sefiora
del Quinche, que acompafio desde
aqui los albores del primer anuncio
de la fe a los pueblos indigenas. A
ella encomendemos nuestra
vocacion; que ella nos haga regalo
para nuestro pueblo, que ella nos dé
la perseverancia en la entrega y la
alegria de salir a llevar el Evangelio
de su hijo Jesus —unidos a nuestros
pastores— hasta los confines, hasta
las periferias de nuestro querido
Ecuador.

Discurso del Santo Padre durante
la ceremonia de bienvenida en el
aeropuerto internacional El Alto

de La Paz, Bolivia

Sefnor Presidente,



Distinguidas Autoridades,
Hermanos en el Episcopado,
Queridos hermanos y hermanas:

iBuenas tardes! Al iniciar esta visita
pastoral, quiero dirigir mi saludo a
todos los hombres y mujeres de
Bolivia con los mejores deseos de paz
y prosperidad. Agradezco al Sefior
Presidente del Estado Plurinacional
de Bolivia la calida y fraternal
acogida que me ha dispensado y sus
amables palabras de bienvenida. Doy
las gracias también a los sefiores
Ministros y Autoridades del Estado,
de las Fuerzas Armadas y de la
Policia Nacional, que han tenido la
bondad de venir a recibirme. A mis
hermanos en el Episcopado, a los
sacerdotes, religiosos y religiosas, y
fieles cristianos, a toda la Iglesia que
peregrina en Bolivia, quiero
expresarle mis sentimientos de
fraterna comunion en el Sefior. Llevo
en el corazon especialmente a los



hijos de esta tierra, que por multiples
razones no estan aqui y han tenido
que buscar «otra tierra» que los
cobije; otro lugar donde esta madre
los haga fecundos y posibilite la vida.

Me alegro de estar en este pais de
singular belleza, bendecido por Dios
en sus diversas zonas: el altiplano,
los valles, las tierras amazonicas, los
desiertos, los incomparables lagos; el
preambulo de su Constitucion lo ha
acufiado de modo poético: «En
tiempos inmemoriales se erigieron
montafas, se desplazaron rios, se
formaron lagos. Nuestra amazonia,
nuestro chaco, nuestro altiplano y
nuestros llanos y valles se cubrieron
de verdores y flores», y esto me
recuerda que «el mundo es algo mas
que un problema a resolver, es un
misterio gozoso que contemplamos
con jubilosa alabanza» (Laudato si’
12 ). Pero sobre todo, es una tierra
bendecida en sus gentes, con su
variada realidad cultural y étnica,



que constituye una gran riqueza y un
llamado permanente al respeto
mutuo y al didlogo: pueblos
originarios milenarios y pueblos
originarios contemporaneos; cuanta
alegria nos da saber que el castellano
traido a estas tierras hoy convive con
36 idiomas originarios,
amalgamandose —como lo hacen en
las flores nacionales de kantuta y
patuju el rojo y el amarillo— para
dar belleza y unidad en lo diverso.
En esta tierra y en este pueblo,
arraigo con fuerza el anuncio del
Evangelio, que a lo largo de los afios
ha ido iluminando la convivencia,
contribuyendo al desarrollo del
pueblo y fomentando la cultura.

Como huésped y peregrino, vengo
para confirmar la fe de los creyentes
en Cristo resucitado, para que
cuantos creemos en Fl, mientras
peregrinamos en esta vida, seamos
testigos de su amor, fermento de un
mundo mejor, y colaboremos en la



construccion de una sociedad mas
justa y solidaria.

Bolivia esta dando pasos importantes
para incluir a amplios sectores en la
vida economica, social y politica del
Pais; cuenta con una Constitucion
que reconoce los derechos de los
individuos, de las minorias, del
medio ambiente, y con unas
instituciones sensibles a estas
realidades. Todo ello requiere un
espiritu de colaboracion ciudadana,
de didlogo y de participacion en los
individuos y los actores sociales en
las cuestiones que interesan a todos.
El progreso integral de un pueblo
incluye el crecimiento en valores de
las personas y la convergencia en
ideales comunes que consigan aunar
voluntades, sin excluir ni rechazar a
nadie. Si el crecimiento es solo
material, siempre se corre el riesgo
de volver a crear nuevas diferencias,
de que la abundancia de unos se
construya sobre la escasez de otros.



Por eso, ademads de la transparencia
institucional, la cohesion social
requiere un esfuerzo en la educacion
de los ciudadanos.

En estos dias me gustaria alentar la
vocacion de los discipulos de Cristo a
comunicar la alegria del Evangelio, a
ser sal de la tierra y luz del mundo.
La voz de los Pastores, que tiene que
ser profética, habla a la sociedad en
nombre de la Iglesia madre —porque
la Iglesia es madre— y lo habla desde
la opcion preferencial y evangélica
por los ultimos, por los descartados,
por los excluidos: ésa es la opcion
preferencial de la Iglesia. La caridad
fraterna, expresion viva del
mandamiento nuevo de Jesus, se
expresa en programas, obras e
instituciones que buscan la
promocion integral de la persona, asi
como el cuidado y la proteccion de
los mas vulnerables. No se puede
creer en Dios Padre sin ver un
hermano en cada persona, y no se



puede seguir a Jesus sin entregar la
vida por los que El murio en la cruz.

En una época en la que tantas veces
se tiende a olvidar o a tergiversar los
valores fundamentales, la familia
merece una especial atencion por
parte de los responsables del bien
comun porque es la célula basica de
la sociedad, que aporta lazos solidos
de unidn sobre los que se basa la
convivencia humana y, con la
generacion y educacion de sus hijos,
asegura el futuro y la renovacion de
la sociedad.

La Iglesia también siente una
preocupacion especial por los
jovenes que, comprometidos con su
fe y con grandes ideales, son
promesa de futuro, «vigias que
anuncian la luz del alba y la nueva
primavera del Evangelio» decia san
Juan Pablo II (Mensaje para la XVIII
Jornada mundial de la Juventud 6).
Cuidar a los nifios, hacer que la



juventud se comprometa en nobles
ideales, es garantia de futuro para
una sociedad; y la Iglesia quiere una
sociedad que encuentra su reaseguro
cuando valora, admira y custodia
también a sus mayores, que son los
que nos traen la sabiduria de los
pueblos; custodiar a los que hoy son
descartados por tantos intereses que
ponen al centro de la vida econdmica
al dios dinero; son descartados los
nifios y los jovenes que son el futuro
de un pais, y los ancianos que son la
memoria del pueblo; por eso hay que
cuidarlos, hay que protegerlos, son
nuestro futuro. La Iglesia hace
opcion por ir generando una «cultura
memoriosa» que le garantiza a los
ancianos no solo la calidad de vida
en sus ultimos afos sino la calidez,
como bien lo expresa la constitucion
de ustedes.

Sefior Presidente, queridos
hermanos, gracias por estar aqui.
Estos dias nos permitiran tener



diversos momentos de encuentro,
dialogo y celebracion de la fe. Lo
hago alegre y contento de estar en
esta Patria que se dice a si misma
pacifista, patria de paz, y que
promueve la cultura de la pazy el
derecho a la paz.

Pongo esta visita bajo el amparo de
la Santisima Virgen de Copacabana,
Reina de Bolivia, y a Ella pido que
proteja a todos sus hijos. Muchas
gracias y que el Sefior los bendiga.
Jallalla Bolivia.

Palabras del Santo Padre en
memoria del padre Luis Espinal

Buenas tardes, queridas hermanas y
hermanos:

Me detuve aqui para saludarlos y
sobre todo para recordar. Recordar
un hermano, un hermano nuestro,
victima de intereses que no querian
que se luchara por la libertad de
Bolivia. El padre Espinal predico el



Evangelio y ese Evangelio molesté y
por eso lo eliminaron. Hagamos un
minuto de silencio en oracion y
después recemos todos juntos.

[Silencio]

Que el Sefior tenga en su gloria al
padre Luis Espinal que predico el
Evangelio, ese Evangelio que nos trae
la libertad, que nos hace libres. Como
todo hijo de Dios, Jesus nos trajo esa
libertad, él predico ese Evangelio.
Que Jesus lo tenga junto a El. Dale
Sefior el descanso Eterno y brille
para él la luz que no tiene fin. Que
descanse en paz.

Y a todos ustedes, queridos
hermanos, los bendigan Dios
Todopoderoso, el Padre, y el Hijo y el
Espiritu Santo. Y por favor, por favor,
les pido que no se olviden de rezar
por mi. Gracias.



Discurso del Santo Padre durante
el encuentro con las autoridades
civiles en la catedral de La Paz

Hermano Presidente,
Hermanos y hermanas:

Me alegro de este encuentro con
ustedes, autoridades politicas y
civiles de Bolivia, miembros del
Cuerpo diplomatico y personas
relevantes del mundo de la culturay
del voluntariado. Agradezco a mi
hermano Edmundo Abastoflor,
arzobispo de esta Iglesia de la Paz, su
amable bienvenida. Les ruego que
me permitan cooperar, alentando
con algunas palabras, la tarea de
cada uno de ustedes, la que ya
realizan. Y les agradezco la
cooperacion que ustedes, con su
testimonio de calurosa acogida, me
dan a mi para que yo pueda seguir
adelante. Muchas gracias.



Cada uno a su manera, todos los aqui
presentes compartimos la vocacion
de trabajar por el bien comun. Ya
hace 50 anos, el Concilio Vaticano II
definia el bien comun como «el
conjunto de condiciones de la vida
social que hacen posible a los grupos
y a cada uno de sus miembros
conseguir mas plena y facilmente de
la propia perfeccion»; gracias a
ustedes por aspirar —desde su rol y
mision— para que las personas y la
sociedad se desarrollen, alcancen su
perfeccion. Estoy seguro de sus
busquedas de lo bello, lo verdadero,
lo bueno en este afan por el bien
comun. Que este esfuerzo ayude
siempre a crecer en un mayor
respeto a la persona humana en
cuanto tal, con derechos basicos e
inalienables ordenados a su
desarrollo integral, a la paz social, es
decir, la estabilidad y seguridad de
un cierto orden, que no se produce
sin una atencion particular a la
justicia distributiva (cf. Laudato si’



157). Que la riqueza se distribuya,
dicho sencillamente.

En el trayecto hacia la catedral, desde
el aeropuerto, he podido admirarme
de las cumbres del Hayna Potosiy
del Illimani, de ese «cerro joven» y
de aquel que indica «el lugar por
donde sale el sol». También he visto
como de manera artesanal muchas
casas y barrios se confundian con las
laderas y me he maravillado de
algunas obras de su arquitectura. El
ambiente natural y el ambiente
social, politico y economico estan
intimamente relacionados. Nos urge
poner las bases de una ecologia
integral —es problema de salud—
una ecologia integral que incorpore
claramente todas las dimensiones
humanas en la resolucion de las
graves cuestiones socioambientales
de nuestros dias —si no los glaciares
de esos mismos montes seguiran
retrocediendo— y la 16gica de la
recepcion, la conciencia del mundo



que queremos dejar a los que nos
sucedan, su orientacion general, su
sentido, sus valores también se
derretirdn como esos hielos (cf. ibid.
159-160). Y de esto hay que tomar
conciencia. Ecologia integral —y me
arriesgo— supone ecologia de la
madre tierra, cuidar la madre tierra;
ecologia humana, cuidarnos entre
nosotros; y ecologia social, forzada la
palabra.

Como todo esta relacionado, nos
necesitamos unos a otros. Si la
politica se deja dominar por la
especulacion financiera o la
economia se rige unicamente por el
paradigma tecnocratico y utilitarista
de la maxima produccion, no podran
ni siquiera comprender, y menos aun
resolver, los grandes problemas que
afectan a la humanidad. Es necesaria
también la cultura, de la que forma
parte no solo el desarrollo de la
capacidad intelectual del ser humano
en las ciencias y de la capacidad de



generar belleza en las artes, sino
también las tradiciones populares
locales —eso también es cultura—
con su particular sensibilidad al
medio de donde han surgido y del
que han salido y del medio que le da
sentido. Se requiere de igual forma
una educacion ética y moral, que
cultive actitudes de solidaridad y
corresponsabilidad entre las
personas. Debemos reconocer el
papel especifico de las religiones en
el desarrollo de la cultura y los
beneficios que puedan aportar a la
sociedad. Los cristianos, en
particular, como discipulos de la
Buena Noticia, somos portadores de
un mensaje de salvacion que tiene en
si mismo la capacidad de ennoblecer
a las personas, de inspirar grandes
ideales capaces de impulsar lineas de
accion que vayan mas alla del interés
individual, posibilitando la
capacidad de renuncia en favor de
los demas, la sobriedad y las demas
virtudes que nos contienen y nos



unen. Esas virtudes que en vuestra
cultura tan sencillamente se
expresan en esos tres mandamientos:
no mentir, no robar y no ser flojo.

Pero debemos estar alerta pues muy
facilmente nos habituamos al
ambiente de inequidad que nos
rodea, que nos volvemos insensibles
a sus manifestaciones. Y asi
confundimos sin darnos cuenta el
«bien comun» con el «bien-estar», y
ahi se va resbalando de a poquito, de
a poquito, y el ideal del bien comun,
como que se va perdiendo, termina
en el bienestar, sobre todo cuando
somos nosotros los que lo
disfrutamos y no los otros. El
bienestar que se refiere solo a la
abundancia material tiende a ser
egoista, tiende a defender los
intereses de parte, a no pensar en los
demas, y a dejarse llevar por la
tentacion del consumismo. Asi
entendido, el bienestar, en vez de
ayudar, incuba posibles conflictos y



disgregacion social; instalado como
la perspectiva dominante, genera el
mal de la corrupcion que cuanto
desalienta y tanto mal hace. El bien
comun, en cambio, es algo mas que la
suma de intereses individuales; es un
pasar de lo que «es mejor para mi» a
lo que «es mejor para todos», e
incluye todo aquello que da cohesion
a un pueblo: metas comunes, valores
compartidos, ideales que ayudan a
levantar la mirada, mas alla de los
horizontes particulares.

Los diferentes agentes sociales tienen
la responsabilidad de contribuir a la
construccion de la unidad y el
desarrollo de la sociedad. La libertad
siempre es el mejor ambito para que
los pensadores, las asociaciones
ciudadanas, los medios de
comunicacion desarrollen su
funcion, con pasion y creatividad, al
servicio del bien comun. También los
cristianos, llamados a ser fermento
en el pueblo, aportan su propio



mensaje a la sociedad. La luz del
Evangelio de Cristo no es propiedad
de la Iglesia; ella es su servidora: la
Iglesia debe servir al Evangelio de
Cristo para que llegue hasta los
extremos del mundo. La fe es una luz
que no encandila; las ideologias
encandilan, la fe no encandila, la fe
es una luz que no obnubila, sino que
alumbra y guia con respeto la
conciencia y la historia de cada
persona y de cada convivencia
humana. Respeto. El cristianismo ha
tenido un papel importante en la
formacion de la identidad del pueblo
boliviano. La libertad religiosa —
como es acufiada habitualmente esa
expresion en el fuero civil— es quien
también nos recuerda que la fe no
puede reducirse al ambito
puramente subjetivo. No es una
subcultura. Sera nuestro desafio
alentar y favorecer que germinen la
espiritualidad y el compromiso de la
fe, el compromiso cristiano en obras



sociales, en extender el bien comun,
a traveés de las obras sociales.

Entre los diversos actores sociales,
quisiera destacar la familia,
amenazada en todas partes, por
tantos factores, por la violencia
domeéstica, el alcoholismo, el
machismo, la drogadiccion, la falta
de trabajo, la inseguridad ciudadana,
el abandono de los ancianos, los
nifios de la calle y recibiendo pseudo-
soluciones desde perspectivas que no
son saludables a la familia sino que
provienen claramente de
colonizaciones ideoldgicas. Son
tantos los problemas sociales que
resuelve la familia, y las resuelve en
silencio, son tantos, que no promover
la familia es dejar desamparados a
los mas desprotegidos.

Una nacion que busca el bien comun
no se puede cerrar en si misma; las
redes de relaciones afianzan a las
sociedades. El problema de la



inmigracion en nuestros dias nos lo
demuestra. El desarrollo de la
diplomacia con los paises del
entorno, que evite los conflictos
entre pueblos hermanos y
contribuya al didlogo franco y
abierto de los problemas, hoy es
indispensable. Y estoy pensando aca,
en el mar: didlogo, es indispensable.
Construir puentes en vez de levantar
muros. Construir puentes en vez de
levantar muros. Todos los temas, por
mas espinosos que sean, tienen
soluciones compartidas, tienen
soluciones razonables, equitativas y
duraderas. Y, en todo caso, nunca
han de ser motivo de agresividad,
rencor o enemistad que agravan mas
la situacion y hacen mas dificil su
resolucion.

Bolivia transita un momento
historico: la politica, el mundo de la
cultura, las religiones son parte de
este hermoso desafio de la unidad.
En esta tierra donde la explotacion,



la avaricia y multiples egoismos y
perspectivas sectarias han dado
sombra a su historia, hoy puede ser
el tiempo de la integracion. Y hay
que caminar ese camino. Hoy Bolivia
puede crear, es capaz de crear con su
riqueza nuevas sintesis culturales.
iQué hermosos son los paises que
superan la desconfianza enfermiza e
integran a los diferentes, y que hacen
de esa integracion un nuevo factor
de desarrollo! jQué lindos cuando
estan llenos de espacios que
conectan, relacionan, favorecen el
reconocimiento del otro! (cf.
Evangelii gaudium 210). Bolivia, en la
integracion y en su busqueda de la
unidad, esta llamada a ser «esa
multiforme armonia que atrae» (ibid.
117), y que atrae en el camino hacia
la consolidacion de la patria grande.

Muchas gracias por su atencion. Pido
al Sefior que Bolivia, «esta tierra
inocente y hermosa» siga
progresando cada vez mas para que



sea esa «patria feliz donde el hombre
vive el bien de la dicha y la paz». Que
la Virgen santa los cuide y el Sefior
los bendiga abundantemente. Y por
favor, por favor les pido, que no se
olviden rezar por mi. Muchas
gracias.

Homilia del Santo Padre durante la
Misa en la plaza de Cristo Redentor

Hemos venido desde distintos
lugares, regiones, poblados, para
celebrar la presencia viva de Dios
entre nosotros. Salimos hace horas
de nuestras casas y comunidades
para poder estar juntos, como Pueblo
Santo de Dios. La cruz y la imagen de
la mision nos traen el recuerdo de
todas las comunidades que han
nacido en el nombre de Jesus en
estas tierras, de las cuales nosotros
somos sus herederos.

En el Evangelio que acabamos de
escuchar se nos describia una
situacion bastante similar a la que



estamos viviendo ahora. Al igual que
esas cuatro mil personas, estamos
nosotros queriendo escuchar la
Palabra de Jesus y recibir su vida.
Ellos ayer y nosotros hoy junto al
Maestro, Pan de vida.

Me conmuevo cuando veo a muchas
madres cargando a sus hijos en las
espaldas. Como lo hacen aqui tantas
de ustedes. Llevando sobre si la vida
y el futuro de su gente. Llevando sus
motivos de alegria, sus esperanzas.
Llevando la bendicidn de la tierra en
los frutos. Llevando el trabajo
realizado por sus manos. Manos que
han labrado el presente y tejeran las
ilusiones del mafana. Pero también
cargando sobre sus hombros
desilusiones, tristezas y amarguras,
la injusticia que parece no detenerse
y las cicatrices de una justicia no
realizada. Cargando sobre si el gozo
y el dolor de una tierra. Ustedes
llevan sobre si la memoria de su
pueblo. Porque los pueblos tienen



memoria, una memoria que pasa de
generacion en generacion, los
pueblos tienen una memoria en
camino.

Y no son pocas las veces que
experimentamos el cansancio de este
camino. No son pocas las veces que
faltan las fuerzas para mantener viva
la esperanza. Cuantas veces vivimos
situaciones que pretenden
anestesiarnos la memoria y asi se
debilita la esperanza y se van
perdiendo los motivos de alegria. Y
comienza a ganarnos una tristeza
que se vuelve individualista, que nos
hace perder la memoria de pueblo
amado, de pueblo elegido. Y esa
pérdida nos disgrega, hace que nos
cerremos a los demas, especialmente
a los mas pobres.

A nosotros nos puede suceder lo que
a los discipulos de ayer, cuando
vieron esa cantidad de gente que
estaba ahi. Le piden a Jesus que los



despida: “Mandalos a casa”, ya que
es imposible alimentar a tanta gente.
Frente a tantas situaciones de
hambre en el mundo podemos decir:
“Perdodn, no nos dan los numeros, no
nos cierran las cuentas”. Es
imposible enfrentar estas
situaciones, entonces la
desesperacion termina ganandonos
el corazon.

En un corazon desesperado es muy
facil que gane espacio la logica que
pretende imponerse en el mundo, en
todo el mundo, en nuestros dias. Una
l6gica que busca transformar todo en
objeto de cambio, todo en objeto de
consumo, todo negociable. Una logica
que pretende dejar espacio a muy
pocos, descartando a todos aquellos
que no «producen», que no se los
considera aptos o dignos porque
aparentemente «no nos dan los
numeros». Y Jesus, una vez mas,
vuelve a hablarnos y nos dice: “No,
no, no es necesario excluirlos, no es



necesario que se vayan, denles
ustedes de comer”.

Es una invitacion que resuena con
fuerza para nosotros hoy: “No es
necesario excluir a nadie. No es
necesario que nadie se vaya, basta de
descartes, denles ustedes de comer”.
Jesus nos lo sigue diciendo en esta
plaza. Si, basta de descartes, denles
ustedes de comer. La mirada de Jesus
no acepta una légica, una mirada que
siempre “corta el hilo” por el mas
débil, por el mas necesitado.
Tomando “la posta” El mismo nos da
el ejemplo, nos muestra el camino.
Una actitud en tres palabras, toma un
poco de pan y unos peces, los
bendice, los parte y entrega para que
los discipulos lo compartan con los
demas. Y este es el camino del
milagro. Ciertamente no es magia o
idolatria. Jesus, por medio de estas
tres acciones, logra transformar una
l6gica del descarte en una logica de
comunion, en una logica de



comunidad. Quisiera subrayar
brevemente cada una de estas
acciones.

Toma. El punto de partida es tomar
muy en serio la vida de los suyos. Los
mira a los 0jos y en ellos conoce su
vivir, su sentir. Ve en esas miradas lo
que late y lo que ha dejado de latir en
la memoria y el corazon de su
pueblo. Lo considera y lo valora.
Valoriza todo lo bueno que pueden
aportar, todo lo bueno desde donde
se puede construir. Pero no habla de
los objetos, o de los bienes culturales,
o de las ideas; sino habla de las
personas. La riqueza mas plena de
una sociedad se mide en la vida de su
gente, se mide en sus ancianos que
logran transmitir su sabiduria y la
memoria de su pueblo a los mas
pequerios. Jesus nunca se saltea la
dignidad de nadie, por mas
apariencia de no tener nada para
aportar y compartir. Toma todo
como viene.



Bendice. Jesus toma sobre si, y
bendice al Padre que esta en los
cielos. Sabe que estos dones son un
regalo de Dios. Por eso, no los trata
como “cualquier cosa” ya que toda
vida, toda esa vida, es fruto del amor
misericordioso. Fl 1o reconoce. Va
mas alla de la simple apariencia, y en
este gesto de bendecir y alabar, pide
a su Padre el don del Espiritu Santo.
El bendecir tiene esa doble mirada,
por un lado agradecer y por el otro
poder transformar. Es reconocer que
la vida siempre es un don, un regalo
que puesto en las manos de Dios,
adquiere una fuerza de
multiplicacion. Nuestro Padre no nos
quita nada, todo lo multiplica.

Entrega. En Jesus, no existe un tomar
que no sea una bendicidn, y no existe
una bendicion que no sea una
entrega. La bendicion siempre es
mision, tiene un destino, compartir,
el condividir lo que se ha recibido, ya
que solo en la entrega, en el com-



partir es cuando las personas
encontramos la fuente de la alegriay
la experiencia de salvacion. Una
entrega que quiere reconstruir la
memoria de pueblo santo, de pueblo
invitado a ser y a llevar la alegria de
la salvacion. Las manos que Jesus
levanta para bendecir al Dios del
cielo son las mismas que distribuyen
el pan a la multitud que tiene
hambre. Y podemos imaginarnos,
podemos imaginar ahora como iban
pasando de mano en mano los panes
y los peces hasta llegar a los mas
alejados. Jesus logra generar una
corriente entre los suyos, todos iban
compartiendo lo propio,
convirtiéndolo en don para los
demas y asi fue como comieron hasta
saciarse, increiblemente sobré: lo
recogieron en siete canastas. Una
memoria tomada, una memoria
bendecida, una memoria entregada
siempre sacia al pueblo.



La Eucaristia es el «Pan partido para
la vida del mundo», como dice el
lema del V Congreso Eucaristico que
hoy inauguramos y tendra lugar en
Tarija. Es Sacramento de comunion,
que nos hace salir del individualismo
para vivir juntos el seguimiento y
nos da la certeza de lo que tenemos,
de lo que somos, que si es tomado, si
es bendecido y si es entregado, con el
poder de Dios, con el poder de su
amor, se convierte en pan de vida
para los demas.

Y la Iglesia celebra la Eucaristia,
celebra la memoria del Sefior, el
sacrificio del Sefor. Porque la Iglesia
es comunidad memoriosa. Por eso
fiel al mandato del Sefior, dice unay
otra vez: «Hagan esto en memoria
mia» (Lc 22,19) Actualiza, hace real,
generacion tras generacion, en los
distintos rincones de nuestra tierra,
el misterio del Pan de vida. Nos lo
hace presente, nos lo entrega. Jesus
quiere que participemos de su vida y



a través nuestro se vaya
multiplicando en nuestra sociedad.
No somos personas aisladas,
separadas, sino somos el Pueblo de la
memoria actualizada y siempre
entregada.

Una vida memoriosa necesita de los
demas, del intercambio, del
encuentro, de una solidaridad real
que sea capaz de entrar en la logica
del tomar, bendecir y entregar en la
l6gica del amor.

Maria, al igual que muchas de
ustedes llevo sobre si la memoria de
su pueblo, la vida de su Hijo, y
experimento en si misma la grandeza
de Dios, proclamando con jubilo que
Fl «colma de bienes a los
hambrientos» (Lc 1,53), que Ella sea
hoy nuestro ejemplo para confiar en
la bondad del Sefior, que hace obras
grandes con poca cosa, con la
humildad de sus siervos. Que asi sea.



Discurso del Santo Padre durante
el encuentro con los sacerdotes,
religiosos, religiosas y
seminaristas en el colegio Don
Bosco

Queridos hermanos y hermanas:

Buenas tardes. Estoy contento con
este encuentro con ustedes para
compartir la alegria que llena el
corazon y la vida entera de los
discipulos misioneros de Jesus. Asilo
han manifestado las palabras de
saludo de Mons. Roberto Bordi, y los
testimonios del padre Miguel, de la
hermana Gabriela y del seminarista
Damian. Muchas gracias por
compartir la propia experiencia
vocacional.

Y en el relato del Evangelio de
Marcos hemos escuchado también la
experiencia de otro discipulo
Bartimeo, que se unio al grupo de los
seguidores de Jesus. Fue un discipulo
de ultima hora. Era el dltimo viaje,



que el Sefor hacia de Jerico a
Jerusalén, adonde iba a ser
entregado. Ciego y mendigo,
Bartimeo estaba al borde del camino
—imas exclusion imposible!—,
marginado, y cuando se entero del
paso de Jesus, comenzo a gritar, se
hizo sentir, como esa buena
hermanita que con la bateria se
hacia sentir y decia: “Aqui estoy”. Te
felicito, tocas bien.

En torno a Jesus iban los apdstoles,
los discipulos, las mujeres que lo
segulan habitualmente, con quienes
recorrio durante su vida los caminos
de Palestina para anunciar el Reino
de Dios y una gran muchedumbre. Si
traducimos esto forzando el lenguaje,
en torno a Jesus iban los obispos, los
curas, las monjas, los seminaristas,
los laicos comprometidos, todos los
que lo seguian, escuchando a Jesus, y
el pueblo fiel de Dios.



Dos realidades aparecen con fuerza,
se nos imponen. Por un lado, el grito,
el grito del mendigo y, por otro, las
distintas reacciones de los discipulos.
Pensemos las distintas reacciones de
los obispos, los curas, las monjas, 1los
seminaristas a los gritos que vamos
sintiendo o no sintiendo. Parece
como que el evangelista nos quisiera
mostrar cudl es el tipo de eco que
encuentra el grito de Bartimeo en la
vida de la gente, en la vida de los
seguidores de Jesus; cOmo reaccionan
frente al dolor de aquél que esta al
borde del camino, que nadie le hace
caso —no mas le dan una limosna—
de aquel que esta sentado sobre su
dolor, que no entra en ese circulo
que esta siguiendo al Sefior.

Son tres las respuestas frente a los
gritos del ciego, y hoy también estas
tres respuestas tienen actualidad.
Podriamos decirlo con las palabras
del propio Evangelio: “pasar”,
“callate”, “animo, levantate”.



1. “Pasar”. Pasar de largo, y algunos
porque ya no escuchan. Estaban con
Jesus, miraban a Jesus, querian oir a
Jesus. No escuchaban. Pasar es el eco
de la indiferencia, de pasar al lado de
los problemas y que éstos no nos
toquen. No es mi problema. No los
escuchamos, no los reconocemos.
Sordera. Es la tentacion de
naturalizar el dolor, de
acostumbrarse a la injusticia. Y si,
hay gente asi: Yo estoy aca con Dios,
con mi vida consagrada, elegido por
Jesus para el ministerio vy, si, es
natural que haya enfermos, que haya
pobres, que haya gente que sufre,
entonces ya es tan natural que no me
llama la atencion un grito, un pedido
de auxilio. Acostumbrarse. Y nos
decimos: Es normal, siempre fue asi,
mientras a mi no me toque, —pero
eso entre paréntesis—. Es el eco que
nace en un corazon blindado, en un
corazon cerrado, que ha perdido la
capacidad de asombro y, por lo tanto,
la posibilidad de cambio. ¢ Cuantos



seguidores de Jesus corremos este
peligro de perder nuestra capacidad
de asombro, incluso con el Sefior?
Ese estupor del primer encuentro
como que se va degradando, y eso le
puede pasar a cualquiera, le paso al
primer Papa: “¢Adonde vamos a ir
Sefior si tu tienes palabras de vida
eterna?”. Y después lo traicionan, lo
niega, el estupor se le degradd. Es
todo un proceso de
acostumbramiento. Corazon
blindado. Se trata de un corazén que
se ha acostumbrado a pasar sin
dejarse tocar, una existencia que,
pasando de aqui para alla, no logra
enraizarse en la vida de su pueblo
simplemente porque esta en esa elite
que sigue al Sefior.

Podriamos llamarlo, la espiritualidad
del zapping. Pasa y pasa, pasa y pasa,
pero nada queda. Son quienes van
atras de la ultima novedad, del
ultimo bestseller pero no logran tener
contacto, no logran relacionarse, no



logran involucrarse incluso con el
Sefior al que estan siguiendo, porque
la sordera avanza.

Ustedes me podran decir: «Pero esa
gente estaba siguiendo al Maestro
estaba atenta a las palabras del
Maestro. Lo estaba escuchando a él».
Creo que eso es de lo mas desafiante
de la espiritualidad cristiana, como el
evangelista Juan nos lo recuerda:
¢Como puede amar a Dios, a quien
no ve, el que no ama a su hermano, a
quien ve? (1 Jn 4, 20b). Ellos creian
que escuchaban al Maestro, pero
también traducian, y las palabras del
Maestro pasaban por el alambique
de su corazon blindado. Dividir esta
unidad —entre escuchar a Dios y
escuchar al hermano— es una de las
grandes tentaciones que nos
acompaifian a lo largo de todo el
camino de los que seguimos a Jesus.
Y tenemos que ser conscientes de
esto. De la misma forma que
escuchamos a nuestro Padre es como



escuchamos al Pueblo fiel de Dios. Si
no lo hacemos con los mismos oidos,
con la misma capacidad de escuchar,
con el mismo corazon, algo se
quebro.

Pasar sin escuchar el dolor de
nuestra gente, sin enraizarnos en sus
vidas, en su tierra, es como escuchar
la Palabra de Dios sin dejar que eche
raices en nuestro interior y sea
fecunda. Una planta, una historia sin
raices es una vida seca.

2. Segunda palabra: “Callate”. Es la
segunda actitud frente al grito de
Bartimeo. “Callate, no molestes, no
disturbes, que estamos haciendo
oracion comunitaria, que estamos en
una espiritualidad de profunda
elevacion. No molestes, no
disturbes”. A diferencia de la actitud
anterior, ésta escucha ésta reconoce,
toma contacto con el grito del otro.
Sabe que esta y reacciona de una
forma muy simple, reprendiendo.



Son los obispos, los curas, los monjes,
los Papas del dedo asi [el dedo en
sefial amenazadora]. En Argentina
decimos de las maestras del dedo asi:
“Esta es como la maestra del tiempo
de Yrigoyen, que estudiaban la
disciplina muy dura”. Y pobre Pueblo
fiel de Dios, cuantas veces es retado,
por el mal humor o por la situacion
personal de un seguidor o de una
seguidora de Jesus. Es la actitud de
quienes, frente al Pueblo de Dios, lo
estan continuamente reprendiendo,
rezongando, mandandolo callar. Dale
una caricia, por favor, escuchalo,
decile que Jesus lo quiere. “No, eso
no se puede hacer”. “Sefiora, saque al
chico de la iglesia que esta llorando y
yo estoy predicando”. Como si el
llanto de un chico no fuera una
sublime predicacion.

Es el drama de la conciencia aislada,
de aquellos discipulos y discipulas
que piensan que la vida de Jesus es
solo para los que se creen aptos. En



el fondo hay un profundo desprecio
al santo Pueblo fiel de Dios: “Este
ciego qué tiene que meterse, que se
quede ahi”. Pareceria licito que
encuentren espacio solamente los
“autorizados”, una “casta de
diferentes”, que poco a poco se
separa, se diferencia de su Pueblo.
Han hecho de la identidad una
cuestion de superioridad. Esa
identidad que es pertenencia se hace
superior, ya no son pastores sino
capataces: “Yo llegué hasta aca,
ponéte en tu sitio”. Escuchan pero no
oyen, ven pero no miran. Me permito
un anécdota que vivi hace como...
ano 75, en tu didcesis, en tu
arquidiocesis. Yo le habia hecho una
promesa al Sefior del Milagro de ir
todos los afos a Salta en
peregrinacion para El Milagro si
mandaba 40 novicios. Mando 41.
Bueno, después de una
concelebracion - porque ahi es como
en todo gran santuario, misa tras
misa, confesiones y no paras, yo salia



hablando con un cura que me
acompafiaba, que estaba conmigo,
habia venido conmigo, y se acerca
una sefiora, ya a la salida, con unos
santitos, una sefiora muy sencilla, no
sé, seria de Salta o habra venido de
no sé donde, que a veces tardan dias
en llegar a la capital para la fiesta de
El Milagro: “Padre, me lo bendice” —
le dice al cura que me acompafiaba
—. “Sefiora usted estuvo en misa”.
“Si, padrecito”. “Bueno, ahi la
bendicion de Dios, la presencia de
Dios bendice todo, todo, las...” “Si,
padrecito, si, padrecito..”. “Y después
la bendicién final bendice todo”. “Si,
padrecito, si, padrecito”. En ese
momento sale otro cura amigo de
este, pero que no se habian visto.
Entonces: “jOh!, vos acd”. Se da la
vuelta y la sefiora que no sé como se
llamaba —digamos la sefiora ‘si,
padrecito’— me mira y me dice:
“Padre, me lo bendice usted”. Los
que siempre le ponen barreras al
Pueblo de Dios, lo separan. Escuchan



pero no oyen, le echan un sermon,
ven pero no miran. La necesidad de
diferenciarse les ha bloqueado el
corazon. La necesidad, consciente o
inconsciente, de decirse: “Yo no soy
como €l, no soy como ellos”, los ha
apartado no solo del grito de su
gente, ni de su llanto, sino
especialmente de los motivos de la
alegria. Reir con los que rien, llorar
con los que lloran, he ahi, parte del
misterio del corazon sacerdotal y del
corazon consagrado. A veces hay
castas que nosotros con esta actitud
vamos haciendo y nos separamos. En
Ecuador, me permiti decirle a los
curas que, por favor —también
estaban las monjas—, que, por favor,
pidieran todos los dias la gracia de la
memoria de no olvidarse de donde te
sacaron. Te sacaron de detras del
rebano. No te olvides nunca, no te la
creas, no niegues tus raices, no
niegues esa cultura que aprendiste
de tu gente porque ahora tenés una
cultura mas sofisticada, mas



importante. Hay sacerdotes que les
da verguenza hablar su lengua
originaria y entonces se olvidan de
su quechua, de su aymara, de su
guarani: “Porque no, no, ahora hablo
en fino”. La gracia de no perder la
memoria del Pueblo fiel. Y es una
gracia. El libro del Deuteronomio,
cuantas veces Dios le dice a su
Pueblo: “No te olvides, no te olvides,
no te olvides”. Y Pablo, a su discipulo
predilecto, que él mismo consagro
obispo, Timoteo, le dice: “Y acordate
de tu madre y de tu abuela”.

3. La tercera palabra: “Animo,
levantate”. Y este es el tercer eco. Un
eco que no nace directamente del
grito de Bartimeo, sino de la reaccion
de la gente que mira como Jesus
actuo ante el clamor del ciego
mendicante. Es decir, aquellos que
no le daban lugar al reclamo de él, no
le daban paso, o alguno que lo hacia
callar... Claro, cuando ve que Jesus



reacciona asi, cambia: “Levantate, te
llama”.

Es un grito que se transforma en
Palabra, en invitacién, en cambio, en
propuestas de novedad frente a
nuestras formas de reaccionar ante
el santo Pueblo fiel de Dios.

A diferencia de los otros, que
pasaban, el Evangelio dice que Jesus
se detuvo y pregunto: ;Qué pasa?
¢Quién toca la bateria?”. Se detiene
frente al clamor de una persona. Sale
del anonimato de la muchedumbre
para identificarlo y de esa forma se
compromete con él. Se enraiza en su
vida. Y lejos de mandarlo callar, le
pregunta: Decime, “qué puedo hacer
por vos”. No necesita diferenciarse,
no necesita separarse, no le echa un
sermon, no lo clasifica y le pregunta
si estd autorizado o no para hablar.
Tan solo le pregunta, lo identifica
queriendo ser parte de la vida de ese
hombre, queriendo asumir su misma



suerte. Asi le restituye
paulatinamente la dignidad que
tenia perdida, al borde del camino y
ciego. Lo incluye. Y lejos de verlo
desde fuera, se anima a identificarse
con los problemas y asi manifestar la
fuerza transformadora de la
misericordia. No existe una
compasion, una compasion, no una
lastima, —no existe una compasion
que no se detenga—. Si no te detenés,
no padecés con, no tenés la divina
compasion. No existe una compasion
que no escuche. No existe una
compasion que no se solidarice con
el otro. La compasion no es zapping,
no es silenciar el dolor, por el
contrario, es la logica propia del
amor, el padecer con. Es la 16gica que
no se centra en el miedo sino en la
libertad que nace de amar y pone el
bien del otro por sobre todas las
cosas. Es la l6gica que nace de no
tener miedo de acercarse al dolor de
nuestra gente. Aunque muchas veces
no sea mas que para estar a suladoy



hacer de ese momento una
oportunidad de oracion.

Y esta es la logica del discipulado,
esto es lo que hace el Espiritu Santo
con nosotros y en nosotros. De esto
somos testigos. Un dia Jesus nos vio
al borde del camino, sentados sobre
nuestros dolores, sobre nuestras
miserias, sobre nuestras
indiferencias. Cada uno conoce su
historia antigua. No acallo nuestros
gritos, por el contrario se detuvo, se
acerco y nos pregunto qué podia
hacer por nosotros. Y gracias a tantos
testigos que nos dijeron “animo,
levantate”, paulatinamente fuimos
tocando ese amor misericordioso, ese
amor transformador, que nos
permitid ver la luz. No somos testigos
de una ideologia, no somos testigos
de una receta, o de una manera de
hacer teologia. No somos testigos de
eso. Somos testigos del amor sanador
y misericordioso de Jesus. Somos



testigos de su actuar en la vida de
nuestras comunidades.

Y esta es la pedagogia del Maestro,
esta es la pedagogia de Dios con su
Pueblo. Pasar de la indiferencia del
zapping al «animo, levantate, el
Maestro te llama» (Mc 10,49). No
porque seamos especiales, no porque
seamos mejores, N0 porque seamos
los funcionarios de Dios, sino tan
solo porque somos testigos
agradecidos de la misericordia que
nos transforma. Y, cuando se vive asi,
hay gozo y alegria, y podemos
adherirnos al testimonio de la
hermana, que en su vida hizo suyo el
consejo de San Agustin: “Canta y
camina”. Esa alegria que viene del
testigo de la misericordia que
transforma.

No estamos solos en este camino. Nos
ayudamos con el ejemplo y la oracion
los unos a los otros. Tenemos a
nuestro alrededor una nube de



testigos (cf. Hb 12,1). Recordemos a la
beata Nazaria Ignacia de Santa
Teresa de Jesus, que dedico su vida al
anuncio del Reino de Dios en la
atencion a los ancianos, con la «olla
del pobre» para quienes no tenian
qué comer, abriendo asilos para
nifios huérfanos, hospitales para
heridos de la guerra, e incluso
creando un sindicato femenino para
la promocidn de la mujer.
Recordemos también a la venerable
Virginia Blanco Tardio, entregada
totalmente a la evangelizacion y al
cuidado de las personas pobres y
enfermas. Ellas y tantos otros
anonimos, del monton, de los que
seguimos a Jesus, son estimulo para
nuestro camino. jEsa nube de
testigos! Vayamos adelante con la
ayuda de Dios y colaboracion de
todos. El Sefior se vale de nosotros
para que su luz llegue a todos los
rincones de la tierra. Y adelante,
canta y camina. Y, mientras cantan y



caminan, por favor, recen por mi,
que lo necesito. Gracias.

Discurso del Santo Padre durante
el segundo encuentro mundial de
los movimientos populares en
Santa Cruz de la Sierra

Hermanas y hermanos, buenas
tardes:

Hace algunos meses nos reunimos en
Roma y tengo presente ese primer
encuentro nuestro. Durante este
tiempo los he llevado en mi corazon
y en mis oraciones. Y me alegra
verlos de nuevo aqui, debatiendo los
mejores caminos para superar las
graves situaciones de injusticia que
sufren los excluidos en todo el
mundo. Gracias Sefior Presidente
Evo Morales por acompafiar tan
decididamente este Encuentro.

Aquella vez en Roma senti algo muy
lindo: fraternidad, garra, entrega, sed
de justicia. Hoy, en Santa Cruz de la



Sierra, vuelvo a sentir lo mismo.
Gracias por eso. También he sabido
por medio del Pontificio Consejo
Justicia y Paz, que preside el
Cardenal Turkson, que son muchos
en la Iglesia los que se sienten mas
cercanos a los movimientos
populares. {Me alegra tanto! Ver la
Iglesia con las puertas abiertas a
todos ustedes, que se involucre,
acompaifie y logre sistematizar en
cada didcesis, en cada Comision de
Justicia y Paz, una colaboracion real,
permanente y comprometida con los
movimientos populares. Los invito a
todos, Obispos, sacerdotes y laicos,
junto a las organizaciones sociales de
las periferias urbanas y rurales, a
profundizar ese encuentro.

Dios permite que hoy nos veamos
otra vez. La Biblia nos recuerda que
Dios escucha el clamor de su pueblo
y quisiera yo también volver a unir
mi voz a la de ustedes: las famosas
tres “t”, tierra, techo y trabajo para



todos nuestros hermanos y
hermanas. Lo dije y lo repito: son
derechos sagrados. Vale la pena, vale
la pena luchar por ellos. Que el
clamor de los excluidos se escuche en
América Latina y en toda la tierra.

1. Primero de todo. Empecemos
reconociendo que necesitamos un
cambio. Quiero aclarar, para que no
haya malos entendidos, que hablo de
los problemas comunes de todos los
latinoamericanos y, en general,
también de toda la humanidad.
Problemas que tienen una matriz
global y que hoy ningun Estado
puede resolver por si mismo. Hecha
esta aclaracion, propongo que nos
hagamos estas preguntas:

— ¢Reconocemos, en serio, que las
cosas no andan bien en un mundo
donde hay tantos campesinos sin
tierra, tantas familias sin techo,
tantos trabajadores sin derechos,



tantas personas heridas en su
dignidad?

— ¢Reconocemos que las cosas no
andan bien cuando estallan tantas
guerras sin sentido y la violencia
fratricida se aduefia hasta de
nuestros barrios? ;Reconocemos que
las cosas no andan bien cuando el
suelo, el agua, el aire y todos los seres
de la creacion estan bajo permanente
amenaza?

Entonces, si reconocemos esto,
digdmoslo sin miedo: necesitamos y
queremos un cambio.

Ustedes —en sus cartas y en nuestros
encuentros— me han relatado las
multiples exclusiones e injusticias
que sufren en cada actividad laboral,
en cada barrio, en cada territorio.
Son tantas y tan diversas como tantas
y diversas sus formas de
enfrentarlas. Hay, sin embargo, un
hilo invisible que une cada una de
exclusiones. No estan aisladas, estan



unidas por un hilo invisible.
¢Podemos reconocerlo? Porque no se
trata de cuestiones aisladas. Me
pregunto si somos capaces de
reconocer que esas realidades
destructoras responden a un sistema
que se ha hecho global.
¢Reconocemos que ese sistema ha
impuesto la logica de las ganancias a
cualquier costo sin pensar en la
exclusion social o la destruccion de la
naturaleza?

Si esto es asi, insisto, digamoslo sin
miedo: queremos un cambio, un
cambio real, un cambio de
estructuras. Este sistema ya no se
aguanta, no lo aguantan los
campesinos, no lo aguantan los
trabajadores, no lo aguantan las
comunidades, no lo aguantan los
Pueblos... Y tampoco lo aguanta la
Tierra, la hermana Madre Tierra
como decia san Francisco.



Queremos un cambio en nuestras
vidas, en nuestros barrios, en el pago
chico, en nuestra realidad mas
cercana; también un cambio que
toque al mundo entero porque hoy la
interdependencia planetaria
requiere respuestas globales a los
problemas locales. La globalizacion
de la esperanza, que nace de los
Pueblos y crece entre los pobres,
debe sustituir esta globalizacion de la
exclusion y de la indiferencia.

Quisiera hoy reflexionar con ustedes
sobre el cambio que queremos y
necesitamos. Ustedes saben que
escribi recientemente sobre los
problemas del cambio climatico.
Pero, esta vez, quiero hablar de un
cambio en otro sentido. Un cambio
positivo, un cambio que nos haga
bien, un cambio —podriamos decir—
redentor. Porque lo necesitamos. Sé
que ustedes buscan un cambio y no
solo ustedes: en los distintos
encuentros, en los distintos viajes he



comprobado que existe una espera,
una fuerte busqueda, un anhelo de
cambio en todos los Pueblos del
mundo. Incluso dentro de esa
minoria cada vez mas reducida que
cree beneficiarse con este sistema
reina la insatisfaccion y
especialmente la tristeza. Muchos
esperan un cambio que los libere de
esa tristeza individualista que
esclaviza.

El tiempo, hermanos, hermanas, el
tiempo parece que se estuviera
agotando; no alcanzd el pelearnos
entre nosotros, sino que hasta nos
ensafiamos con nuestra casa. Hoy la
comunidad cientifica acepta lo que
hace ya desde mucho tiempo
denuncian los humildes: se estan
produciendo dafios tal vez
irreversibles en el ecosistema. Se esta
castigando a la tierra, a los pueblos y
a las personas de un modo casi
salvaje. Y detras de tanto dolor, tanta
muerte y destruccion, se huele el tufo



de eso que Basilio de Cesarea —uno
de los primeros tedlogos de la Iglesia
— llamaba “el estiércol del diablo”.
La ambicion desenfrenada de dinero
que gobierna. Ese es “el estiércol del
diablo”. El servicio para el bien
comun queda relegado. Cuando el
capital se convierte en idolo y dirige
las opciones de los seres humanos,
cuando la avidez por el dinero tutela
todo el sistema socioeconomico,
arruina la sociedad, condena al
hombre, lo convierte en esclavo,
destruye la fraternidad interhumana,
enfrenta pueblo contra pueblo y,
como vemos, incluso pone en riesgo
esta nuestra casa comun, la hermana
y madre tierra.

No quiero extenderme describiendo
los efectos malignos de esta sutil
dictadura: ustedes los conocen.
Tampoco basta con sefalar las
causas estructurales del drama social
y ambiental contemporaneo.
Sufrimos cierto exceso de diagnastico



que a veces nos lleva a un pesimismo
charlatan o a regodearnos en lo
negativo. Al ver la crénica negra de
cada dia, creemos que no hay nada
que se puede hacer salvo cuidarse a
uno mismo y al pequefio circulo de la
familia y los afectos.

¢Qué puedo hacer yo, cartonero,
catadora, pepenador, recicladora
frente a tantos problemas si apenas
gano para comer? ;Qué puedo hacer
yo artesano, vendedor ambulante,
transportista, trabajador excluido si
ni siquiera tengo derechos laborales?
¢Qué puedo hacer yo, campesina,
indigena, pescador que apenas
puedo resistir el avasallamiento de
las grandes corporaciones? ;Qué
puedo hacer yo desde mi villa, mi
chabola, mi poblacion, mi rancherio
cuando soy diariamente
discriminado y marginado? {Qué
puede hacer ese estudiante, ese
joven, ese militante, ese misionero
que patea las barriadas y los parajes



con el corazon lleno de suefios pero
casi sin ninguna solucion para sus
problemas? Pueden hacer mucho.
Pueden hacer mucho. Ustedes, los
mas humildes, los explotados, los
pobres y excluidos, pueden y hacen
mucho. Me atrevo a decirles que el
futuro de la humanidad esta, en gran
medida, en sus manos, en su
capacidad de organizarse y
promover alternativas creativas, en
la busqueda cotidiana de “las tres t”,
¢de acuerdo? (trabajo, techo y tierra)
y también, en su participacion
protagonica en los grandes procesos
de cambio, cambios nacionales,
cambios regionales y cambios
mundiales. {No se achiquen!

2. Segundo. Ustedes son sembradores
de cambio. Aqui en Bolivia he
escuchado una frase que me gusta
mucho: “proceso de cambio”. El
cambio concebido no como algo que
un dia llegara porque se impuso tal o
cual opcion politica o porque se



instauro tal o cual estructura social.
Dolorosamente sabemos que un
cambio de estructuras que no viene
acompafiado de una sincera
conversion de las actitudes y del
corazon termina a la larga o a la
corta por burocratizarse,
corromperse y sucumbir. Hay que
cambiar el corazon. Por eso me gusta
tanto la imagen del proceso, los
procesos, donde la pasion por
sembrar, por regar serenamente lo
que otros veran florecer, remplaza la
ansiedad por ocupar todos los
espacios de poder disponibles y ver
resultados inmediatos. La opcion es
por generar procesos y no por
ocupar espacios. Cada uno de
nosotros no es mas que parte de un
todo complejo y diverso
interactuando en el tiempo: pueblos
que luchan por una significacion, por
un destino, por vivir con dignidad,
por “vivir bien”, dignamente, en ese
sentido.



Ustedes, desde los movimientos
populares, asumen las labores de
siempre motivados por el amor
fraterno que se revela contra la
injusticia social. Cuando miramos el
rostro de los que sufren, el rostro del
campesino amenazado, del
trabajador excluido, del indigena
oprimido, de la familia sin techo, del
migrante perseguido, del joven
desocupado, del nifio explotado, de la
madre que perdio a su hijo en un
tiroteo porque el barrio fue copado
por el narcotrafico, del padre que
perdio a su hija porque fue sometida
a la esclavitud; cuando recordamos
esos “rostros y esos nombres” se nos
estremecen las entrafias frente a
tanto dolor y nos conmovemos, todos
nos conmovemos... Porque “hemos
visto y oido”, no la fria estadistica
sino las heridas de la humanidad
doliente, nuestras heridas, nuestra
carne. Eso es muy distinto a la
teorizacion abstracta o la
indignacion elegante. Eso nos



conmueve, nos mueve y buscamos al
otro para movernos juntos. Esa
emocion hecha accion comunitaria
no se comprende unicamente con la
razon: tiene un plus de sentido que
solo los pueblos entienden y que da
su mistica particular a los
verdaderos movimientos populares.

Ustedes viven cada dia, empapados,
en el nudo de la tormenta humana.
Me han hablado de sus causas, me
han hecho parte de sus luchas, ya
desde Buenos Aires, y yo se los
agradezco. Ustedes, queridos
hermanos, trabajan muchas veces en
lo pequerio, en lo cercano, en la
realidad injusta que se les impuso y a
la que no se resignan, oponiendo una
resistencia activa al sistema
idolatrico que excluye, degrada y
mata. Los he visto trabajar
incansablemente por la tierra y la
agricultura campesina, por sus
territorios y comunidades, por la
dignificacion de la economia



popular, por la integracion urbana
de sus villas y asentamientos, por la
autoconstruccion de viviendas y el
desarrollo de infraestructura barrial,
y en tantas actividades comunitarias
que tienden a la reafirmacion de algo
tan elemental e innegablemente
necesario como el derecho a “las tres
t”: tierra, techo y trabajo.

Ese arraigo al barrio, a la tierra, al
oficio, al gremio, ese reconocerse en
el rostro del otro, esa proximidad del
dia a dia, con sus miserias, porque
las hay, las tenemos, y sus heroismos
cotidianos, es lo que permite ejercer
el mandato del amor, no a partir de
ideas o conceptos sino a partir del
encuentro genuino entre personas,
necesitamos instaurar esta cultura
del encuentro, porque ni los
conceptos ni las ideas se aman, nadie
ama un concepto, nadie ama una
idea; se aman las personas. La
entrega, la verdadera entrega surge
del amor a hombres y mujeres, nifios



y ancianos, pueblos y comunidades...
rostros, rostros y nombres que llenan
el corazon. De esas semillas de
esperanza sembradas pacientemente
en las periferias olvidadas del
planeta, de esos brotes de ternura
que lucha por subsistir en la
oscuridad de la exclusion, creceran
arboles grandes, surgiran bosques
tupidos de esperanza para oxigenar
este mundo.

Veo con alegria que ustedes trabajan
en lo cercano, cuidando los brotes;
pero, a la vez, con una perspectiva
mas amplia, protegiendo la arboleda.
Trabajan en una perspectiva que no
solo aborda la realidad sectorial que
cada uno de ustedes representa y a la
que felizmente esta arraigado, sino
que también buscan resolver de raiz
los problemas generales de pobreza,
desigualdad y exclusion.

Los felicito por eso. Es
imprescindible que, junto a la



reivindicacion de sus legitimos
derechos, los Pueblos y
organizaciones sociales construyan
una alternativa humana a la
globalizacion excluyente. Ustedes
son sembradores del cambio. Que
Dios les dé coraje, les dé alegria, les
de perseverancia y pasion para
seguir sembrando. Tengan la certeza
que tarde o temprano vamos de ver
los frutos. A los dirigentes les pido:
sean creativos y nunca pierdan el
arraigo a lo cercano, porque el padre
de la mentira sabe usurpar palabras
nobles, promover modas
intelectuales y adoptar poses
ideologicas, pero si ustedes
construyen sobre bases sdlidas, sobre
las necesidades reales y la
experiencia viva de sus hermanos, de
los campesinos e indigenas, de los
trabajadores excluidos y las familias
marginadas, seguramente no se van
a equivocar.



La Iglesia no puede ni debe estar
ajena a este proceso en el anuncio
del Evangelio. Muchos sacerdotes y
agentes pastorales cumplen una
enorme tarea acomparnando y
promoviendo a los excluidos de todo
el mundo, junto a cooperativas,
impulsando emprendimientos,
construyendo viviendas, trabajando
abnegadamente en los campos de
salud, el deporte y la educacion.
Estoy convencido que la
colaboracion respetuosa con los
movimientos populares puede
potenciar estos esfuerzos y fortalecer
los procesos de cambio.

Y tengamos siempre en el corazon a
la Virgen Maria, una humilde
muchacha de un pequefio pueblo
perdido en la periferia de un gran
imperio, una madre sin techo que
supo transformar una cueva de
animales en la casa de Jesus con unos
parfiales y una montafia de ternura.
Maria es signo de esperanza para los



pueblos que sufren dolores de parto
hasta que brote la justicia. Yo rezo a
la Virgen Maria, tan venerada por el
pueblo boliviano para que permita
que este Encuentro nuestro sea
fermento de cambio.

3. Tercero. Por ultimo quisiera que
pensemos juntos algunas tareas
importantes para este momento
historico, porque queremos un
cambio positivo para el bien de todos
nuestros hermanos y hermanas, eso
lo sabemos. Queremos un cambio
que se enriquezca con el trabajo
mancomunado de los gobiernos, los
movimientos populares y otras
fuerzas sociales, eso también lo
sabemos. Pero no es tan facil definir
el contenido del cambio, podria
decirse, el programa social que
refleje este proyecto de fraternidad y
justicia que esperamos, no es facil de
definirlo. En ese sentido, no esperen
de este Papa una receta. Ni el Papa ni
la Iglesia tienen el monopolio de la



interpretacion de la realidad social ni
la propuesta de soluciones a
problemas contemporaneos. Me
atreveria a decir que no existe una
receta. La historia la construyen las
generaciones que se suceden en el
marco de pueblos que marchan
buscando su propio camino y
respetando los valores que Dios puso
en el corazon.

Quisiera, sin embargo, proponer tres
grandes tareas que requieren el
decisivo aporte del conjunto de los
movimientos populares.

3.1. La primera tarea es poner la
economia al servicio de los Pueblos:
Los seres humanos y la naturaleza no
deben estar al servicio del dinero.
Digamos no a una economia de
exclusion e inequidad donde el
dinero reina en lugar de servir. Esa
economia mata. Esa economia
excluye. Esa economia destruye la
Madre Tierra.



La economia no deberia ser un
mecanismo de acumulacion sino la
adecuada administracion de la casa
comun. Eso implica cuidar
celosamente la casa y distribuir
adecuadamente los bienes entre
todos. Su objeto no es unicamente
asegurar la comida o un “decoroso
sustento”. Ni siquiera, aunque ya
seria un gran paso, garantizar el
acceso a “las tres t” por las que
ustedes luchan. Una economia
verdaderamente comunitaria, podria
decir, una economia de inspiracion
cristiana, debe garantizar a los
pueblos dignidad, «prosperidad sin
exceptuar bien alguno» (Juan XXIII,
Carta enciclica Mater et Magistra [15
mayo 1961], 3: AAS 53 [1961], 402).
Esta ultima frase la dijo el Papa Juan
XXIIT hace cincuenta afios. Jesus dice
en el Evangelio que aquél que le dé
espontaneamente un vaso de agua al
que tiene sed, le sera tenido en
cuenta en el Reino de los Cielos. Esto
implica “las tres t”, pero también



acceso a la educacion, la salud, la
innovacion, las manifestaciones
artisticas y culturales, la
comunicacion, el deporte y la
recreacion. Una economia justa debe
crear las condiciones para que cada
persona pueda gozar de una infancia
sin carencias, desarrollar sus talentos
durante la juventud, trabajar con
plenos derechos durante los afios de
actividad y acceder a una digna
jubilacion en la ancianidad. Es una
economia donde el ser humano en
armonia con la naturaleza,
estructura todo el sistema de
produccion y distribucion para que
las capacidades y las necesidades de
cada uno encuentren un cauce
adecuado en el ser social. Ustedes, y
también otros pueblos, resumen este
anhelo de una manera simple y bella:
“vivir bien”, que no es lo mismo de
“pasarla bien”.

Esta economia no es solo deseable y
necesaria sino también es posible. No



es una utopia ni una fantasia. Es una
perspectiva extremadamente
realista. Podemos lograrlo. Los
recursos disponibles en el mundo,
fruto del trabajo intergeneracional
de los pueblos y los dones de la
creacion, son mas que suficientes
para el desarrollo integral de «todos
los hombres y de todo el

hombre» (Pablo VI, Carta enciclica
Popolorum progressio [26 marzo
1967], 14: AAS59 [1967], 264). El
problema, en cambio, es otro. Existe
un sistema con otros objetivos. Un
sistema que ademads de acelerar
irresponsablemente los ritmos de la
produccion, ademads de implementar
métodos en la industria y la
agricultura que dafian a la Madre
Tierra en aras de la “productividad”,
sigue negandoles a miles de millones
de hermanos los mas elementales
derechos econdmicos, sociales y
culturales. Ese sistema atenta contra
el proyecto de Jesus, contra la Buena
Noticia que trajo Jesus.



La distribucion justa de los frutos de
la tierra y el trabajo humano no es
mera filantropia. Es un deber moral.
Para los cristianos, la carga es aun
mas fuerte: es un mandamiento. Se
trata de devolverles a los pobresy a
los pueblos lo que les pertenece. El
destino universal de los bienes no es
un adorno discursivo de la doctrina
social de la Iglesia. Es una realidad
anterior a la propiedad privada. La
propiedad, muy en especial cuando
afecta los recursos naturales, debe
estar siempre en funcion de las
necesidades de los pueblos. Y estas
necesidades no se limitan al
consumo. No basta con dejar caer
algunas gotas cuando lo pobres
agitan esa copa que nunca derrama
por si sola. Los planes asistenciales
que atienden ciertas urgencias, solo
deberian pensarse como respuestas
pasajeras, coyunturales. Nunca
podrian sustituir la verdadera
inclusion: ésa que da el trabajo



digno, libre, creativo, participativo y
solidario.

Y en este camino, los movimientos
populares tienen un rol esencial, no
solo exigiendo y reclamando, sino
fundamentalmente creando. Ustedes
son poetas sociales: creadores de
trabajo, constructores de viviendas,
productores de alimentos, sobre todo
para los descartados por el mercado
mundial.

He conocido de cerca distintas
experiencias donde los trabajadores
unidos en cooperativas y otras
formas de organizacion comunitaria
lograron crear trabajo donde solo
habia sobras de la economia
idolatrica. Y vi que algunos estan
aqui. Las empresas recuperadas, las
ferias francas y las cooperativas de
cartoneros son ejemplos de esa
economia popular que surge de la
exclusion y, de a poquito, con
esfuerzo y paciencia, adopta formas



solidarias que la dignifican. Y jqué
distinto es eso a que los descartados
por el mercado formal sean
explotados como esclavos!

Los gobiernos que asumen como
propia la tarea de poner la economia
al servicio de los pueblos deben
promover el fortalecimiento,
mejoramiento, coordinacion y
expansion de estas formas de
economia popular y produccion
comunitaria. Esto implica mejorar
los procesos de trabajo, proveer
infraestructura adecuada y
garantizar plenos derechos a los
trabajadores de este sector
alternativo. Cuando Estado y
organizaciones sociales asumen
juntos la mision de «las tres t» se
activan los principios de solidaridad
y subsidiariedad que permiten
edificar el bien comun en una
democracia plena y participativa.



3.2. La segunda tarea es unir
nuestros Pueblos en el camino de la
paz y la justicia.

Los pueblos del mundo quieren ser
artifices de su propio destino.
Quieren transitar en paz su marcha
hacia la justicia. No quieren tutelajes
ni injerencias donde el mas fuerte
subordina al mas débil. Quieren que
su cultura, su idioma, sus procesos
sociales y tradiciones religiosas sean
respetados. Ningun poder factico o
constituido tiene derecho a privar a
los paises pobres del pleno ejercicio
de su soberania y, cuando lo hacen,
vemos nuevas formas de
colonialismo que afectan seriamente
las posibilidades de paz y de justicia
porque «la paz se funda no solo en el
respeto de los derechos del hombre,
sino también en los derechos de los
pueblos particularmente el derecho a
la independencia» (Pontificio Consejo
«Justicia y Paz», Compendio de la
Doctrina Social de la Iglesia, 157).



Los pueblos de Latinoamérica
parieron dolorosamente su
independencia politica y, desde
entonces llevan casi dos siglos de una
historia dramatica y llena de
contradicciones intentando
conquistar una independencia plena.

En estos ultimos afios, después de
tantos desencuentros, muchos paises
latinoamericanos han visto crecer la
fraternidad entre sus pueblos. Los
gobiernos de la Region aunaron
esfuerzos para hacer respetar su
soberania, la de cada pais, la del
conjunto regional, que tan
bellamente, como nuestros Padres de
antafo, llaman la “Patria Grande”.
Les pido a ustedes, hermanos y
hermanas de los movimientos
populares, que cuiden y acrecienten
esta unidad. Mantener la unidad
frente a todo intento de division es
necesario para que la region crezca
en paz y justicia.



A pesar de estos avances, todavia
subsisten factores que atentan contra
este desarrollo humano equitativo y
coartan la soberania de los paises de
la “Patria Grande” y otras latitudes
del planeta. El nuevo colonialismo
adopta diversas fachadas. A veces, es
el poder anénimo del idolo dinero:
corporaciones, prestamistas, algunos
tratados denominados «de libre
comercio» y la imposicion de
medidas de «austeridad» que
siempre ajustan el cinturon de los
trabajadores y los pobres. Los
obispos latinoamericanos lo
denunciamos con total claridad en el
documento de Aparecida cuando
seafirma que «las instituciones
financieras y las empresas
transnacionales se fortalecen al
punto de subordinar las economias
locales, sobre todo, debilitando a los
Estados, que aparecen cada vez mas
impotentes para llevar adelante
proyectos de desarrollo al servicio de
sus poblaciones» (V Conferencia



General del Episcopado
Latinoamericano [2007], Documento
Conclusivo, Aparecida, 66). En otras
ocasiones, bajo el noble ropaje de la
lucha contra la corrupcion, el
narcotrafico o el terrorismo —graves
males de nuestros tiempos que
requieren una accion internacional
coordinada— vemos que se impone a
los Estados medidas que poco tienen
que ver con la resolucion de esas
problematicas y muchas veces
empeora las cosas.

Del mismo modo, la concentracion
monopdlica de los medios de
comunicacion social que pretende
imponer pautas alienantes de
consumo y cierta uniformidad
cultural es otra de las formas que
adopta el nuevo colonialismo. Es el
colonialismo ideoldgico. Como dicen
los Obispos de Africa, muchas veces
se pretende convertir a los paises
pobres en «piezas de un mecanismo
y de un engranaje gigantesco» (Juan



Pablo II, Exhort. ap. postsinodal
Ecclesia in Africa [14 septiembre
1995], 52: AAS 88 [1996], 32-33; Id.,
Cart enc. Sollicitudo rei socialis [30
diciembre 1987], 22: AAS 80 [1988],
539).

Hay que reconocer que ninguno de
los graves problemas de la
humanidad se puede resolver sin
interaccion entre los Estados y los
pueblos a nivel internacional. Todo
acto de envergadura realizado en
una parte del planeta repercute en
todo en términos econémicos,
ecologicos, sociales y culturales.
Hasta el crimen y la violencia se han
globalizado. Por ello ningun
gobierno puede actuar al margen de
una responsabilidad comun. Si
realmente queremos un cambio
positivo, tenemos que asumir
humildemente nuestra
interdependencia, es decir, nuestra
sana interdependencia. Pero
interaccion no es sinéonimo de



imposicion, no es subordinacion de
unos en funcion de los intereses de
otros. El colonialismo, nuevo y viejo,
que reduce a los paises pobres a
meros proveedores de materia prima
y trabajo barato, engendra violencia,
miseria, migraciones forzadas y
todos los males que vienen de la
mano... precisamente porque al
poner la periferia en funcion del
centro les niega el derecho a un
desarrollo integral. Y eso,
hermanoses inequidad y la
inequidad genera violencia que no
habra recursos policiales, militares o
de inteligencia capaces de detener.

Digamos no, entonces, a las viejas y
nuevas formas de colonialismo.
Digamos si al encuentro entre
pueblos y culturas. Felices los que
trabajan por la paz.

Y aqui quiero detenerme en un tema
importante. Porque alguno podra
decir, con derecho, que “cuando el



Papa habla del colonialismo se olvida
de ciertas acciones de la Iglesia”. Les
digo, con pesar: se han cometido
muchos y graves pecados contra los
pueblos originarios de América en
nombre de Dios. Lo han reconocido
mis antecesores, lo ha dicho el
CELAM, el Consejo Episcopal
Latinoamericano, y también quiero
decirlo. Al igual que san Juan Pablo II
pido que la Iglesia —y cito lo que dijo
él— «se postre ante Dios e implore
perdon por los pecados pasados y
presentes de sus hijos» (Juan Pablo II,
Bula Incarnationis mysterium, 11). Y
quiero decirles, quiero ser muy claro,
como lo fue san Juan Pablo II: pido
humildemente perdon, no solo por
las ofensas de la propia Iglesia sino
por los crimenes contra los pueblos
originarios durante la llamada
conquista de América. Y junto, junto
a este pedido de perdon y para ser
justos, también quiero que
recordemos a millares de sacerdotes,
obispos, que se opusieron



fuertemente a la logica de la espada
con la fuerza de la Cruz. Hubo
pecado, hubo pecado y abundante,
pero no pedimos perdon, y por eso
pedimos perdon, y pido perddn, pero
alli también, donde hubo pecado,
donde hubo abundante pecado,
sobreabundo la gracia a través de
esos hombres que defendieron la
justicia de los pueblos originarios.

Les pido también a todos, creyentes y
no creyentes, que se acuerden de
tantos obispos, sacerdotes y laicos
que predicaron y predican la buena
noticia de Jesus con coraje y
mansedumbre, respeto y en paz —
dije obispos, sacerdotes, y laicos, no
me quiero olvidar de las monjitas
que andénimamente patean nuestros
barrios pobres llevando un mensaje
de paz y de bien—, que en su paso
por esta vida dejaron conmovedoras
obras de promocion humana y de
amor, muchas veces junto a los
pueblos indigenas o acompafiando a



los propios movimientos populares
incluso hasta el martirio. La Iglesia,
sus hijos e hijas, son una parte de la
identidad de los pueblos en
latinoamericana. Identidad que tanto
aqui como en otros paises algunos
poderes se emperfian en borrar, tal
vez porque nuestra fe es
revolucionaria, porque nuestra fe
desafia la tirania del idolo dinero.
Hoy vemos con espanto como en
Medio Oriente y otros lugares del
mundo se persigue, se tortura, se
asesina a muchos hermanos nuestros
por su fe en Jesus. Eso también
debemos denunciarlo: dentro de esta
tercera guerra mundial en cuotas
que vivimos, hay una especie —
fuerzo la palabra— de genocidio en
marcha que debe cesar.

A los hermanos y hermanas del
movimiento indigena
latinoamericano, déjenme trasmitirle
mi mas hondo carifio y felicitarlos
por buscar la conjuncidén de sus



pueblos y culturas, eso —conjuncion
de pueblos y culturas— eso que a mi
me gusta llamar poliedro, una forma
de convivencia donde las partes
conservan su identidad
construyendo juntas una pluralidad
que no atenta, sino que fortalece la
unidad. Su busqueda de esa
interculturalidad que combina la
reafirmacion de los derechos de los
pueblos originarios con el respeto a
la integridad territorial de los
Estados nos enriquece y nos fortalece
a todos.

3.3. Y la tercera tarea, tal vez la mas
importante que debemos asumir hoy,
es defender la Madre Tierra.

La casa comun de todos nosotros esta
siendo saqueada, devastada, vejada
impunemente. La cobardia en su
defensa es un pecado grave. Vemos
con decepcion creciente como se
suceden una tras otras las cumbres
internacionales sin ningun resultado



importante. Existe un claro,
definitivo e impostergable
imperativo ético de actuar que no se
esta cumpliendo. No se puede
permitir que ciertos intereses —que
son globales pero no universales— se
impongan, sometan a los Estados y
organismos internacionales, y
continuden destruyendo la creacion.
Los Pueblos y sus movimientos estan
llamados a clamar a movilizarse, a
exigir —pacifica pero tenazmente—
la adopcion urgente de medidas
apropiadas. Yo les pido, en nombre
de Dios, que defiendan a la Madre
Tierra. Sobre éste tema me he
expresado debidamente en la carta
enciclica Laudato si’, que creo que les
serd dada al finalizar.

4. Para finalizar, quisiera decirles
nuevamente: el futuro de la
humanidad no estd iunicamente en
manos de los grandes dirigentes, las
grandes potencias y las élites. Esta
fundamentalmente en manos de los



Pueblos; en su capacidad de
organizarse y también en sus manos
que riegan con humildad y
conviccion este proceso de cambio.
Los acompaiio. Y cada uno,
repitamonos desde el corazon:
ninguna familia sin vivienda, ningun
campesino sin tierra, ningun
trabajador sin derechos, ningun
pueblo sin soberania, ninguna
persona sin dignidad, ningun nifio
sin infancia, ningun joven sin
posibilidades, ningun anciano sin
una venerable vejez. Sigan con su
lucha y, por favor, cuiden mucho a la
Madre Tierra. Créanme, y soy
sincero, de corazodn les digo: rezo por
ustedes, rezo con ustedes y quiero
pedirle a nuestro Padre Dios que los
acompaiie y los bendiga, que los
colme de su amor y los defienda en el
camino dandoles abundantemente
esa fuerza que nos mantiene en pie:
esa fuerza es la esperanza. Y una
cosa importante: la esperanza no
defrauda. Y, por favor, les pido que



recen por mi. Y si alguno de ustedes
no puede rezar, con todo respeto, le
pido que me piense bien y me mande
buena onda. Gracias.

Palabras del Santo Padre en
ocasion de la entrega de dos
condecoraciones a la Virgen de
Copacabana, patrona de Bolivia

El sefior Presidente de la nacién en
un gesto de calidez ha tenido la
delicadeza de ofrecerme dos
condecoraciones en nombre del
pueblo boliviano. Agradezco el
carifio del pueblo boliviano y
agradezco esta fineza, esta
delicadeza del sefior Presidente y
quisiera dejar estas dos
condecoraciones a la patrona de
Bolivia, a la madre de esta noble
nacion para que ella se acuerde
siempre de su pueblo y también
desde Bolivia, desde su santuario,
donde quisiera que estuvieran, se
acuerde del sucesor de Pedro y de



toda la Iglesia, y desde Bolivia la
cuide.

Madre del Salvador y madre nuestra,
ty, reina de Bolivia, desde la altura
de tu santuario en Copacabana,
atiendes a las suplicas y a las
necesidades de tus hijos,
especialmente de los mas pobres y
abandonados, y los proteges.

Recibe como obsequio del corazon de
Bolivia y de mi afecto filial los
simbolos del carifio y de la cercania
que —en nombre del Pueblo
boliviano— me ha entregado con
afecto cordial y generoso el sefior
Presidente Evo Morales Ayma, en
ocasion de este viaje apostolico, que
he confiado a tu solicita intercesion.

Te ruego que estos reconocimientos,
que dejo aqui en Bolivia a tus pies, y
que recuerdan la nobleza del vuelo
del condor en los cielos de los Andes
y el conmemorado sacrificio del
padre Luis Espinal, S.I., sean



emblemas del amor perenne y de la
perseverante gratitud del Pueblo
boliviano a tu solicita y fuerte
ternura.

En este momento pongo en tu
corazon mis oraciones por todas las
peticiones de tus hijos, que he
recibido en estos dias: te suplico que
les escuches; concede a ellos tu
aliento y tu proteccidn, y manifiesta
a toda Bolivia tu ternura de mujer y
madre de Dios, que vive y reina por
los siglos de los siglos. Amén.

Visita al Centro de Rehabilitacion
Santa Cruz-Palmasola

Queridos hermanos y hermanas:

iBuenos dias! No podia dejar Bolivia
sin venir a verlos, sin dejar de
compartir la fe y la esperanza que
nace del amor entregado en la cruz.
Gracias por recibirme. Sé que se han
preparado y rezado por mi. Muchas
gracias.



En las palabras de Mons. Jesus Juarez
y en el testimonio de los hermanos
que han intervenido he podido
comprobar como el dolor no es capaz
de apagar la esperanza en lo mas
profundo del corazon, y que la vida
sigue brotando con fuerza en
circunstancias adversas.

¢Quién esta ante ustedes?, podrian
preguntarse. Me gustaria
responderles la pregunta con una
certeza de mi vida, con una certeza
que me ha marcado para siempre. El
que esta ante ustedes es un hombre
perdonado. Un hombre que fue y es
salvado de sus muchos pecados. Y es
asi es como me presento. No tengo
mucho mas para darles u ofrecerles,
pero lo que tengo y lo que amo, si
quiero darselo, si quiero compartirlo:
es Jesus, Jesucristo, la misericordia
del Padre.

Fl vino a mostrarnos, a hacer visible
el amor que Dios tiene por nosotros.



Por vos, por vos, por vos, por mi. Un
amor activo, real. Un amor que tomo
en serio la realidad de los suyos. Un
amor que sana, perdona, levanta,
cura. Un amor que se acercay
devuelve dignidad. Una dignidad que
la podemos perder de muchas
maneras y formas. Pero Jesus es un
empecinado de esto: dio su vida por
esto, para devolvernos la identidad
perdida, para revestirnos con toda su
fuerza de dignidad.

Me viene a la memoria una
experiencia que nos puede ayudar:
Pedro y Pablo, discipulos de Jesus
también estuvieron presos. También
fueron privados de la libertad. En esa
circunstancia hubo algo que los
sostuvo, algo que no los dejo caer en
la desesperacion, que no los dejo caer
en la oscuridad que puede brotar del
sin sentido. Y fue la oracion. Fue
orar. Oracion personal y
comunitaria. Ellos rezaron y por

ellos rezaban. Dos movimientos, dos



acciones que generan entre si una
red que sostiene la vida y la
esperanza. Nos sostiene de la
desesperanza y nos estimula a seguir
caminando. Una red que va
sosteniendo la vida, la de ustedes y la
de sus familias. Vos hablabas de tu
madre [el Papa se dirige a la persona
que ha dado su testimonio al
principio]. La oracion de las madres,
la oracion de las esposas, la oracion
de los hijos, y la de ustedes: eso es
una red, que va llevando adelante la
vida.

Porque cuando Jesus entra en la vida,
uno no queda detenido en su pasado
sino que comienza a mirar el
presente de otra manera, con otra
esperanza. Uno comienza a mirar
con otros 0jos su propia persona, su
propia realidad. No queda anclado
en lo que sucedio, sino que es capaz
de llorar y encontrar ahi la fuerza
para volver a empezar. Y si en algun
momento estamos tristes, estamos



mal, bajoneados, los invito a mirar el
rostro de Jesus crucificado. En su
mirada, todos podemos encontrar
espacio. Todos podemos poner junto
a Fl nuestras heridas, nuestros
dolores, asi como también nuestros
errores, nuestros pecados, tantas
cosas en las que nos podemos haber
equivocado. En las llagas de Jesus
encuentran lugar nuestras llagas.
Porque todos estamos llagados, de
una u otra manera. Y llevar nuestras
llagas a las llagas de Jesus. ¢Para
qué? Para ser curadas, lavadas,
transformadas, resucitadas. E1 murio
por vos, por mi, para darnos su mano
y levantarnos. Charlen, charlen con
los curas que vienen, charlen.
Charlen con los hermanos y las
hermanas que vienen, charlen.
Charlen con todos los que vienen a
hablarles de Jesus. Jesus quiere
levantarlos siempre.

Y esta certeza nos moviliza a trabajar
por nuestra dignidad. Reclusion no



es lo mismo que exclusién —que
quede claro—, porque la reclusion
forma parte de un proceso de
reinsercion en la sociedad. Son
muchos los elementos que juegan en
su contra en este lugar —lo sé bien, y
vos [el Papa se dirige de nuevo a la
persona que dio su testimonio al
comienzo] mencionaste algunos con
mucha claridad—: el hacinamiento,
la lentitud de la justicia, la falta de
terapias ocupacionales y de politicas
de rehabilitacion, la violencia, la
carencia de facilidades de estudios
universitarios, lo cual hace necesaria
una rapida y eficaz alianza
interinstitucional para encontrar
respuestas.

Sin embargo, mientras se lucha por
eso, no podemos dar todo por
perdido. Hay cosas que hoy podemos
hacer.

Aqui, en este Centro de
Rehabilitacidn, la convivencia



depende en parte de ustedes. El
sufrimiento y la privacion pueden
volver nuestro corazon egoista y dar
lugar a enfrentamientos, pero
también tenemos la capacidad de
convertirlo en ocasion de auténtica
fraternidad. Ayudense entre ustedes.
No tengan miedo a ayudarse entre
ustedes. El demonio busca la pelea,
busca la rivalidad, la division, los
bandos. No le hagan el juego. Luchen
por salir adelante unidos.

Me gustaria pedirles también que
lleven mi saludo a sus familias .
Algunas estan aqui. {Es tan
importante la presencia y la ayuda
de la familia! Los abuelos, el padre,
la madre, los hermanos, la pareja, los
hijos. Nos recuerdan que merece la
pena vivir y luchar por un mundo
mejor.

Por ultimo, una palabra de aliento a
todos los que trabajan en este Centro:
a sus dirigentes, a los agentes de la



Policia penitenciaria, a todo el
personal. Ustedes cumplen un
servicio publico y fundamental.
Tienen una importante tarea en este
proceso de reinsercion. Tarea de
levantar y no rebajar; de dignificar y
no humillar; de animar y no afligir.
Este proceso pide dejar una ldgica de
buenos y malos para pasar a una
l6gica centrada en ayudar a la
persona. Y esta logica de ayudar a la
persona los va a salvar a ustedes de
todo tipo de corrupcion y mejorara
las condiciones para todos. Ya que un
proceso asi vivido nos dignifica, nos
anima y nos levanta a todos.

Antes de darles la bendicion me
gustaria que rezdramos un rato en
silencio, en silencio cada uno desde
su corazon. Cada uno sepa como
hacerlo...

[Silencio]

Por favor, les pido que sigan rezando
por mi, porque yo también tengo mis



errores y debo hacer penitencia.
Muchas gracias.

Y que Dios nuestro Padre mire
nuestro corazon, y que Dios nuestro
Padre, que nos quiere, nos dé su
fuerza, su paciencia, su ternura de
Padre, nos bendiga. En el nombre del
Padre y del Hijo y del Espiritu Santo.
Y no se olviden de rezar por mi.
Gracias.

Discurso del Santo Padre durante
el encuentro con las autoridades y
con el cuerpo diplomatico en el
jardin del Palacio de Lopez

Sefior Presidente,

Autoridades de la Republica,
Miembros del Cuerpo diplomatico,
Seforas y sefnores:

Saludo cordialmente a Vuestra
Excelencia, sefior Presidente de la
Republica, y le agradezco las



deferentes palabras de bienvenida y
de afecto que me ha dirigido, en
nombre también del gobierno, de las
altas magistraturas del Estado y del
querido pueblo paraguayo. Saludo
también a los distinguidos miembros
del nuerpo diplomatico y, a través de
ellos, hago llegar mis sentimientos de
respeto y aprecio a sus respectivos
paises.

Un «gracias» especial para todas las
personas e instituciones que han
colaborado con esfuerzoy
dedicacion en la preparacion de este
viaje y a que me sienta en casa. Y no
es dificil sentirse en casa en esta
tierra tan acogedora. Paraguay es
conocido como el corazon de
América, y no solo por la posicion
geografica, sino también por el calor
de la hospitalidad y cercania de sus
gentes.

Ya desde sus primeros pasos como
nacion independiente, y hasta épocas



muy recientes, la historia de
Paraguay ha conocido el sufrimiento
terrible de la guerra, del
enfrentamiento fratricida, de la falta
de libertad y de la conculcacion de
los derechos humanos. jCuanto dolor
y cudnta muerte! Pero es admirable
el teson y el espiritu de superacion
del pueblo paraguayo para rehacerse
ante tanta adversidad y seguir
esforzandose por construir una
nacion prosperay en paz. Aqui —en
el jardin de este palacio que ha sido
testigo de la historia paraguaya:
desde cuando solo era ribera del rio
y lo usaban los guaranies, hasta los
ultimos acontecimientos
contemporaneos— quiero rendir
tributo a esos miles de paraguayos
sencillos, cuyos nombres no
apareceran escritos en los libros de
historia, pero que han sido y
seguiran siendo verdaderos
protagonistas de su pueblo. Y quiero
reconocer con emocion y admiracion
el papel desempefiado por la mujer



paraguaya en esos momentos tan
dramaticos de la historia, de modo
especial esa guerra inicua que llego a
destruir casi la fraternidad de
nuestros pueblos. Sobre sus hombros
de madres, esposas y viudas, han
llevado el peso mas grande, han
sabido sacar adelante a sus familias y
a su pais, infundiendo en las nuevas
generaciones la esperanza en un
mafana mejor. Dios bendiga a la
mujer paraguaya, la mas gloriosa de
América.

Un pueblo que olvida su pasado, su
historia, sus raices, no tiene futuro,
es un pueblo seco. La memoria,
asentada firmemente sobre la
justicia, alejada de sentimientos de
venganza y de odio, transforma el
pasado en fuente de inspiracion para
construir un futuro de convivencia y
armonia, haciéndonos conscientes de
la tragedia y la sinrazon de la guerra.
iNunca mads guerras entre hermanos!
iConstruyamos siempre la paz!



También una paz del dia a dia, una
paz de la vida cotidiana, en la que
todos participamos evitando gestos
arrogantes, palabras hirientes,
actitudes prepotentes, y fomentando
en cambio la comprension, el didlogo
y la colaboracion.

Desde hace algunos afios, Paraguay
se estd comprometiendo en la
construccion de un proyecto
democratico sélido y estable. Y es
justo reconocer con satisfaccion lo
mucho que se ha avanzado en este
camino gracias al esfuerzo de todos,
aun en medio de grandes dificultades
e incertidumbres. Los animo a que
sigan trabajando con todas sus
fuerzas para consolidar las
estructuras e instituciones
democraticas que den respuesta a las
justas aspiraciones de los
ciudadanos. La forma de gobierno
adoptada en su Constitucion,
«democracia representativa,
participativa y pluralista», basada en



la promocion y respeto de los
derechos humanos, nos aleja de la
tentacion de la democracia formal,
que Aparecida definia como la que se
«contentaba con estar fundada en la
limpieza de procesos electorales» (cf.
Documento de Aparecida 74). Esa es
una democracia formal.

En todos los ambitos de la sociedad,
pero especialmente en la actividad
publica, se ha de potenciar el didlogo
como medio privilegiado para
favorecer el bien comun, sobre la
base de la cultura del encuentro, del
respeto y del reconocimiento de las
legitimas diferencias y opiniones de
los demas. No hay que detenerse en
lo conflictivo, la unidad siempre es
superior al conflicto; es un ejercicio
interesante decantar en el amor a la
patria, en el amor al pueblo, toda
perspectiva que nace de las
convicciones de una opcion
partidaria o ideoldgica. Y en ese
mismo amor tiene que ser el impulso



para crecer cada dia mas en
gestiones transparentes y que luchan
impetuosamente contra la
corrupcion. Sé que existe una firme
voluntad para desterrar hoy la
corrupcion.

Queridos amigos, en la voluntad de
servicio y de trabajo por el bien
comun, los pobres y necesitados han
de ocupar un lugar prioritario. Se
estan haciendo muchos esfuerzos
para que Paraguay progrese por la
senda del crecimiento economico. Se
han dado pasos importantes en el
campo de la educacion y la sanidad.
Que no cese ese esfuerzo de todos los
actores sociales, hasta que no haya
mas nifios sin acceso a la educacion,
familias sin hogar, obreros sin
trabajo digno, campesinos sin tierras
que cultivar y tantas personas
obligadas a emigrar hacia un futuro
incierto; que no haya mas victimas
de la violencia, la corrupcion o el
narcotrafico. Un desarrollo



economico que no tiene en cuenta a
los mas débiles y desafortunados no
es verdadero desarrollo. La medida
del modelo econdémico ha de ser la
dignidad integral de la persona,
especialmente la persona mas
vulnerable e indefensa.

Sefior Presidente, queridos amigos.
En nombre también de mis
hermanos obispos del Paraguay,
deseo asegurarles el compromiso y la
colaboracion de la Iglesia catdlica en
el afan comun por construir una
sociedad justa e inclusiva, en la que
se pueda convivir en paz y armonia.
Porque todos, también los pastores
de la Iglesia, estamos llamados a
preocuparnos por la construccion de
un mundo mejor (cf. Evangelii
gaudium 183). Nos mueve a ello la
certeza de nuestra fe en Dios, que
quiso hacerse hombre y, viviendo
entre nosotros, compartir nuestra
suerte. Cristo nos abre el camino de
la misericordia, que asentado sobre



la justicia, va mas alld, y alumbra la
caridad, para que nadie se quede al
margen de esta gran familia que es el
Paraguay, al que aman y quieren
Servir.

Con la inmensa alegria de
encontrarme en esta tierra
consagrada a la Virgen de Caacupé —
y quiero recordar también
especialmente a mis hermanos
paraguayos de Buenos Aires, de mi
anterior didcesis; ellos tienen la
parroquia de la Virgen de los
Milagros de Caacupé—, imploro la
bendicion del Sefior sobre todos
ustedes, sobre sus familias y sobre
todo el querido pueblo paraguayo.
Que Paraguay sea fecundo, como lo
indica la flor de la pasiflora en el
manto de la Virgen y, como esa cinta
con los colores paraguayos que tiene
la imagen, asi se abrace a la Madre
de Caacupé. Muchas gracias.



Discurso del Santo Padre durante
su visita al Hospital general
pediatrico “Nifios de Acosta Nu”

Palabras improvisadas por el
Santo Padre:

Buenos dias, un saludo de corazon.

Ustedes saben que en el Evangelio...
una escena en la que Jesus se enojo.
Se enojo otras veces, pero una que se
enojo mucho. Y se enojo con los que
mas queria, con los apostoles. Jesus
se enojo una vez con los apostoles. ¢Y
saben por qué? Porque no dejaban
que los chicos se acercaran. Para
Jesus los chicos son muy
importantes, hasta tal punto, que nos
dice a todos los grandes, a todos ya
los que somos grandes, nos dice:
“Miren si ustedes en su corazon no se
hacen como los chicos no van a
entrar al Reino de los Cielos”. Qué
lindo! O sea, ¢qué quiso decirnos
Jesus con eso? Hacernos humildes
como los chicos, espontaneos como



los chicos... [un nifio entrega una
carta al Papa] como este que no tuvo
vergienza de traerme aca esta carta.
iCon toda espontaneidad! Sin doblez.
Los chicos son simples, son alegres.
Eso es 1o que quiere Jesus, que nos
hagamos como los chicos. Asi que
aprendamos de este enojo de Jesus,
para que no se enoje con nosotros
como se enojo cuando los apostoles.

Y otra cosa... Este es un hospital
donde muchos chicos sufren, y yo
quiero decirle a ustedes mamas y
papas, que rezo por ustedes y rezo
por sus hijos, para que la Virgen esté
muy cerca de ustedes, para que Jesus
les dé la salud a sus hijos y para que
ustedes tengan esa fuerza y esa
constancia que solamente tienen las
madres y los padres. jGracias!

Asi que... También quiero agradecer
a todos los que trabajan acd en este
hospital. jTrabajo tan sacrificado!
Médicos, enfermeros, enfermeras,



empleados, todos, ¢para qué? Para
que un chico se cure. jEs tan
importante un nifio en la vida!
Muchas gracias a todo el personal de
este hospital. Y también al capellan le
agradezco lo que hace para
acompaiiar a cada familia, a cada
chico.

Y ahora les voy a dar la bendicion a
todos, a los que estan aca, a los que
estan alli y a los que estan adentro.
[Un nifio entrega al Papa la
identificacion que llevaba colgando
sobre el pecho]. Me dice: “Te regalo
mi credencial para que me
recuerdes”. jEso es lo que quiere
Jesus de nosotros! jSeamos sencillos
como este nifio! Vamos a rezar a
Maria, a la Virgen de Caacupé. Dios
te salve, Maria...

Los bendiga Dios todopoderoso, el
Padre, el Hijo y el Espiritu Santo. Y
les pido que recen por mi.



Discurso preparado por el Santo
Padre que fue entregado en el
hospital pediatrico:

Senor director,
Queridos nifos,
Miembros del personal,
Amigos todos:

Gracias por el recibimiento tan
calido con el que me han recibido.
Gracias por este tiempo que me
permiten estar con ustedes.

Queridos nifos, quiero hacerles una
pregunta, a ver si me ayudan. Me
han dicho que son muy inteligentes,
por eso me animo. ¢Jesus se enojo
alguna vez?, ;se acuerdan cuando?.
Sé que es una pregunta dificil, asi
que los voy a ayudar. Fue cuando no
dejaron que los nifos se acercaran a
Fl. Es la unica vez en todo el
evangelio de Marcos que uso esta



expresion (Mc 10,13-15). Algo
parecido a nuestra expresion: se
lleno de bronca. ¢Alguna vez se
enojaron? Bueno, de esa misma
manera se puso Jesus, cuando no lo
dejaron estar cerca de los nifios,
cerca de ustedes. Le vino mucha
rabia. Los nifios estan dentro de los
predilectos de Jesus. No es que no
quiera a los grandes, pero se sentia
feliz cuando podia estar con ellos.
Disfrutaba mucho de su amistad y
compaifia. Pero no solo, queria
tenerlos cerca, sino que aun mas. Los
ponia como ejemplo. Le dijo a los
discipulos que si «no se hacen como
nifios, no podran entrar en el Reino
de los Cielos» (Mt 18,3)

Los nifios estaban alejados, los
grandes no los dejaban acercarse,
pero Jesus, los llamo, los abrazo y los
puso en el medio para que todos
aprendieramos a ser como ellos. Hoy
nos diria lo mismo a nosotros. Nos
mira y dice, aprendan de ellos.



Debemos aprender de ustedes, de su
confianza, alegria, ternura. De su
capacidad de lucha, de su fortaleza.
De su incomparable capacidad de
aguante. Son unos luchadores. Y
cuanto uno tiene semejantes
«guerreros» adelante, se siente
orgulloso. ¢Verdad mamas? ¢Verdad
padres y abuelos? Verlos a ustedes,
nos da fuerza, nos da animo para
tener confianza, para seguir
adelante.

Mamas, papas, abuelos sé que no es
nada facil estar aca. Hay momentos
de mucho dolor, incertidumbre. Hay
momentos de una angustia fuerte
que oprime el corazon y hay
momentos de gran alegria. Los dos
sentimientos conviven, estan en
nosotros. Pero no hay mejor remedio
que la ternura de ustedes, que su
cercania. Y me alegra saber que
entre ustedes familias, se ayudan,
estimulan, «palanquean» para salir
adelante y atravesar este momento.



Cuentan con el apoyo de los médicos,
los enfermeros y de todo el personal
de esta casa. Gracias por esta
vocacion de servicio, de ayudar no
solo a curar sino a acompanar el
dolor de sus hermanos.

No nos olvidemos, Jesus esta cerca de
sus hijos. Esta bien cerca, en el
corazon. No duden en pedirle, no
duden en hablar con El, en compartir
sus preguntas, dolores. Fl esta
siempre, pero siempre, y no los
dejara caer.

Y de algo estamos seguros y una vez
mas lo confirmo. Donde hay un hijo
esta la madre. Donde esta Jesus esta
Maria, la Virgen de Caacupé.
Pidamosle a ella, que los proteja con
su manto, que interceda por ustedes
y por su familias.

Y no se olviden de rezar por mi.
Estoy seguro de que sus oraciones,
llegan al cielo.



Homilia del Santo Padre durante la
Misa celebrada en la explanada del
Santuario mariano de Caacupé

Estar aqui con ustedes es sentirme en
casa, a los pies de nuestra Madre, la
Virgen de los Milagros de Caacupé.
En un santuario los hijos nos
encontramos con nuestra Madre y
entre nosotros recordamos que
somos hermanos. Es un lugar de
fiesta, de encuentro, de familia.
Venimos a presentar nuestras
necesidades, venimos a agradecer, a
pedir perdon y a volver a empezar.
Cuantos bautismos, cuantas
vocaciones sacerdotales y religiosas,
cuantos noviazgos y matrimonios
nacieron a los pies de nuestra Madre.
Cudantas lagrimas y despedidas.
Venimos siempre con nuestra vida,
porque aca se estad en casa y lo mejor
es saber que alguien nos espera.

Como tantas otras veces, hemos
venido porque queremos renovar



nuestras ganas de vivir la alegria del
Evangelio.

Como no reconocer que este
Santuario es parte vital del pueblo
paraguayo, de ustedes. Asi lo sienten,
asilo rezan, asilo cantan: «En tu
Edén de Caacupé, es tu pueblo Virgen
pura que te da suamory fe». Y
estamos hoy, como el Pueblo de Dios,
a los pies de nuestra Madre a darle
nuestro amor y fe.

En el Evangelio acabamos de
escuchar el anuncio del dngel a
Maria que le dice: «Alégrate, llena de
gracia. El Sefior esta contigo».
Alégrate, Maria, alégrate. Frente a
este saludo, ella quedo
desconcertada y se preguntaba qué
queria decir. No entendia mucho lo
que estaba sucediendo. Pero supo
que venia de Dios y dijo «si». Maria
es la madre del «si». Si, al suefio de
Dios; si, al proyecto de Dios; si, a la
voluntad de Dios.



Un «si» que, como sabemos, no fue
nada facil de vivir. Un «si» que no la
llend de privilegios o diferencias,
sino que, como le dird Simeon en su
profecia: «A ti una espada te va a
atravesar el corazon» (Lc 2,35). {Y
vaya que se lo atraveso! Por eso la
queremos tanto y encontramos en
ella una verdadera Madre que nos
ayuda a mantener viva la fe y la
esperanza en medio de situaciones
complicadas. Siguiendo la profecia
de Simeon nos hara bien repasar
brevemente tres momentos dificiles
en la vida de Maria.

1. Primero: el nacimiento de Jesus.
«No habia un lugar para ellos» (Lc
2,7). No tenian una casa, una
habitacidn para recibir a su hijo. No
habia espacio para que pudiera dar a
luz. Tampoco familia cercana:
estaban solos. El unico lugar
disponible era una cueva de
animales. Y en su memoria
seguramente resonaban las palabras



del Angel: «Alégrate Maria, el Sefior
esta contigo». Y Ella podria haberse
preguntado: «¢Donde esta ahora?».

2. Segundo momento: la huida a
Egipto. Tuvieron que irse, exiliarse.
Ahi no solo no tenian un espacio, ni
familia, sino que incluso sus vidas
corrian peligro. Tuvieron que
marcharse a tierra extranjera.
Fueron migrantes perseguidos por la
codicia y la avaricia del emperador.
Y ahi ella también podria haberse
preguntado: «,Y donde esta lo que
me dijo el angel?».

3. Tercer momento: la muerte en la
cruz. No debe existir una situacion
mas dificil para una madre que
acompaifiar la muerte de su hijo. Son
momentos desgarradores. Ahi vemos
a Maria, al pie de la cruz, como toda
madre, firme, sin abandonar,
acompaifiando a su Hijo hasta el
extremo de la muerte y muerte de
cruz. Y alli también podria haberse



preguntado: “¢Donde esta lo que me
dijo el angel?”. Luego la vemos
conteniendo y sosteniendo a los
discipulos.

Contemplamos su vida, y nos
sentimos comprendidos, entendidos.
Podemos sentarnos a rezar y usar un
lenguaje comun frente a un sinfin de
situaciones que vivimos a diario. Nos
podemos identificar en muchas
situaciones de su vida. Contarle de
nuestras realidades porque ella las
comprende.

Ella es mujer de fe, es la Madre de la
Iglesia, ella creyo. Su vida es
testimonio de que Dios no defrauda,
que Dios no abandona a su Pueblo,
aunque existan momentos o
situaciones en que parece que El no
estd. Ella fue la primera discipula
que acompafio a su Hijo y sostuvo la
esperanza de los apodstoles en los
momentos dificiles. Estaban
encerrados con no sé cuantas llaves,



de miedo, en el cenaculo. Fue la
mujer que estuvo atenta y supo decir
—cuando parecia que la fiesta y la
alegria terminaba—: «Mira no tienen
vino» (Jn 2,3). Fue la mujer que supo
ir y estar con su prima «unos tres
meses» (Lc 1,56), para que no
estuviera sola en su parto. Esa es
nuestra madre, asi de buena, asi de
generosa, asi de acomparnadora en
nuestra vida.

Y todo esto lo sabemos por el
Evangelio, pero también sabemos
que, en esta tierra, es la Madre que
ha estado a nuestro lado en tantas
situaciones dificiles. Este Santuario,
guarda, atesora, la memoria de un
pueblo que sabe que Maria es Madre
y que ha estado y esta al lado de sus
hijos.

Ha estado y estd en nuestros
hospitales, en nuestras escuelas, en
nuestras casas. Ha estado y esta en
nuestros trabajos y en nuestros



caminos. Ha estado y esta en las
mesas de cada hogar. Ha estado y
estd en la formacion de la patria,
haciéndonos nacion. Siempre con
una presencia discreta y silenciosa.
En la mirada de una imagen, una
estampita o una medalla. Bajo el
signo de un rosario sabemos que no
vamos solos, que Ella nos acompafna.

Y, ¢por qué? Porque Maria
simplemente quiso estar en medio de
su Pueblo, con sus hijos, con su
familia. Siguiendo siempre a Jesus,
desde la muchedumbre. Como buena
madre no abandond a los suyos, sino
por el contrario, siempre se metio
donde un hijo pudiera estar
necesitando de ella. Tan solo porque
es Madre.

Una Madre que aprendio a escuchar
y a vivir en medio de tantas
dificultades de aquel «no temas, el
Sefior esta contigo» (cf. Lc 1,30). Una
madre que continua diciéndonos:



«Hagan lo que El les diga» (Jn 2,5). Es
su invitacion constante y continua:
«Hagan lo que El les diga». No tiene
un programa propio, no viene a
decirnos nada nuevo; mas bien, le
gusta estar callada, tan solo su fe
acompafa nuestra fe.

Y ustedes lo saben, han hecho
experiencia de esto que estamos
compartiendo. Todos ustedes, todos
los paraguayos, tienen la memoria
viva de un pueblo que ha hecho
carne estas palabras del Evangelio. Y
quisiera referirme de modo especial
a ustedes mujeres y madres
paraguayas que, con gran valor y
abnegacion, han sabido levantar un
Pais derrotado, hundido, sumergido
por una guerra inicua.

Ustedes tienen la memoria, ustedes
tienen la genética de aquellas que
reconstruyeron la vida, la fe, la
dignidad de su pueblo, junto a Maria.
Han vivido situaciones muy pero



muy dificiles, que desde una logica
comun seria contraria a toda fe.
Ustedes al contrario, impulsadas y
sostenidas por la Virgen, siguieron
creyentes, inclusive «esperando
contra toda esperanza» (Rm 4,18). Y
cuando todo parecia derrumbarse,
junto a Maria se decian: «No
temamos, el Sefior esta con nosotros,
esta con nuestro pueblo, con
nuestras familias, hagamos lo que El
nos diga». Y alli encontraron ayery
encuentran hoy la fuerza para no
dejar que esta tierra se desmadre.
Dios bendiga ese teson, Dios bendiga
y aliente la fe de ustedes, Dios
bendiga a la mujer paraguaya, la mas
gloriosa de América.

Como pueblo, hemos venido a
nuestra casa, a la casa de la patria
paraguaya, a escuchar una vez mas
esas palabras que tanto bien nos
hacen: «Alégrate, el Sefior esta
contigo». Es un llamado a no perder
la memoria, a no perder las raices,



los muchos testimonios que han
recibido de pueblo creyente y jugado
por sus luchas. Una fe que se ha
hecho vida, una vida que se ha hecho
esperanza y una esperanza que las
lleva a primerear en la caridad. Si, al
igual que Jesus, sigan primereando
en el amor. Sean ustedes los
portadores de esta fe, de esta vida, de
esta esperanza. Ustedes, paraguayos,
sean forjadores de este hoy y
manana.

Volviendo a mirar la imagen de
Maria los invito a decir juntos: «En tu
Edén de Caacupé, es tu pueblo Virgen
pura que te da su amor y fe». Todos
juntos: «En tu Edén de Caacupé, es tu
pueblo Virgen pura que te da su
amor y fe». Ruega por nosotros,
Santa Madre de Dios, para que
seamos dignos de alcanzar las
promesas y gracias de nuestro Sefior
Jesucristo. Amén.



Discurso del Santo Padre durante
el encuentro con representantes de
la sociedad civil en el estadio Ledn
Condou del colegio San José

Buenas tardes:

Yo escribi esto en base a las
preguntas que me llegaron, que no
son todas las que hicieron ustedes,
asi que lo que falta lo iré
completando en la medida que voy
hablando. De tal manera que, en la
medida que yo pueda, logre dar mi
opinion sobre las reflexiones de
ustedes.

Y estoy contento de estar con ustedes,
representantes de la sociedad civil,
para compartir esos suenos,
ilusiones, en un futuro mejory
problemas. Agradezco a Mons.
Adalberto Martinez Flores, secretario
de la Conferencia Episcopal del
Paraguay, esas palabras de
bienvenida que me ha dirigido en
nombre de todos. Y agradezco a las



seis personas que han hablado, cada
una de ellas presentando un aspecto
de su reflexion.

Verlos a todos, cada uno proveniente
de un sector, de una organizacion, de
esta sociedad paraguaya, con sus
alegrias, preocupaciones, luchas y
busquedas, me lleva a hacer una
accion de gracias a Dios. O sea,
parece que Paraguay no esta muerto,
gracias a Dios. Porque un pueblo que
vive, un pueblo que no mantiene
viva sus preocupaciones, un pueblo
que vive en la inercia de la
aceptacion pasiva, es un pueblo
muerto. Por el contrario, veo en
ustedes la savia de una vida que
corre y que quiere germinar. Y eso
siempre Dios lo bendice. Dios
siempre estd a favor de todo lo que
ayude a levantar, mejorar, la vida de
sus hijos. Hay cosas que estan mal, si.
Hay situaciones injustas, si. Pero
verlos y sentirlos me ayuda a
renovar la esperanza en el Sefior que



sigue actuando en medio de su gente.
Ustedes vienen desde distintas
miradas, distintas situaciones y
busquedas, todos juntos forman la
cultura paraguaya. Todos son
necesarios en la busqueda del bien
comun. «En las condiciones actuales
de la sociedad mundial, donde hay
tantas iniquidades y cada vez mas las
personas son descartables» (Laudato
si’ 158), verlos a ustedes aqui es un
regalo. Es un regalo porque en las
personas que han hablado vi la
voluntad por el bien de la patria.

1. Con relacion a la primera
pregunta, me gustd escuchar en boca
de un joven la preocupacion por
hacer que la sociedad sea un ambito
de fraternidad, de justicia, de paz y
dignidad para todos. La juventud es
tiempo de grandes ideales. A mi me
viene decir muchas veces que me da
tristeza ver un joven jubilado. Qué
importante es que ustedes los
jovenes —y jvaya que hay jovenes



acd en Paraguay!—, que ustedes los
jovenes vayan intuyendo que la
verdadera felicidad pasa por la lucha
de un pais fraterno. Y es bueno que
ustedes los jovenes vean que
felicidad y placer no son sinénimos.
Una cosa es la felicidad y el gozo... y
otra cosa es un placer pasajero. La
felicidad construye, es sdlida, edifica.
La felicidad exige compromiso y
entrega. Son muy valiosos para
andar por la vida como anestesiados.
Paraguay tiene abundante poblaciéon
joven y es una gran riqueza. Por eso,
pienso que lo primero que se ha de
hacer es evitar que esa fuerza se
apague, que esa luz que hay en sus
corazones desaparezca, y
contrarrestar la creciente mentalidad
que considera inutil y absurdo
aspirar a cosas que valen la pena:
«No, que no te metas, no, eso no se
arregla mas». Esa mentalidad, en
cambio, que pretende ir mas
adelante es considerada como
absurda. A jugarsela por algo, a



jugarsela por alguien. Esa es la
vocacion de la juventud y no tengan
miedo de dejar todo en la cancha.
Jueguen limpio, jueguen con todo. No
tengan miedo de entregar lo mejor
de si. No busquen el arreglo previo
para evitar el cansancio, la lucha. No
coiméen al réferi.

Eso si, esta lucha no lo hagan solos.
Busquen charlar, aprovechen a
escuchar la vida, las historias, los
cuentos de sus mayores y de sus
abuelos, que hay sabiduria alli.
Pierdan mucho tiempo en escuchar
todo lo bueno que tienen para
ensefiarles. Ellos son los custodios de
ese patrimonio espiritual de fe 'y
valores que definen a un puebloy
alumbran el camino. Encuentren
también consuelo en la fuerza de la
oracion, en Jesus. En su presencia
cotidiana y constante. El no
defrauda. Jesus invita a través de la
memoria de su pueblo. Es el secreto
para que su corazon —el de ustedes



— se mantenga siempre alegre en la
busqueda de fraternidad, de justicia,
de paz y dignidad para todos. Esto
puede ser un peligro: «Si, si, yo
quiero fraternidad, justicia, paz,
dignidad», pero puede convertirse en
un nominalismo: jpura palabra! jNo!
La fraternidad, la justicia, la paz y la
dignidad son concretas, sino no
sirven. jSon de todos los dias! jSe
hacen todos los dias! Entonces, yo te
pregunto a vos, joven: «;COmo esos
ideales los amasas, dia a dia, en lo
concreto? Aunque te equivoques, ;te
corregis y volvés a andar?». Pero lo
concreto.

Yo les confieso que a veces a mi me
da un poquito de alergia, o para no
decirlo asi en términos tan finos, un
poquito de “moquillo”, el escuchar
discursos grandilocuentes con todas
estas palabras y, cuando uno conoce
la persona que habla, dice: «Qué
mentiroso que sos». Por eso, palabras
solas no sirven. Si vos decis una



palabra comprometéte con esa
palabra, amasa dia a dia, dia a dia.
iSacrificate por eso! jComprometéte!

Me gusto la poesia de Carlos Miguel
Giménez, que Mons. Adalberto ha
citado. Creo que resume muy bien lo
que he querido decirles: «[Suefio] un
paraiso sin guerra entre hermanos,
rico en hombres sanos de alma y
corazon... y un Dios que bendice su
nueva ascension». Si, es un suefo. Y
hay dos garantias: que el suefio se
despierte y sea realidad de todos los
dias, y que Dios sea reconocido como
la garantia de la dignidad nuestra
como hombres.

2. La segunda pregunta se refirio al
dialogo como medio para forjar un
proyecto de nacion que incluya a
todos. El didlogo no es facil. También
estd el “didlogo-teatro”, es decir,
representemos al dialogo, juguemos
al diadlogo, y después hablamos entre
nosotros dos, entre nosotros dos, y



aquello quedo borrado. El dialogo es
sobre la mesa, claro. Si vos, en el
dialogo, no decis realmente lo que
sentis, 1o que pensas, y no te
comprometés a escuchar al otro, ir
ajustando lo que vas pensando vos y
conversando, el didlogo no sirve, es
una pinturita. Ahora, también es
verdad que el dialogo no es facil, hay
que superar muchas las dificultades
y, a veces, parece que nosotros nos
empecinamos en hacer las cosas mas
dificiles todavia. Para que haya
dialogo es necesaria una base
fundamental, una identidad. Cierto,
por ejemplo, yo pienso en el didlogo
nuestro, el didlogo interreligioso,
donde representantes de las diversas
religiones hablamos. Nos reunimos, a
veces, para hablar... y los puntos de
vista, pero cada uno habla desde su
identidad: «Yo soy budista, yo soy
evangelico, yo soy ortodoxo, yo soy
catolico». Cada uno dice, pero su
identidad. No negocia su identidad. O
sea, para que haya dialogo es



necesaria esa base fundamental. ;Y
cual es la identidad en un pais? —
estamos hablando del didlogo social
acd—. El amor a la patria. La patria
primero, después mi negocio. jLa
patria primero! Esa es la identidad.
Entonces, yo, desde esa identidad,
voy a dialogar. Si yo voy a dialogar
sin esa identidad el dialogo no sirve.
Ademas, el didlogo presupone y nos
exige buscar esa cultura del
encuentro. Es decir, un encuentro
que sabe reconocer que la diversidad
no solo es buena, es necesaria. La
uniformidad nos anula, nos hace
automatas. La riqueza de la vida esta
en la diversidad. Por lo que el punto
de partida no puede ser: «Voy a
dialogar pero aquel esta
equivocado». No, no, no podemos
presumir que el otro esta
equivocado. Yo voy con lo mio y voy
a escuchar qué dice el otro, en qué
me enriquece el otro, en qué el otro
me hace caer en la cuenta que yo
estoy equivocado, y en qué cosas le



puedo dar yo al otro. Esuniday
vuelta, ida y vuelta, pero con el
corazon abierto. Con presunciones
de que el otro esta equivocado, mejor
irse a casa y no intentar un dialogo,
¢no es cierto? El didlogo es para el
bien comun, y el bien comun se
busca, desde nuestra diferencias,
dandole posibilidad siempre a
nuevas alternativas. Es decir, busca
algo nuevo. Siempre, cuando hay
verdadero didlogo, se termina —
permitanme la palabra pero la digo
noblemente— en un acuerdo nuevo,
donde todos nos pusimos de acuerdo
en algo. ¢Hay diferencias? Quedan a
un costado, en la reserva. Pero en ese
punto en que nos pusimos de
acuerdo o en esos puntos en que nos
pusimos de acuerdo, nos
comprometemos y los defendemos.
Es un paso adelante. Esa es la cultura
del encuentro. Dialogar no es
negociar. Negociar es procurar sacar
la propia tajada. A ver como saco la
mia. No, no dialogues, no pierdas



tiempo. Si vas con esa intencion no
pierdas tiempo. Es buscar el bien
comun para todos. Discutir juntos,
pensar una mejor solucion para
todos. Muchas veces esta cultura del
encuentro se ve envuelta en el
conflicto. Es decir... Vimos un ballet
precioso recién. Todo estaba
coordinado y una orquesta que era
una verdadera sinfonia de acordes.
Todo estaba perfecto. Todo andaba
bien. Pero en el didlogo no siempre
es asi, no todo es un ballet perfecto o
una orquesta coordinada. En el
dialogo se da el conflicto. Y es 1ogico
y esperable. Porque si yo pienso de
una manera y vos de otra, y vamos
andando, se va a crear un conflicto.
iNo le tenemos que temer! No
tenemos que ignorar el conflicto. Por
el contrario, somos invitados a
asumir el conflicto. Si no asumimos
el conflicto —«No, es un dolor de
cabeza, que vaya con su idea a su
casa, yo me quedo con la mia»— no
podemos dialogar nunca. Esto



significa: «Aceptar sufrir el conflicto,
resolverlo y transformarlo en un
eslabon de un nuevo

proceso» (Evangelii gaudium 227).
Vamos a dialogar, hay conflicto, lo
asumo, lo resuelvo y es un eslabon de
un nuevo proceso. Es un principio
que nos tiene que ayudar mucho. «La
unidad es superior al conflicto» (ibid.
228) El conflicto existe: hay que
asumirlo, hay que procurar
resolverlo hasta donde se pueda,
pero con miras a lograr una unidad
que no es uniformidad, sino que es
unidad en la diversidad. Una unidad
que no rompe las diferencias, sino
que las vive en comunion por medio
de la solidaridad y la comprension.
Al tratar de entender las razones del
otro, al tratar de escuchar su
experiencia, sus anhelos, podemos
ver que en gran parte son
aspiraciones comunes. Y esta es la
base del encuentro: todos somos
hermanos, hijos de un mismo Padre,
de un Padre celestial, y cada uno con



su cultura, su lengua, sus tradiciones,
tiene mucho que aportar a la
comunidad. Ahora: «¢Yo estoy
dispuesto a recibir eso?». Si estoy
dispuesto a recibir y a dialogar con
eso, entonces si me siento a dialogar;
si no estoy dispuesto, mejor no
perder el tiempo. Las verdaderas
culturas nunca estan cerradas en si
mismas —mueren, si se cierran en si
mismas mueren—, sino que estan
llamadas a encontrarse con otras
culturas y crear nuevas realidades.
Cuando estudiamos historia
encontramos culturas milenarias que
ya no estan mas. Han muerto. Por
muchas razones. Pero una de ellas es
haberse cerrado en si mismas. Sin
este presupuesto esencial, sin esta
base de hermandad sera muy dificil
arribar al didlogo. Si alguien
considera que hay personas,
culturas, situaciones de segunda,
tercera o de cuarta... algo, seguro,
saldra mal, porque simplemente
carece de lo minimo, que es el



reconocimiento de la dignidad del
otro. Que no hay persona de primera,
de segunda, de tercera, de cuarta:
son de la misma linea.

3.Y esto me da pie para responder a
la inquietud manifestada en la
tercera pregunta: acoger el clamor de
los pobres para construir una
sociedad mas inclusiva. Es curioso: el
egoista se excluye. Nosotros
queremos incluir. Acuérdense de la
parabola del hijo prodigo, ese hijo
que le pidio la herencia al padre, se
llevo toda la plata, la malgasto en la
buena vida y, al cabo de un largo
tiempo que habia perdido todo —
porque le dolia el estomago de
hambre—, se acordo de su padre. Y
su padre lo esperaba. Es la figura de
Dios, que siempre nos espera. Y,
cuando lo ve venir, lo abraza y hace
fiesta. En cambio, el otro hijo, el que
habia estado en la casa, se enoja y se
autoexcluye: «Yo con esta gente no
me junto, yo me porté bien, yo tengo



una gran cultura, estudié en tal o tal
universidad, tengo esta familia y esta
alcurnia. Asi que con €éstos no me
mezclo». No excluir a nadie, pero no
autoexcluirse, porque todos
necesitamos de todos. También un
aspecto fundamental para promover
a los pobres esta en el modo en que
los vemos. No sirve una mirada
ideolodgica, que termina usando a los
pobres al servicio de otros intereses
politicos y personales (cf. Evangelii
gaudium 199). Las ideologias
terminan mal, no sirven. Las
ideologias tienen una relacion o
incompleta o enferma o mala con el
pueblo. Las ideologias no asumen al
pueblo. Por eso, fijense en el siglo
pasado. ¢En qué terminaron las
ideologias? En dictaduras, siempre,
siempre. Piensan por el pueblo, no
dejan pensar al pueblo. O como decia
aquel agudo critico de la ideologia,
cuando le dijeron: «Si, pero esta
gente tiene buena voluntad y quiere
hacer cosas por el pueblo». —«Si, si,



si, todo por el pueblo, pero nada con
el pueblo». Estas son las ideologias.
Para buscar efectivamente su bien, lo
primero es tener una verdadera
preocupacion por su persona —estoy
hablando de los pobres—, valorarlos
en su bondad propia. Pero, una
valoracion real exige estar dispuestos
a aprender de los pobres, aprender
de ellos. Los pobres tienen mucho
que ensefiarnos en humanidad, en
bondad, en sacrificio, en solidaridad.
Los cristianos, ademas, tenemos
ademas un motivo mayor para amar
y servir a los pobres, porque en ellos
tenemos el rostro, vemos el rostroy
la carne de Cristo, que se hizo pobre
para enriquecernos con su pobreza
(cf. 2 Co 8,9). Los pobres son la carne
de Cristo. A mi me gusta preguntarle
a alguien, cuando confieso gente —
ahora no tengo tantas oportunidades
para confesar como tenia en mi
didcesis anterior—, pero me gusta
preguntarle: «;Y usted ayuda a la
gente?» —«Si, si, doy limosnan».



—«Ah, y digame, cuando da limosna,
¢le toca la mano al que da limosna o
tira la moneda y hace asi?». Son
actitudes. «Cuando usted da esa
limosna, ¢lo mira a los 0jos o mira
para otro lado?». Eso es despreciar al
pobre. Son los pobres. Pensemos
bien. Es uno como yoy, si esta
pasando un mal momento por miles
razones —economicas, politicas,
sociales o personales—, yo podria
estar en ese lugar y podria estar
deseando que alguien me ayude. Y
ademas de desear que alguien me
ayude, si estoy en ese lugar, tengo el
derecho de ser respetado. Respetar al
pobre. No usarlo como objeto para
lavar nuestras culpas. Aprender de
los pobres, con lo que dije, con las
cosas que tienen, con los valores que
tienen. Y los cristianos tenemos ese
motivo, que son la carne de Jesus.

Ciertamente, es muy necesario para
un pais el crecimiento econémico y
la creacion de riqueza, y que esta



llegue a todos los ciudadanos sin que
nadie quede excluido. Y eso es
necesario. La creacion de esta
riqueza debe estar siempre en
funcion del bien comun, de todos, y
no de unos pocos. Y en esto hay que
ser muy claros. «La adoracion del
antiguo becerro de oro (cf. Ex
32,1-35) ha encontrado una version
nueva y despiadada en el fetichismo
del dinero y en la dictadura de la
economia sin rostro» (Evangelii
gaudium 55). Las personas cuya
vocacion es ayudar al desarrollo
economico tienen la tarea de velar
para que éste siempre tenga rostro
humano. El desarrollo econémico
tiene que tener rostro humano. jNo,
a la economia sin rostro! Y en sus
manos esta la posibilidad de ofrecer
un trabajo a muchas personas y dar
asi una esperanza a tantas familias.
Traer el pan a casa, ofrecer a los hijos
un techo, ofrecer salud y educacion,
son aspectos esenciales de la
dignidad humana, y los empresarios,



los politicos, los economistas, deben
dejarse interpelar por ellos. Les pido
que no cedan a un modelo
economico idolatrico que necesita
sacrificar vidas humanas en el altar
del dinero y de la rentabilidad. En la
economia, en la empresa, en la
politica, lo primero siempre es la
persona y el habitat donde vive.

Con justa razon, Paraguay es
conocido en el mundo por haber sido
la tierra donde comenzaron las
Reducciones, una de las experiencias
de evangelizacion y organizacion
social mas interesantes de la historia.
En ellas, el Evangelio fue alma y vida
de comunidades donde no habia
hambre, no habia desocupacion ni
analfabetismo ni opresion. Esta
experiencia histdrica nos ensefia que
una sociedad mdas humana también
hoy es posible. Ustedes la vivieron en
sus raices aca. {Es posible! Cuando
hay amor al hombre, y voluntad de
servirlo, es posible crear las



condiciones para que todos tengan
acceso a los bienes necesarios, sin
que nadie sea descartado. Buscar en
cada caso las soluciones por el
dialogo.

En la cuarta pregunta, he respondido
con esto de una economia toda en
funcion de la persona y no en
funcion del dinero. La sefiora, la
empresaria, hablaba de la poca
efectividad de ciertos caminos. Y
mencionaba uno que yo habia
mencionado en la Evangelii gaudium,
que es el populismo irresponsable,
éno es cierto? Y parece que no dan
efecto, ¢no? Y hay tantas teorias,
¢no? ¢Como hacerlo? Creo que con
esto que digo de una economia con
rostro humano estd la inspiracion
para responder a esa pregunta.

En la quinta pregunta creo que la
respuesta esta dada a lo largo de lo
que dije cuando hablé de las
culturas. O sea, hay una cultura



ilustrada, que es cultura y es buena y
hay que respetarla, ¢cierto? Hoy, por
ejemplo, en una parte del ballet, se
tocd musica de una cultura ilustrada
y buena. Pero hay otra cultura, que
tiene el mismo valor, que es la
cultura de los pueblos, de los pueblos
originarios, de las diversas etnias.
Una cultura que me atreveria a
llamarla —pero en el buen sentido—
una cultura popular. Los pueblos
tienen su cultura y hacen su cultura.
Es importante ese trabajo por la
cultura en el sentido mas amplio de
la palabra. No es cultura solamente
haber estudiado o poder gozar de un
concierto, o leer un libro interesante,
sino también es cultura mil cosas.
Hablaban del tejido de Nanduti. Por
ejemplo, eso es cultura. Y es cultura
nacida del pueblo. Por poner un
ejemplo, ¢cierto? Y hay dos cosas
que, antes de terminar, quisiera
referirme. Y en esto, como hay
politicos aqui presentes, —incluso
esta el Presidente de la Republica—,



lo digo fraternalmente, ;no? Alguien
me dijo: «Mire, “fulano de tal” esta
secuestrado por el ejército, ihaga
algo!». Yo no digo si es verdad, si no
es verdad, si es justo, si no es justo,
pero uno de los métodos que tenian
las ideologias dictatoriales del siglo
pasado, a las que me referi hace un
rato, era apartar a la gente, o con el
exilio o con la prisién o, en el caso de
los campos de exterminio, nazis o
estalinistas, la apartaban con la
muerte, ;sno? Para que haya una
verdadera cultura en un pueblo, una
cultura politica y del bien comun,
rapido juicios claros, juicios nitidos.
Y no sirve otro tipo de estratagema.
La justicia nitida, clara. Eso nos va a
ayudar a todos. Yo no sé si aca existe
eso 0 no, lo digo con todo respeto. Me
lo dijeron cuando entraba. Me lo
dijeron aca. Y que pidiera por no sé
quién. No oi bien el apellido. Y
después esta otra cosa que también
por honestidad quiero decir: un
método que no da libertad a las



personas para asumir
responsablemente su tarea de
construccion de la sociedad, y es el
chantaje. El chantaje siempre es
corrupcion: «Si vos hacés esto, te
vamos a hacer esto, con lo cual te
destruimos». La corrupcion es la
polilla, es la gangrena de un pueblo.
Por ejemplo, ningun politico puede
cumplir su rol, su trabajo, si esta
chantajeado por actitudes de
corrupcion: «Dame esto, dame este
poder, dame esto o, si no, yo te voy a
hacer esto o aquello». Eso que se da
en todos los pueblos del mundo,
porque eso se da, si un pueblo quiere
mantener su dignidad, tiene que
desterrarlo. Estoy hablando de algo
universal.

Y termino. Para mi es una gran
alegria ver la cantidad y variedad de
asociaciones que estan
comprometidas en la construccion de
un Paraguay cada vez mejory
prospero, pero, si no dialogan, no



sirve para nada. Si chantajean, no
sirve para nada. Esta multitud de
grupos y personas son como una
sinfonia, cada uno con su
peculiaridad y su riqueza propia,
pero buscando la armonia final, la
armonia, y eso es lo que cuenta. Y no
le tengan miedo al conflicto, pero
hablenlo y busquen caminos de
solucion.

Amen a su patria, a sus
conciudadanos y, sobre todo, amen a
los mas pobres. Asi seran ante el
mundo un testimonio de que otro
modelo de desarrollo es posible.
Estoy convencido, por la propia
historia de ustedes, de que tienen la
fuerza mas grande que existe: su
humanidad, su fe, su amor. Ese ser
del pueblo paraguayo que lo
distingue tan ricamente entre las
naciones del mundo.

Y pido a la Virgen de Caacupé,
nuestra Madre, que los cuide, que los



proteja, que los aliente en sus
esfuerzos. Que Dios los bendiga y
recen por mi. Gracias.

Después del canto:

Un consejo, como despedida, antes de
la bendicion: 1o peor que les puede
pasar a cada uno de ustedes cuando
salgan de aqui es pensar: «Qué bien
lo que le dijo el Papa a fulano, a
sultano, a aquel otro». Si alguno de
ustedes acepta pensar asi —porque el
pensamiento suele venir, a mi
también me viene a veces, pero hay
que rechazarlo—: «¢El Papa a quién
le dijo eso?». «A mi». Cada uno, quien
sea: «A mi». Ylos invito a rezar a
nuestro Padre comun, todos juntos,
cada uno en su lengua: Padre
nuestro...

Meditacion del Santo Padre
durante la celebracion de las
visperas en la Catedral
Metropolitana de Asuncion



Qué lindo es rezar todos juntos las
visperas. ;COmo no sofiar con una
Iglesia que refleje y repita la armonia
de las voces y del canto en la vida
cotidiana? Y lo hacemos en esta
catedral, que tantas veces ha tenido
que comenzar de nuevo; esta
catedral es signo de la Iglesia y de
cada uno de nosotros: a veces las
tempestades de afuera y de adentro
nos obligan a tirar lo construido y
empezar de nuevo, pero siempre con
la esperanza puesta en Dios Y, si
miramos este edificio, sin duda no los
ha defraudado a los paraguayos.
Porque Dios nunca defrauda. Y por
eso lo alabamos agradecidos.

La oracion liturgica, su estructura y
modo pausado, quiere expresar a la
Iglesia toda, esposa de Cristo, que
intenta configurarse con su Sefior.
Cada uno de nosotros en nuestra
oracion queremos ir pareciéndonos
mas a Jesus.



La oracion hace emerger aquello que
vamos viviendo o deberiamos vivir
en la vida cotidiana, al menos la
oracion que no quiere ser alienante o
solo preciosista. La oracion nos da
impulso para poner en accion o
revisarnos en aquello que rezabamos
en los salmos: somos nosotros las
manos de Dios «que alza de la basura
al pobre» (Sal 112,7); y somos
nosotros los que trabajamos para que
la tristeza de la esterilidad se
convierta en la alegria del campo
fértil. Nosotros que cantamos que
«vale mucho a los ojos del sefior la
vida de los fieles», somos los que
luchamos, peleamos, defendemos la
valia de toda vida humana, desde la
concepcion hasta que los afios son
muchos y las fuerzas pocas. La
oracion es reflejo del amor que
sentimos por Dios, por los otros, por
el mundo creado; el mandamiento
del amor es la mejor configuracion
con Jesus del discipulo misionero.
Estar apegados a Jesus da



profundidad a la vocacion cristiana,
que interesada en el «hacer» de Jesus
—que es mucho mas que actividades
— busca asemejarse a El en todo lo
realizado. La belleza de la
comunidad eclesial nace de la
adhesion de cada uno de sus
miembros a la persona de Jesus,
formando un «conjunto vocacional»
en la riqueza de la diversidad
armonica.

Las antifonas de los canticos
evangélicos de este fin de semana
nos recuerdan el envio de Jesus a los
doce. Siempre es bueno crecer en esa
conciencia de trabajo apostolico en
comunion. Es hermoso verlos
colaborando pastoralmente, siempre
desde la naturaleza y funcion eclesial
de cada una de las vocaciones y
carismas. Quiero exhortarlos a todos
ustedes, sacerdotes, religiosos y
religiosas, laicos y seminaristas,
obispos, a comprometerse en esta
colaboracion eclesial, especialmente



en torno a los planes de pastoral de
las diocesis y la mision continental,
cooperando con toda su
disponibilidad al bien comun. Si la
division entre nosotros provoca
esterilidad (cf. Evangelii gaudium
98-101), no cabe duda de que de la
comunion y la armonia nacen la
fecundidad, porque son
profundamente consonantes con el
Espiritu Santo.

Todos tenemos limitaciones, ninguno
puede reproducir en su totalidad a
Jesucristo, y si bien cada vocacion se
configura principalmente con
algunos rasgos de la vida y la obra de
Jesus, hay algunos comunes e
irrenunciables. Recién hemos
alabado al Sefior porque «no hizo
alarde de su categoria de Dios» (Flp
2,6) y esa es una caracteristica de
toda vocacién cristiana, «no hizo
alarde de su categoria de Dios». El
llamado por Dios no se pavonea, no
anda tras reconocimientos ni



aplausos pasatistas, no siente que
subio de categoria ni trata a los
demas como si estuviera en un
peldafio mas alto.

La supremacia de Cristo es
claramente descrita en la liturgia de
la Carta a los Hebreos; nosotros
acabamos de leer casi el final de esa
carta: «<Hacernos perfectos como el
gran pastor de las ovejas» (Hb 13,20).
Y esto supone asumir que todo
consagrado se configura con Aquel
que en su vida terrena, «entre ruegos
y suplicas, con poderoso clamory
lagrimas», alcanzo la perfeccion
cuando aprendio, sufriendo, qué
significaba obedecer; y eso también
es parte del llamado.

Terminemos de rezar nuestras
visperas; el campanario de esta
catedral fue rehecho varias veces; el
sonido de las campanas antecede y
acompaifia en muchas oportunidades
nuestra oracion litargica: hechos de



nuevo por Dios cada vez que
rezamos, firmes como un
campanario, gozosos de predicar las
maravillas de Dios, compartamos el
Magnificat y 1o dejemos al Sefior
hacer —que Fl haga—, a través de
nuestra vida consagrada, grandes
cosas en el Paraguay.

Discurso del Santo Padre durante
su visita a la poblacion del Bafiado
Norte (Capilla de San Juan
Bautista)

Queridos hermanos y hermanas,
buenos dias:

Con gran alegria he querido
visitarlos esta mafiana. No podia
estar en Paraguay sin estar con
ustedes, sin estar en su tierra.

Nos encontramos aqui en esta
parroquia llamada Sagrada Familia y
les confieso que desde que comencé
a pensar en esta visita, desde que
comenceé a caminar desde Roma



hacia aca, venia pensando en la
Sagrada Familia. Y cuando pensaba
en ustedes me recordaba a la
Sagrada Familia. Ver sus rostros, sus
hijos, sus abuelos. Escuchar sus
historias y todo lo que han realizado
para estar aqui, todo lo que pelean
para una vida digna, un techo. Todo
lo que hacen para superar la
inclemencia del tiempo, las
inundaciones de estas ultimas
semanas, me trae al recuerdo, todo
esto, a la pequena familia de Belén.
Una lucha que no les ha robado la
sonrisa, la alegria, la esperanza. Una
pelea que no les ha sacado la
solidaridad, por el contrario, la ha
estimulado, la ha hecho crecer.

Me quiero detener con José y Maria
en Belén. Ellos tuvieron que dejar su
lugar, los suyos, sus amigos.
Tuvieron que dejar lo propio eir a
otra tierra. Una tierra en la que no
conocian a nadie, no tenian casa, no
tenian familia. En ese momento, esa



joven pareja tuvo a Jesus. En ese
contexto, en una cueva preparada,
esa joven pareja nos regalo a Jesus.
Estaban solos, en tierra extrafia, ellos
tres. De repente, comenzaron a
aparecer, gente, pastores. Personas
igual que ellos que tuvieron que
dejar lo propio en funcion de
conseguir mejores oportunidades
familiares. Vivian en funcion de las
inclemencias del tiempo y de «otro
tipo».

Cuando se enteraron del nacimiento
de Jesus, se acercaron, se hicieron
projimos, se hicieron vecinos. Se
volvieron de pronto la familia de
Maria y José. La familia de Jesus.

Eso es lo que sucede cuando aparece
Jesus en nuestra vida. Eso es lo que
despierta la fe. La fe nos hace
projimos, nos hace proximos a la
vida de los demas. La fe despierta
nuestro compromiso, nuestra
solidaridad. Una virtud humanay



cristiana que ustedes tienen, que
muchos muchos, tienen y que
tenemos que aprender. E1
nacimiento de Jesus, despierta
nuestra vida. Una fe que no se hace
solidaridad, es una fe muerta o una
fe mentirosa. «Yo soy muy catdlica,
muy catolico, voy a misa todos los
domingos». «Pero digame, sefior,
sefiora, ¢qué pasa en los Bafiados?».
«No, no. No sé. Sé que hay gente ahi
pero no sé». Por mas misa de los
domingo, si no tienes el corazon
solidario, si no sabes lo que pasa en
tu pueblo, tu fe es muy débil, o esta
enferma o estd muerta. Es una fe sin
Cristo, la fe sin solidaridad, una fe sin
Dios, una fe sin hermanos. Entonces,
viene ese dicho que espero
recordarlo bien, pero que pinta este
problema de una fe sin solidaridad:
«Un Dios sin pueblo, un pueblo sin
hermanos, un pueblo sin Jesus». Esa
es la fe sin solidaridad y Dios se
meti6 en medio del pueblo, que El
eligid, para acompafarlo y le mando



su Hijo a ese pueblo para salvarlo,
para ayudarlo. Dios se hizo solidario
con ese pueblo y Jesus no tuvo
ningun problema de bajar,
humillarse, abajarse hasta morir por
cada uno de nosotros, por esa
solidaridad hermana, por esa
solidaridad que nace del amor que
tenia su Padre y del amor que tenia
Fl por cada uno de nosotros.
Acuérdense cuando una fe no es
solidaria, o estd enferma o esta
muerta.

El primero en ser solidario fue el
Sefior, que eligio vivir entre nosotros,
que eligio vivir en medio nuestro. Yo
vengo aqui como esos pastores que
fueron a Belén. Me quiero hacer
projimo. Quiero bendecir su fe,
quiero bendecir sus manos, quiero
bendecir su comunidad. Vine a dar
gracias con ustedes, porque la fe se
ha hecho esperanza y es esperanza
que estimula el amor. La fe que
despierta Jesus es una fe con



capacidad de sofniar futuro y de
luchar por eso en el presente.
Precisamente por eso los quiero
estimular a seguir siendo misioneros,
a seguir contagiando esa fe por estas
calles, por estos pasillos. Esta fe que
nos hace solidarios entre nosotros,
con nuestro hermano mayor Jesus, y
nuestra madre la Virgen. Haciéndose
proximos especialmente de los mas
jovenes y de los ancianos. Soporte de
las jovenes familias, y de todos
aquellos que estén pasando por
momentos de dificultad.

Quizda el mensaje mas fuerte que
ustedes puedan dar hacia fuera, es
esa fe solidaria. El diablo quiere que
se peleen entre ustedes, porque asi se
dividen y los derrota y les roba la fe.
Solidaridad de hermanos para
defender la fe, solidaridad de
hermanos para defender la fe. Y
ademas que esa fe solidaria sea
mensaje para toda la ciudad.



Quiero rezar por sus familias y rezar
a la Sagrada Familia, para que su
modelo, su testimonio siga siendo luz
en el camino, estimulo en los
momentos dificiles y que nos dé la
gracia de un regalo, lo pedimos
juntos, todos, que la Sagrada Familia
nos regale pastores, nos regale curas,
obispos, capaces de acompafiar, de
sostener y estimular la vida de sus
familias. Capaces de hacer crecer esa
fe solidaria.

Los invito a rezarles juntos y les pido
que no se olviden de rezar por mi.
Recemos juntos una oracion a
nuestro Padre, que nos hace
hermanos, nos mando a nuestro
hermano, su Hijo Jesus y nos dio una
Madre que nos acompafara.

Homilia del Santo Padre durante la
Misa en el campo de Nu Guazu

«El Sefior nos dara la lluvia y nuestra
tierra dara su fruto», asi dice el
Salmo (Sal 84,13). Esto estamos



invitados a celebrar, esa misteriosa
comunion entre Dios y su pueblo,
entre Dios y nosotros. La lluvia es
signo de su presencia en la tierra
trabajada por nuestras manos. Una
comunion que siempre da fruto, que
siempre da vida. Esta confianza
brota de la fe, saber que contamos
con su gracia, que siempre
transformard y regara nuestra tierra.

Una confianza que se aprende, que
se educa. Una confianza que se va
gestando en el seno de una
comunidad, en la vida de una
familia. Una confianza que se vuelve
testimonio en los rostros de tantos
que nos estimulan a seguir a Jesus, a
ser discipulos de Aquel que no
decepciona jamas. El discipulo se
siente invitado a confiar, se siente
invitado por Jesus a ser amigo, a
compartir su suerte, a compartir su
vida. «A ustedes no los llamo siervos,
los llamo amigos porque les di a
conocer todo lo que sabia de mi



Padre» (Jn 15,15). Los discipulos son
aquellos que aprenden a vivir en la
confianza de la amistad de Jesus.

Y el Evangelio nos habla de este
discipulado. Nos presenta la cédula
de identidad del cristiano. Su carta
de presentacion, su credencial.

Jesus llama a sus discipulos y los
envia dandoles reglas claras,
precisas. Los desafia con una serie de
actitudes, comportamientos que
deben tener. Y no son pocas las veces
que nos pueden parecer exageradas
0 absurdas; actitudes que seria mas
facil leerlas simbdlicamente o
«espiritualmente». Pero Jesus es bien
claro. No les dice: «<Hagan como
que...» 0 «hagan lo que puedan».

Recordemos juntos esas
recomendaciones: «No lleven para el
camino mas que un baston; ni pan, ni
alforja, ni dinero... permanezcan en
la casa donde les den



alojamiento» (c¢f. Mc 6,8-11).
Pareceria algo imposible.

Podriamos concentrarnos en las
palabras: «pan», «dinero», «alforja»,
«baston», «sandalias», «tunica». Y es
licito. Pero me parece que hay una
palabra clave, que podria pasar
desapercibida frente a la
contundencia de las que acabo de
enumerar. Una palabra central en la
espiritualidad cristiana, en la
experiencia del discipulado:
hospitalidad. Jesus como buen
maestro, pedagogo, los envia a vivir
la hospitalidad. Les dice:
«Permanezcan donde les den
alojamiento». Los envia a aprender
una de las caracteristicas
fundamentales de la comunidad
creyente. Podriamos decir que
cristiano es aquel que aprendio a
hospedar, que aprendio a alojar.
Jesus, no los envia como poderosos,
como duenos, jefes, cargados de
leyes, normas; por el contrario, les



muestra que el camino del cristiano
es simplemente transformar el
corazon, el suyo y ayudar a
transformar el de los demas.
Aprender a vivir de otra manera, con
otra ley, bajo otra norma. Es pasar de
la 16gica del egoismo, de la clausura,
de la lucha, de la divisién, de la
superioridad, a la logica de la vida,
de la gratuidad, del amor. De la
l6gica del dominio, del aplastar,
manipular, a la 16gica del acoger,
recibir y cuidar.

Son dos las l6gicas que estan en
juego, dos maneras de afrontar la
vida y de afrontar la mision.

Cudantas veces pensamos la mision en
base a proyectos o programas.
Cuantas veces imaginamos la
evangelizacion en torno a miles de
estrategias, tacticas, maniobras,
artimafnas, buscando que las
personas se conviertan en base a
nuestros argumentos. Hoy el Sefior



nos lo dice muy claramente: en la
l6gica del Evangelio no se convence
con los argumentos, con las
estrategias, con las tacticas, sino
simplemente aprendiendo a alojar, a
hospedar.

La Iglesia es madre de corazon
abierto que sabe acoger, recibir,
especialmente a quien tiene
necesidad de mayor cuidado, que
esta en mayor dificultad. La Iglesia
como la queria Jesus es la casa de la
hospitalidad. Y cuanto bien podemos
hacer si nos animamos a aprender
este lenguaje de la hospitalidad, este
lenguaje de recibir, de acoger.
Cuantas heridas, cuanta
desesperanza se puede curar en un
hogar donde uno se pueda sentir
recibido. Para eso, hay que tener las
puertas abiertas. sobre todo las
puertas del crazon.

Hospitalidad con el hambriento, con
el sediento, con el forastero, con el



desnudo, con el enfermo, con el
preso (cf. Mt 25,34-37) con el leproso,
con el paralitico. Hospitalidad con el
que no piensa como nosotros, con el
que no tiene fe o la ha perdido. Y, a
veces, por culpa nuestra.
Hospitalidad con el perseguido, con
el desempleado. Hospitalidad con las
culturas diferentes, de las cuales esta
tierra paraguaya es tan rica.
Hospitalidad con el pecador, porque
cada uno de nosotros también lo es.

Tantas veces nos olvidamos que hay
un mal que precede a nuestros
pecados, que viene antes. Hay una
raiz que causa tanto pero tanto dafio,
y que destruye silenciosamente
tantas vidas. Hay un mal, que poco a
poco, va haciendo nido en nuestro
corazon y «comiendo» nuestra
vitalidad: la soledad. Soledad que
puede tener muchas causas, muchos
motivos. Cuanto destruye la vida y
cuanto mal nos hace. Nos va
apartando de los demas, de Dios, de



la comunidad. Nos va encerrando en
nosotros mismos. De ahi que lo
propio de la Iglesia, de esta madre,
no sea principalmente gestionar
cosas, proyectos, sino aprender la
fraternidad con los demas. Es la
fraternidad acogedora el mejor
testimonio que Dios es Padre, porque
«de esto sabran todos que ustedes
son mis discipulos, si se aman los
unos a los otros» (Jn 13,35).

De esta manera Jesus, nos abre a una
nueva logica. Un horizonte lleno de
vida, de belleza, de verdad, de
plenitud.

Dios nunca cierra horizontes, Dios
nunca es pasivo a la vida, nunca es
pasivo al sufrimiento de sus hijos.
Dios nunca se deja ganar en
generosidad. Por eso nos envia a su
Hijo, lo dona, lo entrega, lo comparte;
para que aprendamos el camino de
la fraternidad, el camino del don. Es
definitivamente un nuevo horizonte,



es una nueva Palabra para tantas
situaciones de exclusion,
disgregacion, encierro, aislamiento.
Es una Palabra que rompe el silencio
de la soledad.

Y cuando estemos cansados o se nos
haga pesada la tarea de evangelizar
es bueno recordar que la vida que
Jesus nos propone, responde a
necesidades mas hondas de las
personas, porque todos hemos sido
creados para la amistad con Jesus y
para el amor fraterno (cf. Evangelii
gaudium 265).

Hay algo que es cierto: no podemos
obligar a nadie a recibirnos, a
hospedarnos; es cierto y es parte de
nuestra pobreza y de nuestra
libertad. Pero también es cierto que
nadie puede obligarnos a no ser
acogedores, hospederos de la vida de
nuestro pueblo. Nadie puede
pedirnos que no recibamosy
abracemos la vida de nuestros



hermanos especialmente la vida de
los que han perdido la esperanza y el
gusto por vivir. Qué lindo es
imaginarnos nuestras parroquias,
comunidades, capillas, donde estan
los cristianos, no con las puertas
cerradas sino como verdaderos
centros de encuentro entre nosotros
y con Dios, como lugares de
hospitalidad y de acogida.

La Iglesia es madre, como Maria. En
ella tenemos un modelo. Alojar como
Maria, que no domino ni se aduefio
de la Palabra de Dios sino que, por el
contrario, la hospedd, la gesto, y la
entrego.

Alojar como la tierra, que no domina
la semilla, sino que la recibe, la nutre
y la germina.

Asi queremos ser los cristianos, asi
queremos vivir la fe en este suelo
paraguayo, como Maria, alojando la
vida de Dios en nuestros hermanos
con la confianza, con la certeza que:



«El Sefior nos dard la lluvia y nuestra
tierra dara su fruto». Que asi sea.

Angelus en el campo grande de Nu
Guazu

Agradezco al sefior arzobispo de
Asuncion, Mons. Edmundo Ponziano
Valenzuela Mellid, y al sefior
arzobispo [ortodoxo] de Sudamérica,
Tarasios, las amables palabras.

Al terminar esta celebracion
dirigimos nuestra mirada confiada a
la Virgen Maria, Madre de Dios y
Madre nuestra. Ella es el regalo de
Jesus a su pueblo. Nos la dio como
madre en la hora de la cruz y del
sufrimiento. Es fruto de la entrega de
Cristo por nosotros. Y, desde
entonces, siempre ha estado y estara
con sus hijos, especialmente los mas
pequerios y necesitados.

Ella ha entrado en el tejido de la
historia de nuestros pueblos y sus
gentes. Como en tantos otros paises



de Latinoamérica, la fe de los
paraguayos esta impregnada de
amor a la Virgen. Acuden con
confianza a su madre, le abren su
corazon y le confian sus alegriasy
sus penas, sus ilusiones y sus
sufrimientos. La Virgen los consuela
y con la ternura de su amor les
enciende la esperanza. No dejen de
invocar y confiar en Maria, madre de
misericordia para todos sus hijos sin
distincion.

A la Virgen, que persevero con los
Apostoles en espera del Espiritu
Santo (cf. Hch 1,13-14), le pido
también que vele por la Iglesia, y
fortalezca los vinculos fraternos
entre todos sus miembros. Que con la
ayuda de Maria, la Iglesia sea casa de
todos, una casa que sepa hospedar,
una madre para todos los pueblos.

Queridos hermanos: les pido, por
favor, que no se olviden de rezar por
mi. Yo sé muy bien cuanto se quiere



al Papa en Paraguay. También los
llevo en mi corazon y rezo por
ustedes y por su pais.

Y ahora los invito a rezar el Angelus
a la Virgen.

[Después del Angelus]

Que el Sefior los bendiga y los
proteja, haga brillar su rostro sobre
ustedes y les otorgue su misericordia.
Vuelva su mirada hacia ustedes y les
conceda la paz. La bendicion de Dios
Todopoderoso, el Padre, el Hijo y el
Espiritu Santo descienda sobre
ustedes y permanezca para siempre.

Discurso del Santo Padre durante
el encuentro con los jovenes en la
Costanera de Asuncion

Palabras improvisadas por el
Santo Padre [version provisional]

Queridos jovenes:



iBuenas tardes! Después de haber
leido el Evangelio, Orlando se acerco
a saludarme y me dijo: “Te pido que
reces por la libertad de cada uno de
nosotros, de todos”. Es la bendicion
que pidi¢ Orlando para cada uno de
nosotros. Es la bendicion que
pedimos ahora todos juntos: la
libertad. Porque la libertad es un
regalo que nos da Dios, pero hay que
saber recibirlo, hay que saber tener
el corazon libre.

Porque todos sabemos que en el
mundo hay tantos lazos que nos atan
el corazon y no dejan que el corazon
sea libre: la explotacion, la falta de
medios para sobrevivir, la
drogadiccion, la tristeza, todas esas
cosas nos quitan la libertad. Asi que
todos juntos, agradeciéndole a
Orlando que haya pedido esta
bendicion: tener un corazoén libre, un
corazon que pueda decir lo que
piensa, que pueda decir lo que siente,
y que pueda hacer lo que piensa y lo



que siente, ese es un corazon libre. Y
eso es lo que vamos a pedir todos
juntos, esa bendicion que Orlando
pidio6 para todos.

Repitan conmigo: Sefior Jesus, dame
un corazon libre, que no sea esclavo
de todas las trampas del mundo, que
no sea esclavo de la comodidad, del
engaro, que no sea esclavo de la
buena vida, que no sea esclavo de los
vicios, que no sea esclavo de una
falsa libertad que es hacer lo que me
gusta en cada momento.

Gracias Orlando por hacernos caer
en la cuenta de que tenemos que
pedir un corazon libre, jpidanlo
todos los dias!

Ya hemos escuchado dos testimonios,
el de Liz y el de Manuel. Liz nos
ensefia una cosa, asi como Orlando
nos ensefo a rezar para tener un
corazon libre, Liz —con su vida— nos
ensefia que no hay que ser como
Poncio Pilato, lavarse las manos. Liz



podria haber tranquilamente puesto
a sumama en un asilo, a su abuela
en otro asilo y vivir su vida de joven
divirtiéndose, estudiando lo que
queria. Y dijo: “No... La abuela, la
mama”. Y Liz se convirtié en sierva,
en servidora vy, si quieren mas fuerte
todavia, en sirvienta de la mama y de
la abuela y lo hizo con carifio.

Decia ella que hasta se cambiaron los
roles y ella termino siendo la mama
de su mama en el modo como la
cuidaba. Su mama con esa
enfermedad tan cruel que confunde
las cosas [alzheimer] y ella quemo su
vida hasta ahora, hasta los 25 afnos,
sirviendo a su mama y a su abuela.
¢Sola? No, Liz no estaba sola. Ella
dijo dos cosas que nos tienen que
ayudar. Hablo de un angel, de una tia
que fue como un angel, y hablé del
encuentro con los amigos los fines de
semana, con la comunidad juvenil de
evangelizacion, con el grupo juvenil
que alimentaba su fe. Y esos dos



angeles, esa tia que la custodiaba y
ese grupo juvenil le daba mas fuerza
para seguir adelante. Y eso se llama
solidaridad. ;Como se llama? [Los
jovenes responden al Papa:
“Solidaridad”]. Cuando nos hacemos
cargo del problema de otro. Y ella
encontro alli un remanso para su
corazon cansado. Pero hay algo que
se nos escapa. Ella no dijo: “Bueno,
hago estoy y nada mas”. Ella estudio
y es enfermera y para hacer todo eso
la ayuda, la solidaridad, que recibio
de ustedes, del grupo de ustedes, que
recibi6 de esa tia que era como un
angel, la ayudo a seguir adelante.

Y hoy a los 25 afios tiene la gracia
que Orlando nos hacia pedir, tiene
un corazon libre. Liz cumple el
cuarto mandamiento: “Honrards a tu
padre y a tu madre”. Liz muestra su
vida, la quema en el servicio a su
madre. Es un grado altisimo de
solidaridad, es un grado altisimo de
amor, un testimonio.



“Padre, ¢entonces se puede amar?”.
Ahi tiene a alguien que nos ensefia a
amar. Primero, libertad, corazon
libre, segundo, solidaridad para
acompaiiar. Solidaridad. Eso es 1o
que nos ensefia este segundo
testimonio. Y a Manuel no le
regalaron la vida. Manuel no es un
nene bien, no fue un nene, nos un
chico, no es un muchacho a quien la
vida le fue facil. Dijo palabras duras:
“Fui explotado, fui maltratado, a
riesgo de caer en las adicciones.
Estuve solo”. Explotacion, maltrato y
soledad. Y en vez de salir a hacer
maldades, en vez de salir a robar se
fue a trabajar, en vez de salir a
vengarse de la vida, mir¢ adelante.
Manuel us6 una frase linda: “Pude
salir adelante, porque la situacion en
la que yo estaba era dificil hablar de
futuro”.

¢Cuantos jovenes, ustedes, hoy tienen
la posibilidad de estudiar, de
sentarse a la mesa con la familia



todos los dias, tienen la posibilidad
de que no les falte lo esencial?
¢Cudantos de ustedes tienen eso?
Todos juntos, 1o que tienen eso digan:
“Gracias, Senior”.

Gracias, porque aca tuvimos un
testimonio de un muchacho que,
desde chico, supo lo que es el dolor la
tristeza, que fue explotado,
maltratado, que no tenia qué comer y
que estaba solo. Sefior, salva a esos
chicos y chicas que estan en esa
situacion. Y para nosotros, Sefior,
gracias, gracias Sefior.

Libertad de corazon, ;se acuerdan?
Libertad de corazon, lo que nos decia
Orlando: servicio, solidaridad. Lo
que nos decia Liz: esperanza, trabajo,
luchar por la vida, salir adelante, lo
que nos decia Manuel. Como ven la
vida no es facil para muchos jovenes
y esto quiero que lo entiendan,
quiero que se lo metan en la cabeza.
Si a mila vida me es relativamente



facil, hay otros chicos y chicas que no
les es relativamente facil, mas aun,
que la desesperacion los empuja a la
delincuencia, los empuja al delito, los
empuja a colaborar con la
corrupcion. A esos chicos, a esas
chicas les tenemos que decir que
nosotros les estamos cerca, que
queremos darles una mano, que
queremos ayudarlos con solidaridad,
con amor, con esperanza.

Hubo dos frases que dijeron los dos
que hablaron: Liz y Manuel, dos
frases que son lindas, escuchenlas.
Liz dijo que empez0 a conocer a
Jesus. {Conocer a Jesus! Y eso es abrir
la puerta a la esperanza. Y Manuel
dijo: “Conoci a Dios, mi fortaleza”.
Conocer a Dios es fortaleza, o sea,
conocer a Dios, acercarse a Jesus es
esperanza y fortaleza. Y eso es lo que
necesitamos de los jovenes hoy:
jovenes con esperanza y jovenes con
fortaleza. No queremos jovenes
debiluchos, jovenes que estan “ahi no



mas”, ni si ni no, no queremos
jovenes que se cansen rapido y que
vivan cansados, con cara de
aburridos. Queremos jovenes fuertes,
queremos jovenes con esperanzay
con fortaleza, ;por qué? Porque
conocen a Jesus, porque conocen a
Dios, porque tienen un corazon libre.
Corazon libre, repitan, solidaridad,
trabajo, esperanza, esfuerzo, conocer
a Jesus, conocer a Dios mi fortaleza.
Un joven que viva asi ¢tiene la cara
aburrida? [Los jovenes responden:
“iNo!”]. ¢ Tiene un corazon triste?
[Responden de nuevo: “iNo!”]. Ese es
el camino, pero para eso hace falta
sacrificio, hace falta andar
contracorriente.

Las bienaventuranzas que leimos
hace un rato son el plan de Jesus
para nosotros. El plan, es un plan
contracorriente. Jesus les dice:
“Felices los que tienen alma de
pobre”. No dice felices los ricos, los
que acumulan plata. jNo! Los que



tienen el alma de pobre, los que son
capaces de acercarse y comprender
lo que es un pobre. Jesus no dice:
“Felices los que lo pasan bien” sino
que dice: “Felices los que tienen
capacidad de afligirse por el dolor de
los demas”. Y asi, yo les recomiendo
que lean después en casa las
bienaventuranzas que estan en el
capitulo quinto de san Mateo. ¢En
qué capitulo estan? [Los jovenes
responden: “Quinto”]. ¢De qué
evangelio? [Los jovenes responden:
“San Mateo”]. Léanla y meditenla
que les va a hacer bien.

Yo te agradezco Liz, que andas por
aqui, supongo. Te agradezco Manuel,
¢por donde andas metido? Y te
agradezco Orlando. Corazon libre es
lo que les deseo. Y me tengo que ir.
[Los jovenes gritan: “iNo!”]. El otro
dia un cura en broma me dijo: “Si,
usted siga aconsejandole a los
jovenes que hagan lio, siga, siga...
Pero después, los lios que hacen los



jovenes los tenemos que arreglar
nosotros”. jHagan lio! Pero también
ayuden a arreglar y organizar el lio
que hacen. Las dos cosas, ¢eh? Hagan
lio y organicenlo bien. Un lio que nos
dé un corazon libre, un lio que nos
dé solidaridad, un lio que nos dé
esperanza, un lio que nazca de haber
conocido a Jesus y de saber que Dios,
a quien conoci, es mi fortaleza. Ese
es, debe ser, el lio que hagan.

Como sabia las preguntas, porque me
las habian pasado antes, habia
escrito un discurso para ustedes,
para darselo, pero los discursos son
aburridos, asi que se lo dejo al sefior
obispo encargado de la juventud,
para que lo publique.

Y ahora, antes de irme les pido
primero, que sigan rezando por mi;
segundo, que sigan haciendo lio;
tercero, que ayuden organizar el lio
que hacen para que no destruyan
nada.



Y todos juntos ahora en silencio,
vamos a elevar el corazén a Dios,
cada uno: Sefior Jesus —cada uno
desde su corazon en voz baja repita
las palabras—, Sefior Jesus, te doy
gracias por estar aqui, te doy gracias
porque me diste hermanos como Liz,
Manuel y Orlando. Te doy gracias
porque nos diste muchos hermanos
que son como ellos, que te
encontraron, Jesus, que te conocen,
Jesus, que saben que Vos, su Dios, sos
su fortaleza. Jesus, te pido por los
chicos y chicas que no saben que Vos
sos su fortaleza y que tienen miedo
de vivir, miedo de ser felices, tienen
miedo de sofiar. Jesus, ensefianos a
sofiar, a sofar cosas grandes, cosas
lindas, cosas que, aunque parezcan
cotidianas, son cosas que
engrandecen el corazon. Sefior Jesus,
danos fortaleza, danos un corazon
libre, danos esperanza, danos amor y
ensefianos a servir. Amén



Ahora les voy a dar la bendicion y les
pido por favor que recen por miy
que recen por tantos chicos y chicas
que no tienen la gracia que tienen
ustedes de haber conocido a Jesus
que les da esperanza, les da un
corazon libre, y los hace fuertes. Y
que los bendiga Dios Todopoderoso,
el Padre y el Hijo y el Espiritu Santo.

Discurso preparado por el Santo
Padre

Queridos jovenes:

Me da una gran alegria poder
encontrarme con ustedes, en este
clima de fiesta. Poder escuchar sus
testimonios y compartir su
entusiasmo y amor a Jesus.

Gracias a Mons. Ricardo Valenzuela,
responsable de la pastoral juvenil,
por sus palabras. Gracias Manuel y
Liz por la valentia en compartir sus
vidas, sus testimonios en este
encuentro. No es facil hablar de las



cosas personales y menos delante de
tanta gente. Ustedes han compartido
el tesoro mas grande que tienen, sus
historias, sus vidas y como Jesus se
fue metiendo en ellas.

Para responder a sus preguntas me
gustaria destacar algunas de las
cosas que ustedes compartian.

Manuel, vos nos decias algo asi: «Hoy
me sobran ganas de servir a otros,
tengo ganas de superarme». Pasaste
momentos muy dificiles, situaciones
muy dolorosas, pero hoy tenés
muchas ganas de servir, de salir, de
compartir tu vida con los demas.

Liz no es nada facil ser madre de los
propios padres y mas cuando uno es
joven, pero qué sabiduriay
maduracion guardan tus palabras
cuando nos decias: «<Hoy juego con
ella, cambio los pafales, son todas las
cosas que hoy les entrego a Dios y
estoy apenas compensando todo lo
que mi madre hizo por mi».



Ustedes jovenes paraguayos, si que
son valientes.

También compartieron como
hicieron para salir adelante. Donde
encontraron fuerzas. Los dos dijeron:
«En la parroquia». En los amigos de
la parroquia y en los retiros
espirituales que ahi se organizaban.
Dos claves muy importantes: los
amigos y los retiros espirituales.

Los amigos. La amistad es de los
regalos mas grande que una persona,
que un joven puede tener y puede
ofrecer. Es verdad. Qué dificil es
vivir sin amigos. Fijense si sera de las
cosas mas hermosas que Jesus dice:
«Yo los llamo amigos, porque les he
dado a conocer todo lo que oi de mi
Padre» (Jn 15,5). Uno de los secretos
mas grande del cristiano radica en
ser amigos, amigos de Jesus. Cuando
uno quiere a alguien, le estd al lado,
lo cuida, ayuda, le dice lo que piensa,
si, pero no lo deja tirado. Asi es Jesus



con nosotros, nunca nos deja tirados.
Los amigos se hacen el aguante, se
acompaifian, se protegen. Asi es el
Sefior con nosotros. Nos hace el
aguante.

Los retiros espirituales. San Ignacio
hace una meditacion famosa llamada
de las dos banderas. Describe por un
lado, la bandera del demonio y por
otro, la bandera de Cristo. Seria como
las camisetas de dos equipos y nos
pregunta, en cudl nos gustaria jugar.

Con esta meditacion, nos hace
imaginar, como seria pertenecer a
uno u a otro equipo. Seria como
preguntarnos: “;Con quién querés
jugar en la vida?”.

Y dice san Ignacio que el demonio
para reclutar jugadores, les promete
a aquellos que jueguen con él
riqueza, honores, gloria, poder.
Seran famosos. Todos los endiosaran.



Por otro lado, nos presenta la jugada
de Jesus. No como algo fantastico.
Jesus no nos presenta una vida de
estrellas, de famosos, por el
contrario, nos dice que jugar con él
es una invitacion, a la humildad, al
amor, al servicio a los demas. Jesus
no nos miente. Nos toma en serio.

En la Biblia, al demonio se lo llama el
padre de la mentira. Aquel que
prometia, o mejor dicho, te hacia
creer que haciendo determinadas
cosas serias feliz. Y después te dabas
cuenta que no eras para nada feliz.
Que estuviste atras de algo que lejos
de darte la felicidad, te hizo sentir
mas vacio, mas triste. Amigos: el
diablo es un «vende humo». Te
promete, te promete, pero no te da
nada, nunca va a cumplir nada de lo
que dice. Es un mal pagador. Te hace
desear cosas que no dependen de él,
que las consigas o no. Te hace
depositar la esperanza en algo que
nunca te hara feliz. Esa es su jugada,



esa es su estrategia. Hablar mucho,
ofrecer mucho y no hacer nada. Es
un gran «vende humo» porque todo
lo que nos propone es fruto de la
division, del compararnos con los
demas, de pisarle la cabeza a los
otros para conseguir nuestras cosas.
Es un «vende humo» porque, para
alcanzar todo esto, el inico camino
es dejar de lado a tus amigos, no
hacerle el aguante a nadie. Porque
todo se basa en la apariencia. Te hace
creer que tu valor depende de cuanto
tenés.

Por el contrario, tenemos a Jesus, que
nos ofrece su jugada. No nos vende
humo, no nos promete
aparentemente grandes cosas. No
nos dice que la felicidad estara en la
riqueza, el poder, orgullo. Por el
contrario. Nos muestra que el
camino es otro. Este director técnico
les dice a sus jugadores:
“Bienaventurados, felices los pobres
de espiritu, los que lloran, los



mansos, los que tienen hambre y sed
de justicia, los misericordiosos, los
limpios de corazon, los que trabajan
por la paz, los perseguidos por la
justicia”. Y termina diciéndoles:
“Alégrense por todo esto” (cf. Mt
5,1-12).

¢Por qué? Porque Jesus no nos
miente. Nos muestra un camino que
es vida, que es verdad. Fl es la gran
prueba de esto. Es su estilo, su
manera de vivir la vida, la amistad,
la relacion con su Padre. Y es a lo que
nos invita. A sentirnos hijos. Hijos
amados.

Fl no te vende humo. Porque sabe
que la felicidad, la verdadera, la que
deja lleno el corazdn, no esta en las
«pilchas» que llevamos, en los
zapatos que nos ponemos, en la
etiqueta de determinada marca. El
sabe que la felicidad verdadera, esta
en ser sensibles, en aprender a llorar
con los que lloran, en estar cerca de



los que estan tristes, en poner el
hombro, dar un abrazo. Quien no
sabe llorar, no sabe reir y por lo
tanto, no sabe vivir. Jesus sabe que
en este mundo de tanta competencia,
envidia y tanta agresividad, la
verdadera felicidad pasa por
aprender a ser pacientes, a respetar
a los demads, a no condenar ni juzgar
a nadie. El que se enoja, pierde, dice
el refran. No le des el corazon a la
rabia, al rencor. Felices los que
tienen misericordia. Felices los que
saben ponerse en el lugar del otro, en
los que tienen la capacidad de
abrazar, de perdonar. Todos hemos
alguna vez experimentado esto.
Todos en algin momento nos hemos
sentido perdonados, jqué lindo que
es! Es como recobrar la vida, es tener
una nueva oportunidad. No hay nada
mas lindo que tener nuevas
oportunidades. Es como que la vida
vuelve a empezar. Por eso, felices
aquellos que son portadores de
nueva vida, de nuevas



oportunidades. Felices los que
trabajan para ello, los que luchan
para ello. Errores tenemos todos,
equivocaciones, miles. Por eso,
felices aquellos que son capaces de
ayudar a otros en su error, en sus
equivocaciones. Que son verdaderos
amigos y no dejan tirado a nadie.
Esos son los limpios de corazon, los
que logran ver mas alla de la simple
macana y superan las dificultades.
Felices los que ven especialmente lo
bueno de los demas.

Liz, vos nombraste a Chikitunga, esta
sierva de Dios paraguaya. Dijiste que
era como tu hermana, tu amiga, tu
modelo. Ella, al igual que tantos, nos
muestra que el camino de las
bienaventuranzas es un camino de
plenitud, un camino posible, real.
Que llena el corazon. Ellos son
nuestros amigos y modelos que ya
dejaron de jugar en esta «canchan,
pero se vuelven esos jugadores
indispensables que uno siempre mira



para dar lo mejor de si. Ellos son el
ejemplo de que Jesus no es un
«vende humov», su propuesta es de
plenitud. Pero por sobre todas las
cosas, es una propuesta de amistad,
de amistad verdadera, de esa
amistad que todos necesitamos.
Amigos al estilo de Jesus. Pero no
para quedarnos entre nosotros, sino
para salir a la «cancha», a ir a hacer
mas amigos. Para contagiar la
amistad de Jesus por el mundo,
donde estén, en el trabajo, en el
estudio, en la previa, por Whastapp,
en Facebook o Twitter. Cuando
salgan a bailar o tomando un buen
tereré. En la plaza o jugando un
partidito en la cancha del barrio. Ahi
es donde estan los amigos de Jesus.
No vendiendo humo, sino haciendo
el aguante. El aguante de saber que
somos felices, porque tenemos un
Padre que estd en el cielo.




© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

Enlaces utiles:

 Noticias del viaje en la pagina web
del Vaticano

e Transmisiones en directo (Centro
Televisivo Vaticano)

« El Papa Francisco en Ecuador
(Pagina web oficial)

« El Papa Francisco en Bolivia
(Pagina web oficial)

« El Papa Francisco en Paraguay
(Pagina web oficial)

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/travels/2015/outside/documents/papa-francesco-ecuador-bolivia-paraguay-2015.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/travels/2015/outside/documents/papa-francesco-ecuador-bolivia-paraguay-2015.html
https://www.ctv.va/content/ctv/it/livetv.html
https://papafranciscoenecuador.com/
https://www.franciscoenbolivia.org/
https://franciscoenparaguay.org
https://opusdei.org/es/article/viaje-del-papa-francisco-a-ecuador-bolivia-y-paraguay/

opusdei.org/es/article/viaje-del-papa-
francisco-a-ecuador-bolivia-y-paraguay/
(06/02/2026)


https://opusdei.org/es/article/viaje-del-papa-francisco-a-ecuador-bolivia-y-paraguay/
https://opusdei.org/es/article/viaje-del-papa-francisco-a-ecuador-bolivia-y-paraguay/

	Viaje del Papa Francisco a Ecuador, Bolivia y Paraguay

