
opusdei.org

“¡Vale la pena!” (II):
Bendito quien confía
en el Señor

La Sagrada Escritura no nos da
una respuesta teórica sobre la
fidelidad, sino que nos indica
quién es fiel.

15/08/2022

En algún dispositivo para escuchar
música, cuando se describen sus
características, quizás hemos visto
marcadas las letras «hi-fi». La high
fidelity, alta fidelidad, es garantía de
que el sonido que reproduce se



acerca mucho al original. El objetivo,
tanto del reproductor como de quien
escucha, es poder tener contacto con
el sonido inicial, con la primera
grabación, sin alterarla. Es la
fidelidad comprendida como
exactitud, como la capacidad de
mantener algo intacto. Sin embargo,
en la cultura del antiguo Medio
Oriente, en la que tuvo lugar la
revelación de Dios al pueblo de
Israel, la manera de comprender la
fidelidad tiene algunas diferencias
con respecto a este uso. La fidelidad
no se asocia a la precisión, sino que
se pone el énfasis en otros aspectos
como son la solidez, estabilidad o
permanencia a lo largo del tiempo; la
confiabilidad, la lealtad y la
veracidad. Además, en el lenguaje
bíblico la fidelidad también está
estrechamente vinculada con la
misericordia paternal de Dios, un
ámbito donde no tiene mucho
sentido hablar de exactitud.



No como los otros dioses

Si buscamos en la Sagrada Escritura
una definición completa de fidelidad,
no la encontraremos. En cambio, si
acudimos a los libros sagrados
preguntándonos quién es fiel, tanto
el Antiguo como el Nuevo
Testamento nos responden de
manera rotunda: fiel es Dios (cfr. Dt
32,4; 1 Co 1,9; 1 Ts 5,24 y otros). ¿Qué
quiere decir que Dios sea fiel? ¿Por
qué la fidelidad es una característica
del Señor tan repetidamente
afirmada?

Por una parte, el Dios de Israel es fiel
en contraste con los dioses de los
pueblos vecinos. «Dios es el
fundamento de la esperanza; pero no
cualquier dios»[1]. Los mitos paganos
nos muestran dioses que se
comportan de manera voluble y
caprichosa; a veces son buenos, a
veces son malos, nunca se sabe cómo
van a reaccionar. Por lo tanto, no es



razonable confiar en ellos. En Egipto
y Mesopotamia, por ejemplo, era
frecuente representar a los dioses
con forma de toro, león, águila,
dragón, o de otros animales. En
consecuencia, el culto a estas
divinidades estaba empapado de
actitudes que se asemejan a lo que
haríamos frente a una bestia
amenazante: satisfacer su hambre,
aplacar su cólera, o simplemente no
interrumpir su descanso.

No sucede así en Israel. La ley
mosaica, por su parte, prohíbe
representar al Señor con figuras de
cualquier tipo (cfr. Ex 20,4; Lv 19,4).
El Dios de Israel acepta sacrificios y
ofrendas, pero no lo hace porque
padezca necesidad o porque de ello
dependa su ánimo (cfr. Sal 50,7-15; 
Dn 14,1-27). Que el Señor sea fiel, en
contraste con los falsos dioses,
significa que no es caprichoso ni
inconstante, que podemos intuir, de
alguna manera, cómo va a actuar. Al



mismo tiempo, esta fidelidad no
implica que el Señor siga un patrón
uniforme de conducta o que su modo
de intervenir en la historia sea
repetitivo. Dios es libre, trascendente
y soberano, «es todo el movimiento y
toda la belleza y toda la grandeza»[2],
así que su fidelidad a la alianza no
excluye la novedad (cfr. Is 43,16-19).
Puede sorprendernos o
desconcertarnos. Dice Dios por boca
del profeta Isaías: «Mis pensamientos
no son vuestros pensamientos, ni
vuestros caminos, mis caminos —
oráculo del Señor—. Tan elevados
como son los cielos sobre la tierra,
así son mis caminos sobre vuestros
caminos y mis pensamientos sobre
vuestros pensamientos» (Is 55,8-9).
Dios siempre salva a su pueblo, pero
no lo hace siempre de la misma
manera. Por eso «él siempre puede,
con su novedad, renovar nuestra
vida y nuestra comunidad y, aunque
atraviese épocas oscuras y



debilidades eclesiales, la propuesta
cristiana nunca envejece»[3].

Además de aquella diferencia, una
desviación frecuente de la relación
de los hombres con Dios es aquella
de querer controlarlo o usarlo a
discreción nuestra. Por eso, la
adivinación y otras prácticas
semejantes estaban severamente
prohibidas en Israel (cfr. Lv
19,26.31). Que Dios sea fiel a su
palabra no quiere decir que su
manera de comportarse sea siempre
idéntica, y por tanto predecible y
controlable por parte de los
hombres. Podemos estar seguros de
que nunca dejará de amarnos,
aunque muchas veces no sabemos
cómo. Su lógica siempre excede a la
nuestra. En ocasiones puede darnos
más de lo que había prometido, o
puede cumplir una profecía de una
forma inusitada. La «fidelidad no
tiene nada de estéril ni de estático; es
creativa»[4].



Un Dios «rico en misericordia y
fidelidad»

La Biblia afirma que el Señor es fiel
en contraste con los falsos dioses de
los pueblos vecinos; aunque, en
realidad, el texto sagrado lo afirma
sobre todo en contraste con los seres
humanos: «La gloria de Israel no
miente ni se arrepiente, porque no es
un hombre para arrepentirse» (1 Sm
15,29). A diferencia de nuestra
experiencia humana, el Señor dice
siempre la verdad, no se retracta de
sus promesas: «No es Dios como un
hombre capaz de mentir, ni un hijo
de Adán para echarse hacia atrás.
¿Es que dice y no lo hace? ¿Es que
habla y no cumple?» (Nm 23,19). Solo
Dios es absolutamente sólido y
confiable, en quien se puede
construir con la seguridad de no
quedar defraudado. Por eso puede
decir Benedicto XVI: «Mientras todo
pasa y cambia, la Palabra del Señor
no pasa. Si las vicisitudes de la vida



hacen que nos sintamos perdidos y
parece que se derrumba toda
certeza, contamos con una brújula
para encontrar la orientación,
tenemos un ancla para no ir a la
deriva»[5].

Cuenta el libro del Éxodo que, tras el
pecado del becerro de oro, Dios
renovó la alianza con su pueblo en el
monte Sinaí. Entonces, antes de
entregar a Moisés por segunda vez
las tablas de la ley, Dios pasó delante
de él diciendo: «Señor, Señor, Dios
compasivo y misericordioso, lento a
la cólera y rico en misericordia y
fidelidad» (Ex 34,6). Estas palabras se
suelen considerar una segunda
revelación del nombre de Dios,
después de la que había tenido lugar
tiempo atrás, también con Moisés.
Esta descripción de cómo es Dios la
encontramos repetida, con pequeñas
variantes, en otros siete pasajes, de
diversos libros del Antiguo
Testamento[6] . Por eso dice san



Josemaría: «Si recorréis las
Escrituras Santas, descubriréis
constantemente la presencia de la
misericordia de Dios (…). ¡Qué
seguridad debe producirnos la
conmiseración del Señor!»[7].

Sin embargo, Israel sabe que su
Señor es compasivo y fiel no
simplemente porque lo haya dicho a
Moisés en el Sinaí, sino sobre todo
porque el pueblo lo ha comprobado
en su propia historia, en su propia
piel. Dios ha manifestado esta
característica de su fidelidad no
simplemente declarándola, sino
mostrándola en sus obras. Que Dios
sea fiel es una experiencia de
salvación que vive Israel a lo largo
del tiempo. «Señor, Tú eres mi Dios,
quiero ensalzarte, alabar tu Nombre,
porque has hecho maravillas –dice el
profeta Isaías–. Tus designios desde
antaño son fidelidad» (Is 25,1). Las
obras de Dios muestran su fidelidad;
Israel es testigo, una y otra vez, de



que su misericordia no desaparece
frente a las infidelidades humanas.
«El Señor es bueno: su misericordia
es eterna, y su fidelidad, por todas las
generaciones» (Sal 100,5), canta el
salmista. Y en otro pasaje: «Las
misericordias del Señor cantaré
eternamente; de generación en
generación anunciaré con mi boca tu
fidelidad» (Sal 89,2).

Santa María, en el Magníficat,
expresa este modo de ser de Dios, tan
claro para quien se acerca a la
historia sagrada. La madre de Jesús
alaba a Dios por haberse fijado en su
humildad, por haber hecho cosas
grandes en ella, «recordando su
misericordia, como había prometido
a nuestros padres, Abrahán y su
descendencia para siempre» (Lc
1,54-55). Decía san Juan Pablo II que
«en el Magníficat, cántico
verdaderamente teológico porque
revela la experiencia del rostro de
Dios hecha por María, Dios no sólo es



el Poderoso, para el que nada es
imposible, como había declarado
Gabriel (cfr. Lc 1,37), sino también el
Misericordioso, capaz de ternura y
fidelidad para con todo ser
humano»[8].

Jesús es el cumplimiento de las
promesas

La fidelidad es un atributo que
define a Dios en su relación con los
hombres, especialmente con su
pueblo en virtud de la alianza. Y para
describir la fuerza de esta alianza,
los profetas acuden a algunas
imágenes. Una de ellas es la del
matrimonio, que encontramos
desarrollada sobre todo en los libros
de Oseas, Jeremías y Ezequiel. Esta
imagen resalta la misericordia del
Señor, que está dispuesto a perdonar
y a restablecer la alianza pese a las
repetidas infidelidades de Israel.
Otra imagen es la de la paternidad y
maternidad. El libro de Isaías la



utiliza varias veces, de manera
conmovedora, para subrayar cómo
Dios no abandonará nunca a su
pueblo: «Sion había dicho: “El Señor
me ha abandonado, mi Señor me ha
olvidado”. ¿Es que puede una mujer
olvidarse de su niño de pecho, no
compadecerse del hijo de sus
entrañas? ¡Pues aunque ellas se
olvidaran, Yo no te olvidaré! Mira: te
he grabado en las palmas de mis
manos» (Is 49,14-16).

Jesús recoge toda esta herencia de
fidelidad y de misericordia,
plasmada en el Antiguo Testamento,
para revelar la continuación de ese
obrar divino en su persona. Por eso,
de frente a la muchedumbre, el
Señor hace eco con su lamento a
aquel oráculo de Isaías en el que nos
recordaba que Dios nunca nos
olvida: «¡Jerusalén, Jerusalén!, que
matas a los profetas y lapidas a los
que te son enviados. Cuántas veces
he querido reunir a tus hijos, como la



gallina reúne a sus polluelos bajo las
alas, y no quisiste» (Mt 23,37). A
Jesucristo le duele la rebeldía de los
hombres, su dureza de corazón,
frente a la insistencia –la fidelidad–
del amor de Dios.

También inspirándose en un pasaje
del profeta Isaías en el que se afirma
que Israel es la viña del Señor (cfr. Is
5,7), Jesús resume la historia de la
fidelidad de Dios de frente a la
infidelidad humana al relatar la
parábola de los viñadores homicidas
(cfr. Mc 12,1-12). Allí, tras los
sucesivos rechazos para tomar los
frutos que le correspondían a través
de varios siervos, el dueño de la viña
decide enviar a su hijo como último
recurso. Pero los viñadores lo matan.
De la misma manera, la venida de
Jesús, el Hijo único de Dios, y su
muerte en la cruz, es la
manifestación plena de la fidelidad y
misericordia del Dios de Israel;
después de enviarlo para que



muriera por nosotros, Dios ya no
puede hacer nada más grande (cfr. 
Hb 1,1-2).

Los apóstoles, durante su
predicación, eran conscientes de la
relación entre el misterio pascual de
Cristo –su pasión, muerte y
resurrección– con la fidelidad de
Dios a sus antiguas promesas. Jesús
es «el Amén, el testigo fiel y
veraz» (Ap 3,14), nos dice el libro del
Apocalipsis. En la segunda carta de
san Pablo a los Corintios, hallamos la
declaración más explícita al respecto:
«Por la fidelidad de Dios, que la
palabra que les dirigimos no es sí y
no. Porque Jesucristo, el Hijo de Dios
–que les predicamos Silvano,
Timoteo y yo– no fue sí y no, sino que
en él se ha hecho realidad el sí.
Porque cuantas promesas hay de
Dios, en él tienen su sí» (2 Co
1,18-20). Y esta convicción ha pasado
a la fe de la Iglesia, que ha
proclamado constantemente que



Jesús es el fiel cumplimiento de todo
cuanto Dios había prometido (cfr. 1
Co 15,3-4).

Si no somos fieles, él permanece
fiel

A propósito de quienes no creyeron
en Cristo durante su paso por la
tierra, san Pablo se expresa así,
poniendo el foco en la grandeza del
Señor: «¿Es que la incredulidad de
estos frustrará la fidelidad de Dios?
¡De ninguna manera!» (Rm 3,3-4). En
Dios podemos poner nuestra
confianza de manera plena. «Unos
confían en los carros, otros en los
caballos; nosotros invocamos el
Nombre del Señor, nuestro Dios» (Sal
20,8), dice el salmista, expresando su
confianza en el Señor más que en las
estrategias humanas para la batalla.
«¿Quién es Dios fuera del Señor?
¿Quién es Roca, fuera de nuestro
Dios?» (2 Sm 22,32), dice la Sagrada
Escritura, en el llamado Himno de



David. Solo de Dios se puede afirmar
que es la Roca en donde apoyarse sin
miedo y buscar protección. La
aplicación a Dios del término «Roca»
es tan frecuente en el Antiguo
Testamento[9] que a veces se dice
simplemente «la Roca» y se entiende
que se está hablando de él.

Al insistir en la fidelidad de Dios
poniéndola en contraste, muchas
veces, con la inconstancia de los
hombres, la Sagrada Escritura no
parece dejar mucho espacio a la
fidelidad humana. Pero más que una
visión pesimista sobre las fuerzas
humanas, se trata de una afirmación
realista y profunda sobre nuestra
poquedad frente a su potencia. Así se
comprende mejor este duro oráculo
transmitido por Jeremías: «Maldito el
varón que confía en el hombre y
pone en la carne su apoyo, mientras
su corazón se aparta del Señor. Será
como matojo de la estepa, que no
verá venir la dicha, pues habita en



terrenos resecos del desierto, en
tierra salobre e inhóspita. Bendito el
varón que confía en el Señor, y el
Señor es su confianza. Será como
árbol plantado junto al agua, que
extiende sus raíces a la corriente, no
teme que llegue el calor, y sus hojas
permanecerán lozanas, no se
inquietará en año de sequía, ni
dejará de dar frutos» (Jr 17,5-8).

Lo importante es comprender que el
ser humano no puede ser fiel en el
mismo sentido en que lo es Dios. La
respuesta humana a la fidelidad del
Señor no es una conducta intachable,
sin fisuras, sino la fe (cfr. Gn 15,6; Hb
11,1). De hecho, en hebreo se emplea
el mismo verbo para decir que Dios
es fiel y para decir que un hombre
cree en él. El Nuevo Testamento
llama «fieles» a quienes creen en
Jesucristo y lo siguen (cfr. Hch 10,45).
Lo que el Señor quiere de nosotros
no es que seamos firmes y sólidos
como él, lo cual sería imposible, sino



que depositemos en él toda nuestra
confianza, como lo hizo María y
como lo han hecho los santos,
«porque fiel es el que hizo la
promesa» (Hb 10,23). Y, sobre todo, el
Señor quiere que reconozcamos
nuestras ofensas y le pidamos
perdón. «Si decimos que no tenemos
pecado, nos engañamos a nosotros
mismos, y la verdad no está en
nosotros –señala la primera carta de
san Juan–. Si confesamos nuestros
pecados, fiel y justo es Él para
perdonarnos los pecados y
purificarnos de toda iniquidad” (1 Jn
1,8-9). Aunque seamos pecadores, el
Señor no nos deja nunca solos. «Si no
somos fieles, él permanece fiel, pues
no puede negarse a sí mismo» (2 Tm
2,13).

«Nuestra fidelidad no es más que una
respuesta a la fidelidad de Dios. Dios
que es fiel a su palabra, que es fiel a
su promesa»[10]. Y, en ese mismo
sentido, el prelado del Opus Dei ha



comentado: «La fe en la fidelidad
divina da fuerza a nuestra
esperanza, a pesar de que nuestra
personal debilidad nos lleve a veces a
no ser del todo fieles, en lo pequeño y
quizá, en alguna ocasión, en lo
grande. Entonces, la fidelidad
consiste en recorrer —con la gracia
de Dios— el camino del hijo
pródigo»[11]. Lo importante es
siempre volver a quien cumple la
promesa, regresar con fe a la Roca
que siempre nos espera.

[1] Benedicto XVI, enc. Spe salvi, n. 31.

[2] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
190.

[3] Francisco, ex. ap. Evangelii
Gaudium, n. 11.

[4] Benedicto XVI, Homilía, 12-IX-2009.



[5] Benedicto XVI, Ángelus, 12-
XII-2010.

[6] Cfr. Nm 14,17-18; Dt 7,9-10; Sal
86,15; 145,8; Jl 2,13; Jon 4,2 y Na 1,3.

[7] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 7.

[8] San Juan Pablo II, Audiencia, 6-
XI-1996.

[9] Cfr. por ejemplo Dt 32,4; 1 Sm 2,2; 2
Sm 22,2; Sal 19,15; 28,1; 71,3; Is 17,10;
Ha 1,12; y otros.

[10] Francisco, Homilía, 15-IV-2020.

[11] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 19-III-2022.

Juan Carlos Ossandón

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es/article/vale-la-pena-2-fidelidad-sagradas-escrituras/


opusdei.org/es/article/vale-la-pena-2-
fidelidad-sagradas-escrituras/

(16/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/vale-la-pena-2-fidelidad-sagradas-escrituras/
https://opusdei.org/es/article/vale-la-pena-2-fidelidad-sagradas-escrituras/

	“¡Vale la pena!” (II): Bendito quien confía en el Señor

