
opusdei.org

Una invitación
siempre abierta. La
vocación en el Opus
Dei

Cada santo es un proyecto de
Dios para llevar el Evangelio a
su propio tiempo. ¿Qué
aspectos de la vida de Jesús
desean encarnar los fieles del
Opus Dei?

14/04/2021

Cuando aquel rey invitó a los
convidados a la boda de su hijo,
pensaba que escribía a amigos y



personas cercanas, que estarían
encantadas de dejar lo que tenían
entre manos por compartir con él la
alegría del momento. Pero se
equivocaba. Como apunta
lacónicamente el texto evangélico:
«No quisieron ir» (Mt 22,3). Al
monarca le pareció que debía de
haber un malentendido, así que
mandó a los invitados un nuevo
mensaje, esta vez más claro: «Tengo
preparado el banquete, he matado
terneros y reses cebadas y todo está a
punto. Venid a la boda» (v.4). Sin
embargo, la respuesta fue aún más
dolorosa (cfr. vv.5-6). Esta parábola
planteada por Jesús es similar a
aquella de los viñadores, que san
Mateo sitúa un poco antes en su
evangelio (cfr. Mt 21,33-40). Aunque
en ambas ocasiones el Señor se
dirigía a las autoridades de Israel,
sus palabras siguen resonando a lo
largo de la historia. ¿En qué sentido
nosotros también hemos sido
invitados a la boda del hijo del Rey o



a trabajar en una viña? ¿Qué nos
quiere decir Jesús con esas palabras
suyas?

Tal vez con estos relatos quiera
recordarnos, sencillamente, que
nuestra existencia adquiere su pleno
sentido en cuanto permanecen vivas
y actuales nuestra relación con Dios,
nuestra realidad filial y nuestra
llamada a transformar el mundo a
imagen de su amor. Así, nos anima a
mantener «con juventud de alma» la
conciencia y la responsabilidad del
don que hemos recibido[1]. Puesto
que no somos mejores que las
personas que escuchaban a Jesús, el
riesgo de caer en el comportamiento
que describen sus parábolas nos
afecta también a nosotros. Y al revés:
la grandeza que nos abre la
posibilidad de vivir como hijos de
Dios merece que renovemos nuestros
deseos de mantener siempre joven
nuestra respuesta de amor.



Lo que la Obra recuerda

En Gaudete et exsultate, el Papa
recordó que «cada santo es una
misión; es un proyecto del Padre
para reflejar y encarnar, en un
momento determinado de la historia,
un aspecto del Evangelio»[2]. En ese
sentido, decía san Josemaría que el
mensaje del Opus Dei es «viejo como
el Evangelio, y como el Evangelio
nuevo»[3], pues no hace sino recordar
algo que está presente ya en la vida y
en el mensaje del Señor. En realidad,
todos los cristianos estamos llamados
a reflejar a Jesucristo, haciéndolo
presente en el mundo; en eso
consiste la obra del Espíritu Santo en
el alma y en la Iglesia (cfr. 2Co 3,18).
Sin embargo, la vocación de cada
uno puede llevarle a «reproducir en
la propia existencia distintos
aspectos de la vida terrena de Jesús:
su vida oculta, su vida comunitaria,
su cercanía a los últimos, su pobreza
y otras manifestaciones de su entrega



por amor»[4]. De este modo, cada
santo –y, en definitiva, cada
cristiano– «es un mensaje que el
Espíritu Santo toma de la riqueza de
Jesucristo y regala a su pueblo»[5].

¿Qué aspectos de la vida de Cristo
desea encarnar la vida de los fieles
del Opus Dei? ¿Cuál es el mensaje
que el Paráclito quiere recordar a sus
contemporáneos? El horizonte del
centenario de la Obra constituye una
buena ocasión para hacerse estas
preguntas y para ahondar en lo que
Dios quiere decir al mundo con el
mensaje de la Obra, dirigido también
a personas y lugares que quizá
nunca han oído hablar de él.

En el intento por explicar la luz que
san Josemaría recibió el 2 de octubre
de 1928, alguna representación
artística ha utilizado el recurso de
ponerla en relación con el taller de
Nazaret, lugar en el que Jesús y José
trabajaban y pasaban los días. En



efecto, con el mensaje de la Obra el
Espíritu Santo recuerda a todos que
los cristianos estamos llamados a la
unión con Dios en la vida ordinaria,
que a todos nos viene a buscar el
Señor y que, por eso mismo, el
mundo es un lugar –más aún, un
medio– de santificación. Del mismo
modo que en Belén, Egipto y Nazaret
se unieron el cielo y la tierra, en los
lugares donde se desarrolla nuestra
existencia podemos encontrar a Dios
y reconciliar con él su creación. San
Josemaría escribía en una de sus
cartas: «Venimos a santificar
cualquier fatiga humana honesta: el
trabajo ordinario, precisamente en el
mundo, de manera laical y secular,
en servicio de la Iglesia Santa, del
Romano Pontífice y de todas las
almas»[6].

Como desarrollo de aquella luz, el
Señor fue mostrando a san Josemaría
otros puntos que serían centrales
para la vida de los fieles de la Obra.



La llamada de todos a la santidad y la
misión de encender el mundo en el
amor de Dios tendría el trabajo como
quicio, el sentido de la filiación
divina como fundamento y la Misa
como centro y raíz. El Opus Dei se
presentaba como una partecica de la
Iglesia que no deseaba sino servirla,
en el mundo y a través de las
realidades del mundo. «Más de una
vez he comparado esa misión
nuestra, siguiendo el ejemplo del
Señor, a la de la levadura que, desde
dentro de la masa, la fermenta hasta
convertirla en pan bueno»[7]. Así, los
fieles de la Obra se saben llamados
por vocación divina para llevar a
Dios el mundo en que viven. El
camino no es otro que el de Nazaret:
el trabajo bien hecho, el servicio a los
demás, el cuidado de las personas
que Dios nos pone cerca, la
preocupación por la realidad en la
que vivimos y a la que amamos. Con
sencillez y naturalidad, sabiéndonos



destinatarios de una llamada que
abraza toda nuestra existencia.

Una llamada que mueve la vida
entera

Algunos de los rasgos más propios de
la vida en la Obra se entienden
solamente al considerar que se trata
de un fenómeno vocacional, es decir,
que formar parte del Opus Dei no es
fruto de una iniciativa humana, de
una feliz idea o de un empeño
generoso, sino, en primer lugar, de
una llamada divina. De un modo u
otro, y con una hondura mayor a
medida que pasan los años,
descubrimos «esta llamada divina,
que enciende en nosotros el deseo de
buscar la perfección en medio del
mundo»[8]. Dejamos entonces que
Jesús se enseñoree de nuestra alma.
Con la gracia de Dios, nuestros
deseos se van identificando
paulatinamente con los suyos, hasta
poder decir que vivimos solo por



amor –porque nos mueve sabernos
amados por Dios–, y para amar –
porque somos conscientes de que él
cuenta con nosotros para que su
amor alcance a muchas más
personas–.

La vida de cualquier fiel de la Obra
supone, pues, un «encuentro
vocacional pleno», de tal manera que
«el Opus Dei se inserta en toda
nuestra vida»[9]. En este sentido,
como fenómeno vocacional es algo
distinto de una asociación, que
requiere una dedicación que se
limita a una serie de actividades o de
encuentros. Por otra parte, es
también diferente a lo que sería más
propio de una consagración especial,
que conllevaría adquirir una
condición pública en la Iglesia
distinta de la de los demás fieles
comunes. Más bien, se trata de
convertir la vida entera en un
continuo descubrimiento de aquél
que nos llama, y en una gozosa



respuesta –siempre creativa y llena
de amor– a su llamada.

Ahora bien, ¿cómo responde una
persona enamorada cuando se trata
de hacer feliz a quien ama? O, visto
de otro modo, ¿cómo se empeña
alguien en una misión que considera
lo más importante de su vida? Si
nada le mueve con más fuerza que
poder atender a esa persona, a esa
misión, pone todo de su parte con
iniciativa, con espontaneidad. Así
pues, no se trata de «hacer cada vez
más cosas o cumplir ciertos
estándares que nos hayamos
impuesto como tarea»[10]; tampoco es
cuestión de «colaborar en
determinadas tareas o en las labores
corporativas de apostolado»[11].
Lógicamente, también de ese modo
se puede vivir la llamada, pero es
importante no perder de vista que lo
esencial «es la correspondencia al
amor de Dios»[12], algo que no tiene
una forma fija y que, al mismo



tiempo, puede dar forma a todo lo
que hacemos.

San Josemaría explicaba que el
carácter omniabarcante del sentido
vocacional de la vida conduce a la
experiencia de la unidad de vida, que
tiene que ver con el origen y con el
fin de nuestras acciones: «Una
unidad de vida que tiene
simultáneamente dos facetas: la
interior, que nos hace
contemplativos; y la apostólica, a
través de nuestro trabajo profesional,
que es visible y externa»[13]. Se trata,
entonces, de buscar al Señor en todo
lo que hacemos, de ponerle «como
fin de todos nuestros trabajos»[14], y
de procurar acercar su amor a
quienes viven cerca de nosotros,
ocupándonos, preocupándonos y
sirviéndoles en las distintas
circunstancias en que nos
encontremos. Ese mismo deseo nos
llevará, en ocasiones, a embarcarnos
en proyectos de todo tipo, de la mano



de otros fieles de la Obra, de otros
cristianos o de personas que
sencillamente comparten con
nosotros el deseo de transformar el
mundo a imagen de Cristo, perfecto
Dios y perfecto hombre.

Con la flexibilidad de un músculo

Es característico de los fieles del
Opus Dei actuar siempre con plena
libertad, «porque es propio de
nuestra peculiar llamada divina
santificarnos, trabajando en las
tareas ordinarias de los hombres
según el dictado de la propia
conciencia, sintiéndonos
responsables personalmente de
nuestras actividades libremente
decididas, dentro de la fe y de la
moral de Jesucristo»[15]. Así lo
entendieron desde el principio los
miembros de la Obra, con iniciativas
de todo tipo, desde el mundo de las
finanzas hasta el mundo del hogar,
desde la agricultura hasta la



educación o las comunicaciones.
Todas ellas tienen, de algún modo, su
inspiración en el mensaje del Opus
Dei, y sin embargo no pertenecen a
él, ni están organizadas por él, sino
por cada una de las personas que las
promueven.

De hecho, el principal apostolado de
la Obra es «el de amistad y
confidencia, realizado
personalmente por cada una y cada
uno»[16]. Eso tiene algunas
consecuencias que tocan muy de
cerca la manera de ser propia de los
fieles del Opus Dei y de su labor
evangelizadora. En primer lugar, nos
habla de que todos viven su entrega
«con igual dedicación», pues «la
vocación y la correspondiente misión
abarcan toda nuestra vida»[17]. Así,
todos somos igualmente relevantes,
todos somos corresponsables de la
común misión desde el lugar y la
tarea en que nos encontremos.



Esta realidad constituye una llamada
continua al corazón de cada una y de
cada uno, conscientes de que «Dios
nos pide que el afán apostólico llene
nuestros corazones, que nos
olvidemos de nosotros mismos, para
ocuparnos –con gustoso sacrificio– de
la humanidad entera»[18]. Esa es, por
otra parte, nuestra mayor fuente de
alegría, pues «nada puede producir
mayor satisfacción que el llevar
tantas almas a la luz y al calor de
Cristo»[19]. Nos acercaremos a los
demás con una actitud de amistad de
quien ve en cada persona a un hijo
de Dios, a una hija de Dios, aunque
tal vez no todos sean conscientes de
su condición; «personas a las que
nadie ha enseñado a valorar su vida
corriente», a las que, con nuestro
ejemplo y nuestra palabra
procuraremos descubrir «esa gran
verdad: Jesucristo se ha preocupado
de nosotros, hasta de los más
pequeños, hasta de los más
insignificantes»[20].



Por otra parte, que el principal
apostolado sea el personal hace que
sea difícil cuantificar la labor
evangelizadora del Opus Dei, o su
repercusión en el conjunto de la
misión de la Iglesia. Se trata de una
revolución silenciosa, que desea
cambiar el rostro de ambientes de
trabajo, de ciudades, de sociedades
enteras, sin ruido ni aparato. San
Josemaría se gozaba al contemplar
«una labor que no llama la atención,
que no es fácil traducir en
estadísticas, pero que produce frutos
de santidad en millares de almas,
que van siguiendo a Cristo, callada y
eficazmente, en medio de la tarea
profesional de todos los días»[21].

Finalmente, esta característica de su
apostolado propio hace que el Opus
Dei sea necesariamente una 
desorganización organizada. Habrá,
lógicamente, un mínimo de
estructura, que tendrá que ver con la
formación que sus fieles necesitan



para mantener viva su respuesta de
amor a Dios y a cada persona en
medio del mundo. El acento en la
espontaneidad y en la iniciativa se
debe a que todos somos
corresponsables o, como recuerda el
prelado del Opus Dei en su última
carta, «todos tenemos la Obra en
nuestras manos»[22]. En realidad,
todas estas características, que son
propias de la Obra tal como Dios la
entregó a san Josemaría, constituyen
para nosotros al mismo tiempo un
don que hemos de agradecer, un
tesoro en el que siempre podemos
ahondar para gozarnos en él y
llenarnos de agradecimiento, y una
tarea de cuya realidad somos, por
una llamada divina, responsables.

Lucas Buch



[1] Cfr. Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 28-X-2020, n. 2.

[2] Francisco, ex. ap. Gaudete et
exsultate, n. 19.

[3] San Josemaría, Carta 3, n. 91.

[4] Francisco, Gaudete et exsultate, n.
20.

[5] Ibíd., n. 21.

[6] San Josemaría, Carta 3, n. 2a.

[7] San Josemaría, Carta 1, n. 5b.

[8] San Josemaría, Carta 3, n. 8b.

[9] San Josemaría, Carta 31, n. 11.
Citado en Mons. Fernando Ocáriz,
Carta pastoral, 28-X-2020, n. 8.

[10] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 28-X-2020, n. 6.

[11] Ibíd., n. 8.

[12] Ibíd., n. 7.



[13] San Josemaría, Carta 3, n. 14a.

[14] Ibíd., n. 15a.

[15] Ibíd., n. 43d.

[16] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 28-X-2020, n. 5.

[17] Ibíd., n. 8.

[18] San Josemaría, Carta 1, n. 22a.

[19] Ibíd., n. 22c

[20] Ibíd., n. 22c.

[21] San Josemaría, Conversaciones,
n. 71.

[22] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 28-X-2020, n. 27; cfr. san
Josemaría, Conversaciones, n. 19.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/una-invitacion-
siempre-abierta/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/una-invitacion-siempre-abierta/
https://opusdei.org/es/article/una-invitacion-siempre-abierta/
https://opusdei.org/es/article/una-invitacion-siempre-abierta/

	Una invitación siempre abierta. La vocación en el Opus Dei

