opusdei.org

"Un don Quijote de
Dios"

El entonces Cardenal Ratzinger
vela asi a san Josemaria: "¢O
acaso no parece «quijotesco»
ensefar, en medio del mundo
de hoy, la humildad, la
obediencia, la castidad, el
desprendimiento de las cosas
materiales, el olvido de si?".

10/10/2020

El Apocalipsis de San Juan, que nos
habla de tantos acontecimientos
atroces del pasado y del futuro de
nuestra historia, abre no obstante el



cielo sobre la tierra y nos ensefia que
Dios no deja el mundo de su mano.
Por mucho mal que pueda haber, al
final esta su victoria. De en medio de
las miserias de la tierra surge la
alabanza. El trono de Dios esta
rodeado de un coro siempre
creciente de almas salvadas, cuyas
vidas se han convertido en un
movimiento de alegria y de gloria,
olvidados de si mismos. Este coro no
solo canta en el mas alld, sino que se
va preparando en medio de la
historia y ya esta presente en ella de
forma oculta.

Esto se manifiesta claramente en la
voz que proviene del trono, es decir
del Dios oculto: «Alabad a nuestro
Dios todos sus siervos y cuantos le
teméis, pequetios y grandes» (Apc 19,
5). Esto es una llamada a nuestro
mundo para que nos dediquemos a
lo Unico importante y pertenecer asi,
ya ahora, a la liturgia de la eternidad.



La beatificacion de Josemaria Escriva
nos dice que este sacerdote de
nuestro siglo se encuentra en el coro
de los que alaban a Dios y que en él
se hacen realidad las palabras de la
lectura de hoy: «A los que predestino
a esos también los glorifico» (Rom 8,
30). La glorificacidon no pertenece al
futuro, sino que ya ha tenido lugar:
nos lo recuerdan las beatificaciones.
«Alabad a nuestro Dios (...), pequefios
y grandes»: Josemaria Escriva oyd
esta voz y la entendio como la
vocacion de su vida, pero no la aplicé
solamente a si mismo y a su propia
vida. Consider6 como mision suya
transmitir la voz que sale del trono,
hacerla oir en nuestro siglo. Ha
invitado a los grandes y a los
pequerios a alabar a Dios y,
precisamente por esto, él mismo ha
glorificado a Dios.

Josemaria Escriva se dio cuenta muy
pronto de que Dios tenia un plan con
él, de que queria algo de él. Pero no



sabia qué era. ;Como podria
encontrar la respuesta, donde debia
buscarla? Se puso a buscar, sobre
todo escuchando la palabra de Dios,
la Sagrada Escritura. Leia la Biblia no
como un libro del pasado, ni como
un libro de problemas sobre los que
discutimos, sino como una palabra
del presente, que nos habla hoy: una
palabra en la que cada uno de
nosotros somos protagonistas y
debemos buscar nuestro sitio, para
encontrar nuestro camino. En esta
busqueda le movio especialmente la
historia del ciego Bartimeo que,
sentado a la vera del camino de
Jerico, oyo que pasaba Jesus e
imploro a gritos su misericordia (cfr.
Mc 10, 46-52). Mientras los discipulos
intentaban hacer callar al mendigo
ciego, Jesus se dirigid a ély le
pregunto: «,Qué quieres que te
haga?» Bartimeo le respondio:
«jSefior, que veal» Josemaria se
reconocia a si mismo en Bartimeo:
iSefior, que vea! era su constante



clamor: jSefior, hazme ver tu
voluntad!

El hombre empieza a ver
verdaderamente, cuando aprende a
ver a Dios. Y comienza a ver a Dios,
cuando ve su voluntad y esta
dispuesto a hacerla suya. El deseo de
ver la voluntad de Dios y de
identificar la propia voluntad con la
suya fue siempre el verdadero mavil
de la vida de Escriva «Hagase tu
voluntad en la tierra como en el
cielo.» Ese deseo y esa incesante
suplica le fueron preparando para
responder, en el momento de la
iluminacion, como Pedro: «Sefior, en
tu nombre echaré la red» (Lc 5, 5). Su
si no era menos aventurado que
aquel si en el lago de Genesaret
después de una noche infructuosa:
Espafia se encontraba revuelta por el
odio a la Iglesia, a Cristo, a Dios.
Intentaban arrancar del pais a la
Iglesia, cuando recibio el encargo de
echar la red para Dios. Desde



entonces y a lo largo de toda su vida,
como pescador de Dios, fue echando
la red divina sin cansancio en las
aguas de nuestra historia, para atraer
a la luz a grandes y pequerios, para
devolverles la vista.

La voluntad de Dios. San Pablo dice
sobre esto a los Tesalonicenses: «Esta
es la voluntad de Dios, vuestra
santificacién» (Thes 4, 3). La
voluntad de Dios es, en ultimo
término, muy sencilla, y en su nucleo
siempre la misma: la santidad. Y
santidad significa, como nos dice la
Lectura de hoy, llegar a ser
semejantes a Cristo (Cfr Rom 8, 29).
Josemaria Escriva considero esta
llamada no solo dirigida a si mismo,
sino sobre todo como un encargo
para transmitir a los demas: animar
a la santidad y congregar para Cristo
una comunidad de hermanos y
hermanas.



El significado de la palabra «santo»
ha experimentado a lo largo de los
tiempos un estrechamiento
peligroso, que sin duda sigue
influyendo aun hoy. Nos hace pensar
en los santos que vemos
representados en los altares, en
milagros y virtudes heroicas, y nos
sugiere que la santidad es para unos
pocos elegidos, entre los que no nos
podemos incluir. Entonces dejamos
la santidad para esos pocos, cuyo
numero desconocemos, y nos
conformamos simplemente con ser
COmMo SOmos.

En medio de esta apatia espiritual,
Josemaria Escriva ha actuado como
un despertador, clamando: No, la
santidad no es lo extraordinario sino
lo ordinario, lo normal para cada
bautizado. La santidad no consiste en
ciertos heroismos imposibles de
imitar, sino que tiene mil formas y
puede hacerse realidad en cualquier
sitio y profesion. Es 1o normal y



consiste en dirigir a Dios la vida
ordinaria y penetrarla con el espiritu
de la fe.

Consciente de este encargo, nuestro
Beato viajo incansablemente por
distintos continentes, hablando a las
gentes para animarles a ser santos, a
vivir la aventura de ser cristianos
dondequiera que sea el sitio de cada
uno en la vida. Asi, llego a ser el gran
hombre de accion, que vivia de la
voluntad de Dios y llamaba a otros
hacia ella sin convertirse por eso en
un «moralizador». Sabia que no
podemos hacernos justos a nosotros
mismos; igual que el amor presupone
lo pasivo de ser amado, asi la
santidad va siempre unida a algo
pasivo: aceptar el ser amado por
Dios.

Su fundacion se llama Opus Dei, no
Opus nostrum. No queria crear su
obra, la obra de Josemaria Escriva:
no pretendia hacerse un monumento



a si mismo. Mi obra no es mia, podia
y queria decir en la linea de Cristo,
en identificacién con El (Cfr Ioh 7,
16): no queria hacer lo suyo propio,
sino dejar sitio a Dios, para que
hiciera Su obra. Seguramente era
consciente también de lo que Jesus
nos dice en el Evangelio de San Juan:
«La obra de Dios es que creais» (Ioh
6, 29), es decir, entregarnos a Dios
para que pueda actuar a traves de
nosotros.

De esta manera surge una nueva
identificacion con una palabra de la
Escritura. La palabra de Pedro en el
Evangelio de hoy llegé a ser su
propia palabra: Homo peccator sum -
soy un hombre pecador-. Cuando
nuestro Beato reconocio la pesca
abundante de su vida, se asustd como
Pedro al ver su miseria en
comparacion con lo que Dios queria
hacer en y a través de él. Se llamaba
a si mismo «fundador sin
fundamento» e «instrumento



inepto»; sabia y veia con claridad que
todo eso no lo habia hecho él, que no
podia hacerlo, sino que Dios actuaba
a través de un instrumento que
parecia totalmente inepto. Y esto es
lo que, en ultimo término, quiere
decir «virtud heroica»: se hace
realidad lo que solo Dios puede
hacer.

Josemaria reconocia su miseria, pero
se entrego a Dios sin preocuparse de
si mismo, sino manteniéndose
disponible para la voluntad de Dios;
prescindio de si mismo y de todo
interés personal. Una y otra vez
hablaba de sus «locuras»: comenzar
sin ningun medio, empezar en medio
de lo imposible. Parecian locuras que
debia arriesgarse a hacer, y se
arriesgo. En este contexto vienen a la
mente aquellas palabras de su gran
compatriota Miguel de Unamuno:
«Solo los locos hacen lo sensato, los
sabios no hacen mas que tonterias».
Se atrevia a ser algo asi como un Don



Quijote de Dios. ¢O acaso no parece
«quijotesco» ensefar, en medio del
mundo de hoy, la humildad, la
obediencia, la castidad, el
desprendimiento de las cosas
materiales, el olvido de si? La
voluntad de Dios era para él lo
verdaderamente razonable y asi se
mostro racional lo aparentemente
irracional.

La voluntad de Dios. La voluntad
divina tiene su lugar concreto y su
forma concreta en este mundo: tiene
un cuerpo. El Cuerpo de Cristo ha
quedado en la Iglesia. Por eso no se
puede separar la obediencia a la
voluntad de Dios, de la obediencia a
la Iglesia. Solamente si incluyo mi
propia mision en la obediencia a la
Iglesia, tengo la garantia de
considerar mis propios ideales como
la voluntad de Dios, de seguir
realmente su llamada. Por eso, para
Josemaria Escriva el baremo basico
de su mision fue siempre la



obediencia a la Iglesia jerarquica y la
union con ella. En esto no hay nada
de positivismo, de autoridad: la
Iglesia no es un sistema de poder; no
es una asociacion para fines
religiosos, sociales o morales, que va
ideando el modo de alcanzar mejor
esos fines; y, si fuera el caso, lo
sustituye por otros mas acordes con
los tiempos actuales.

La Iglesia es un Sacramento. Esto
significa que no se pertenece a si
misma. No realiza su propia obra,
sino que debe estar disponible para
la obra de Dios. Esta vinculada a la
voluntad de Dios. Los Sacramentos
son la estructura de su vida, y el
centro de los sacramentos es la
Eucaristia, en la que tocamos del
modo mas inmediato esta presencia
real de Jesucristo. Por eso, para
nuestro Beato, eclesialidad
significaba ante todo vivir desde el
centro de la Iglesia, que es la
Eucaristia. Amaba y proclamaba la



Eucaristia en todas sus dimensiones:
como adoracion del Sefior presente
entre nosotros de modo oculto pero
real; como don, en el que El mismo se
nos comunica una y otra vez; como
sacrificio, conforme a aquellas
palabras de la Escritura: «No quisiste
sacrificios ni oblaciones, pero me has
preparado un cuerpo» (Heb 10, 5, cfr
Ps 40, 6-8). Cristo solo se puede
distribuir, porque se ha ofrecido,
porque ha salido de si mismo
mediante el amor, porque se ha
entregado y se entrega. Solamente
llegaremos a ser conformes a la
Imagen del Hijjo, si entramos en ese
movimiento del amor que se da, si
nos convertimos en sacrificio: el
amor no es posible sin el aspecto
pasivo de la “passio” que nos
transforma y abre.

Cuando a la edad de dos afios
Josemaria Escriva habia enfermado
muy gravemente y estaba
desahuciado por los médicos, su



madre decidio dedicarlo a Maria.
Con indecibles dificultades llevo a su
hijo, por un camino aspero, a la
Ermita de Nuestra Sefiora de
Torreciudad y lo entrego alli a la
Madre del Sefior, para que fuese
madre de él. Asi Josemaria se supo
toda su vida bajo el manto de la
Virgen, que era su Madre. En su
cuarto de trabajo, frente a la puerta,
habia un cuadro de Nuestra Sefiora
de Guadalupe; esta imagen acogia su
primera mirada cada vez que
entraba. Recibio también su ultima
mirada. A la hora de su muerte,
apenas habia entrado en la
habitacion y mirado a la imagen de
la Madre, cayo al suelo. Mientras
moria tocaban las campanas, el
Angelus, anunciando el “fiat” de
Maria y la gracia de la Encarnacion
del Hijo, nuestro Salvador. En este
signo, que estaba al principio de su
vida y le sefialaba la direccion, volvio
a Dios.



Vamos a dar gracias ad Sefior por
este testigo de la fe en nuestro
tiempo, por este incansable
pregonero de su voluntad, y vamos a
pedir: jSefior, que yo también vea!
iHaz que reconozca tu voluntad y la
haga! Ameén.

Homilia en una misa de accion de
gracias por la beatificacion de
Josemaria Escriva.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es/article/un-don-quijote-
de-dios/ (07/01/2026)


https://opusdei.org/es/article/un-don-quijote-de-dios/
https://opusdei.org/es/article/un-don-quijote-de-dios/
https://opusdei.org/es/article/un-don-quijote-de-dios/

	"Un don Quijote de Dios"

