
opusdei.org

Un canto de
alabanza y amor: el
Trium Puerorum

El Trium Puerorum es un canto
de alabanza a Dios, que la
Iglesia aconseja rezar después
de la Santa Misa. La naturaleza
entera, con el sol, las estrellas,
los rayos, las nubes o los mares,
se une a ese canto incoado por
tres jóvenes judíos del Antiguo
Testamento.

20/05/2021



► Reza el Trium puerorum con el 
devocionario móvil en español y
latín.

El rey Nabucodonosor había hecho
construir una estatua de oro de
veintisiete metros de altura (cfr. Dn
3). Todos sus súbditos, provenientes
de diversos pueblos y naciones, se
reunieron en torno a ella y
comenzaron a adorarla. El castigo
para el que se negase era claro:
«Quien no se postre y adore será
inmediatamente arrojado al horno
encendido». La situación se presentó
propicia para denunciar a los judíos,
así que unos hombres caldeos se
pusieron de acuerdo y fueron
rápidamente a Nabucodonosor:
«¡Viva el rey por los siglos! (…) Hay
unos hombres judíos a los que
pusiste en la administración de
Babilonia (Ananías, Azarías y

https://multimedia.opusdei.org/dm/dev10.html#i226
https://multimedia.opusdei.org/dm/dev3.html


Misael), y estos hombres no
obedecen el decreto real, ni sirven a
tus dioses, ni adoran la estatua de
oro que has erigido». Entonces el rey,
encolerizado y furioso, mandó traer
a esos tres chicos. Y una vez que los
tuvo ante él quiso asegurarse de que
lo que había oído era verdad:

–¿Es cierto que vosotros no servís a
mis dioses ni adoráis la estatua de
oro que he erigido? (…) Si no la
adoráis, seréis inmediatamente
arrojados al horno encendido, y ¿qué
dios será el que os libre de mis
manos?

Los tres jóvenes contestaron al
unísono, sin ningún atisbo de duda:

–Si existe nuestro Dios (…), él puede
librarnos. (…) Y si no lo hiciera, que
te conste, majestad, que nosotros ni
servimos a tus dioses ni adoramos la
estatua de oro que has erigido.



La reacción de Nabucodonosor no se
hizo esperar. Ordenó encender el
horno siete veces más de lo normal e
introdujo en él a Ananías, Azarías y
Misael. El fuego era tan intenso que
incluso abrasó a parte del séquito del
rey. Sin embargo, no logró dañar a
ninguno de los jóvenes, pues un
ángel del Señor había descendido
con ellos y había sacado la llama
fuera del horno. «Entonces los tres,
como una sola boca, empezaron a
alabar, glorificar y bendecir a Dios
(…): Bendito eres, Señor, Dios de
nuestros padres, digno de alabanza y
ensalzado por los siglos».

De las catacumbas al misal

Este pasaje del libro de Daniel fue
tomado en el siglo II a.C. como 
ejemplo por aquellos hebreos que,
bajo el dominio de Antíoco IV
Epifanes, prefirieron la muerte antes
que ser infieles a la Alianza. Los
cristianos vemos en la liberación de



los tres jóvenes un anuncio de la
Pascua de Jesús, el mártir por
excelencia y el primero en
experimentar la renovación del
cosmos que lleva consigo la
Resurrección. Este relato gozaba de
gran estima durante los primeros
siglos del cristianismo, y por eso con
frecuencia se representaba
artísticamente en catacumbas,
sepulcros y relicarios. Pero lo que sin
duda contribuyó a darle una mayor
relevancia fue su introducción en la
gran vigilia pascual y en otras
acciones litúrgicas tanto en oriente
como en occidente. Y ya a partir del
siglo VIII su popularidad fue tan
grande que se encuentran
versificaciones en diversas lenguas
nacionales.

La presencia del himno de los tres
jóvenes o cántico del Benedicite en el 
Ordo Missae se remonta al siglo IX,
pero será con el Misal Romano de
1570 cuando se añada de manera



oficial a los ritos conclusivos de la
Misa. Hasta entonces las fuentes
hablan de una diversidad de formas
de rezar una serie de oraciones que,
con el paso del tiempo, terminó por
denominarse Trium puerorum. Este
conjunto estaba formado por el
cántico del Benedicite del libro de
Daniel, más una serie de salmos,
versículos y oraciones. Algunas
fuentes precisan que este conjunto
de oraciones lo cantaban todos los
que participaban en la procesión
hasta la sacristía; otras, en cambio, lo
refieren al celebrante, en el
momento de deponer las vestes
sacerdotales. Pero lo que sí sabemos
con certeza es que en el Misal de
principios del siglo XX aparecía como
la última oración prevista para el
sacerdote al concluir la celebración
eucarística. El entonces llamado 
Canon Missae terminaba con el
sacerdote que, descendiendo del
altar, decía como acción de gracias el
Trium puerorum[1]. Así fue hasta

https://multimedia.opusdei.org/dm/dev10.html#i226


1962, cuando fue excluido del
ordinario de la Misa y quedó situado
entre las oraciones recomendadas 
pro opportunitate. En las recientes
ediciones del Misal Romano, no
aparece en la propuesta de oraciones
de acción de gracias después de la
Misa. Por eso, no resulta
sorprendente que hoy en día resulte
menos nítida la relación entre la
acción de gracias y este cántico.

Novedad de una costumbre

Conociendo ya su presencia en el
Misal a principios del siglo XX,
contextualizamos la anotación que
hizo san Josemaría en 1932: «Sería
muy hermoso dar fin, cada día, a la
acción de gracias con la antífona
“Trium puerorum”, los dos salmos y
las oraciones siguientes (cinco
minutos) que el breviario pone en la
acción de gracias post Missam» [2]. Sin
embargo, no será hasta ocho años
después cuando encontremos la



primera referencia a la práctica de
esta costumbre, cuando el autor del
diario de Diego de León escribe: «El
Padre celebra en el oratorio; después
de la Misa dice que desde ahora será
costumbre en la Obra el terminar la
acción de gracias después de la
Comunión con la oración En Ego y el
cántico de los tres niños» [3].

Como en otras ocasiones, esta
costumbre de la Obra se fue
perfilando con la experiencia y el
tiempo. No extraña, por tanto, que en
1947 san Josemaría vuelva a
preguntarse sobre el modo mejor de
vivir la acción de gracias después de
la Misa. En una carta al Consejo
General, que todavía se encontraba
en Madrid, les pide que vean «si no
resulta demasiado largo –creo que
no–, después de los diez minutos de
acción de gracias personal acabada
la Santa Misa, hacer colectivamente y
de modo litúrgico la acción de
gracias con la Antífona y el cántico



de los tres niños, el salmo 150, etc. y
las tres pequeñas oraciones, con una
sola conclusión. Después la
jaculatoria, y se acabó. Tiene cinco
años de indulgencias cada vez, y
plenaria al mes. Si va bien, que lo
hagan en todas las casas» [4]. Con el
tiempo, la práctica se asentó y desde
1950 quedó incorporada al ritmo
habitual de los centros de la Obra.

Cabe decir que esta oración no era
algo exclusivo de la Obra, sino que,
como ya hemos visto, estaba
presente en el ordinario de la Misa
de entonces. Además, es bueno
recordar que el Cántico de Daniel 3
se encontraba –y aún hoy– en las 
laudes de la Liturgia de las Horas,
sobre todo los domingos. Sin
embargo, la novedad que introdujo
san Josemaría fue la de extender el
rezo a los laicos, fomentando así su
participación activa en la liturgia.
Por otra parte, esta costumbre nos
ayuda a vivir la acción de gracias con



toda la Iglesia, al mismo tiempo que
recordamos cuál es nuestro último
fin: dar gloria a Dios, Uno y Trino.

Con toda la Iglesia

Con este modo de proceder, san
Josemaría distinguía dos momentos
en la acción de gracias después de la
Misa, para los centros de la Obra. El
primero tiene que ver con el diálogo
silencioso de cada uno con Dios
Padre, Hijo y Espíritu Santo: «El
amor a Cristo, que se ofrece por
nosotros, nos impulsa a saber
encontrar, acabada la Misa, unos
minutos para una acción de gracias
personal, íntima, que prolongue en el
silencio del corazón esa otra acción
de gracias que es la Eucaristía» [5].

Por otra parte, el segundo momento
quiere subrayar la dimensión eclesial
de la acción de gracias, que no se
reduce solamente a una experiencia
individual de intimidad con Jesús. El
don de Dios en la Eucaristía es tan



grande que ninguna criatura por sí
sola puede expresar el
agradecimiento debido. Esta oración
nos permite darle juntos las gracias
por haber venido a nuestra casa. Por
eso, cuando rezamos el Trium
puerorum, no solo estamos
agradeciendo a Jesús nuestra
Comunión, sino también la de los que
están a nuestro alrededor. Es como si
le dijéramos: «Te damos gracias por
haber venido a cada uno, por
haberte hecho presente por nosotros,
por todos los cristianos».

Precisamente para que nuestras
voces se puedan unir más fácilmente
al canto de alabanza y amor con el
que la Iglesia vive cada encuentro
eucarístico, san Josemaría pensó que
se recitase el Trium puerorum.
Dedicar un tiempo de la acción de
gracias a este cántico nos ayuda, por
tanto, a crecer en la comunión entre
todos los cristianos a través de la
Eucaristía. Y es que en ella la Iglesia



«renace y se renueva continuamente
como la communio que Cristo trajo al
mundo, realizando así el designio
eterno del Padre (cf. Ef 1, 3-10). De
manera especial en la Eucaristía y
por la Eucaristía, la Iglesia encierra
en sí el germen de la unión definitiva
en Cristo de todo lo que existe en los
cielos y de todo lo que existe en la
tierra, tal como dijo Pablo (cf. Ef 1,
10): una comunión realmente
universal y eterna» [6].

Un laboratorio de alabanza

El Trium puerorum es una invitación
constante a bendecir y alabar al
Señor. Nos recuerda que la vocación
más íntima de todas las criaturas es
la de dar gloria a Dios, Uno y Trino.
La Comunión es inseparable del
deseo afectivo y efectivo de alabarle,
de reconocer su grandeza y su
omnipotencia.

Este movimiento del alma es
coherente con la celebración



eucarística, pues la Misa, sobre todo
la plegaria eucarística, es una gran
oración de acción de gracias, que
empieza con un canto de alabanza –
el Santo, santo, santo– y termina con
una solemne glorificación de Dios
Padre por Cristo, con Él y en Él. El 
Trium Puerorum prolonga esa
plegaria. Es un momento que
podríamos ver como un laboratorio
en el que aprendemos a transformar
nuestras relaciones con el cosmos y
con los demás en un canto de
alabanza a la Trinidad. De este modo,
rezar el Trium puerorum antes de
comenzar nuestros quehaceres
diarios nos recuerda la actitud con la
que debemos afrontar cada jornada:
«Da “toda” la gloria a Dios.
—”Exprime” con tu voluntad,
ayudado por la gracia, cada una de
tus acciones, para que en ellas no
quede nada que huela a humana
soberbia, a complacencia de tu “yo”» 
[7].



En este laboratorio, se dan cita todas
las criaturas espirituales y
materiales; se recapitulan todos los
elementos del cosmos y del pueblo de
Israel, empezando por aquellos más
materiales y terminando por
aquellos que tienen mayor capacidad
vital. El culmen de este crescendo lo
ocupan los «humildes de corazón»
(Dn 3, 87), entre los cuales se cuentan
Ananías, Azarías y Misael. Para que
todos podamos unirnos a ellos y así
se cumpla el proyecto original de la
creación –«que todo lo que tiene
vida, alabe al Señor» (Sal 150, 6)– la
Iglesia concluye el Trium puerorum
con una petición articulada en un
padrenuestro, unos versículos
sálmicos y tres oraciones. En ellos
resuenan los mismos deseos antes
expresados, pero esta vez
convertidos en una intensa súplica
para que nosotros, que también nos
encontramos en medio del fuego de
las pruebas interiores y exteriores,
experimentemos el alivio de la ayuda



divina y así podamos convertir toda
nuestra jornada en un Magnificat a la
misericordia divina.

[1] «Finito Evangelio sancti Johannis,
discedens ab Altari, pro gratiarum
actione dicit Antiphonam Trium
puerorum, cum reliquis, ut habetur in
principio Missalis» Missale romanum
(1920), Canon Missae, p. 302.

[2] San Josemaría, Apuntes íntimos, n.
833 (entre el 20-IX y el 2-X-1932).

[3] Diario de Diego de León, 17-
XII-1940. La oración En ego, O bone et
dulcissime Jesu, es también conocida
como Oración ante Jesús Crucificado.

[4] San Josemaría, Carta, 7-III-1947.

[5] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 92.



[6] San Juan Pablo II, Audiencia
general, 15-I-1992.

[7] San Josemaría, Camino, n.784.

Autor: Juan Rego

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/trium-puerorum-
alabanza-naturaleza-dios-accion-
gracias-costumbre/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/trium-puerorum-alabanza-naturaleza-dios-accion-gracias-costumbre/
https://opusdei.org/es/article/trium-puerorum-alabanza-naturaleza-dios-accion-gracias-costumbre/
https://opusdei.org/es/article/trium-puerorum-alabanza-naturaleza-dios-accion-gracias-costumbre/
https://opusdei.org/es/article/trium-puerorum-alabanza-naturaleza-dios-accion-gracias-costumbre/

	Un canto de alabanza y amor: el Trium Puerorum

