
opusdei.org

Trabajo de Dios

Homilía de san Josemaría
pronunciada en 1960 y
publicada en 'Amigos de Dios'.
Texto y audio (37 min).

01/11/2023

Comenzar es de muchos; acabar, de
pocos, y entre estos pocos hemos de
estar los que procuramos
comportarnos como hijos de Dios. No
lo olvidéis: sólo las tareas terminadas
con amor, bien acabadas, merecen
aquel aplauso del Señor, que se lee
en la Sagrada Escritura: mejor es el
fin de la obra que su principio.



Quizá me habéis oído ya en otras
charlas esta anécdota; de todas
formas, me interesa recordárosla de
nuevo porque es muy gráfica,
aleccionadora. En una ocasión,
buscaba yo en el Ritual Romano la
fórmula para bendecir la última
piedra de un edificio, la importante,
ya que recoge, como un símbolo, el
trabajo duro, esforzado y
perseverante de muchas personas,
durante largos años. Me llevé una
sorpresa cuando vi que no existía;
era necesario conformarse con una 
benedictio ad omnia, con una
bendición genérica. Os confieso que
me parecía imposible que se diese
esa laguna, y fui repasando despacio,
pero inútilmente, el índice del Ritual.

Muchos cristianos han perdido el
convencimiento de que la integridad
de Vida, reclamada por el Señor a sus
hijos, exige un auténtico cuidado en
realizar sus propias tareas, que han



de santificar, descendiendo hasta los
pormenores más pequeños.

No podemos ofrecer al Señor algo
que, dentro de las pobres
limitaciones humanas, no sea
perfecto, sin tacha, efectuado
atentamente también en los mínimos
detalles: Dios no acepta las chapuzas.
No presentaréis nada defectuoso, nos
amonesta la Escritura Santa, pues no
sería digno de El. Por eso, el trabajo
de cada uno, esa labor que ocupa
nuestras jornadas y energías, ha de
ser una ofrenda digna para el
Creador, operatio Dei, trabajo de Dios
y para Dios: en una palabra, un
quehacer cumplido, impecable.

Si os fijáis, entre las muchas
alabanzas que dijeron de Jesús los
que contemplaron su vida, hay una
que en cierto modo comprende
todas. Me refiero a aquella
exclamación, cuajada de acentos de
asombro y de entusiasmo, que



espontáneamente repetía la multitud
al presenciar atónita sus milagros: 
bene omnia fecit, todo lo ha hecho
admirablemente bien: los grandes
prodigios, y las cosas menudas,
cotidianas, que a nadie
deslumbraron, pero que Cristo
realizó con la plenitud de quien es 
perfectus Deus, perfectus homo,
perfecto Dios y hombre perfecto.

Toda la vida del Señor me enamora.
Tengo, además, una debilidad
particular por sus treinta años de
existencia oculta en Belén, en Egipto
y en Nazaret. Ese tiempo —largo—,
del que apenas se habla en el
Evangelio, aparece desprovisto de
significado propio a los ojos de quien
lo considera con superficialidad. Y,
sin embargo, siempre he sostenido
que ese silencio sobre la biografía del
Maestro es bien elocuente, y encierra
lecciones de maravilla para los
cristianos. Fueron años intensos de
trabajo y de oración, en los que



Jesucristo llevó una vida corriente —
como la nuestra, si queremos—,
divina y humana a la vez; en aquel
sencillo e ignorado taller de artesano,
como después ante la muchedumbre,
todo lo cumplió a la perfección.

El trabajo, participación del
poder divino

Desde el comienzo de su creación, el
hombre —no me lo invento yo— ha
tenido que trabajar. Basta abrir la
Sagrada Biblia por las primeras
páginas, y allí se lee que —antes de
que entrara el pecado en la
humanidad y, como consecuencia de
esa ofensa, la muerte y las
penalidades y miserias- Dios formó a
Adán con el barro de la tierra, y creó
para él y para su descendencia este
mundo tan hermoso, ut operaretur et
custodiret illum, con el fin de que lo
trabajara y lo custodiase.



Hemos de convencernos, por lo
tanto, de que el trabajo es una
estupenda realidad, que se nos
impone como una ley inexorable a la
que todos, de una manera o de otra,
estamos sometidos, aunque algunos
pretendan eximirse. Aprendedlo
bien: esta obligación no ha surgido
como una secuela del pecado
original, ni se reduce a un hallazgo
de los tiempos modernos. Se trata de
un medio necesario que Dios nos
confía aquí en la tierra, dilatando
nuestros días y haciéndonos
partícipes de su poder creador, para
que nos ganemos el sustento y
simultáneamente recojamos frutos
para la vida eterna: el hombre nace
para trabajar, como las aves para
volar.

Me diréis que han pasado muchos
siglos y muy pocos piensan de este
modo; que la mayoría, si acaso, se
afana por motivos bien diversos:
unos, por dinero; otros, por



mantener una familia; otros, por
conseguir una cierta posición social,
por desarrollar sus capacidades, por
satisfacer sus desordenadas
pasiones, por contribuir al progreso
social. Y, en general, se enfrentan con
sus ocupaciones como con una
necesidad de la que no pueden
evadirse.

Frente a esa visión chata, egoísta,
rastrera, tú y yo hemos de
recordarnos y de recordar a los
demás que somos hijos de Dios, a los
que, como a aquellos personajes de
la parábola evangélica, nuestro
Padre nos ha dirigido idéntica
invitación: hijo, ve a trabajar a mi
viña. Os aseguro que, si nos
empeñamos diariamente en
considerar así nuestras obligaciones
personales, como un requerimiento
divino, aprenderemos a terminar la
tarea con la mayor perfección
humana y sobrenatural de que
seamos capaces. Quizá en alguna



ocasión nos rebelemos —como el hijo
mayor que respondió: no quiero-,
pero sabremos reaccionar,
arrepentidos, y nos dedicaremos con
mayor esfuerzo al cumplimiento del
deber.

Si la sola presencia de una persona de
categoría, digna de consideración,
basta para que se porten mejor los
que están delante, ¿cómo es que la
presencia de Dios, constante,
difundida por todos los rincones,
conocida por nuestras potencias y
amada gratamente, no nos hace
siempre mejores en todas nuestras
palabras, actividades y sentimientos?
Verdaderamente, si esta realidad de
que Dios nos ve estuviese bien
grabada en nuestras conciencias, y
nos diéramos cuenta de que toda
nuestra labor, absolutamente toda —
nada hay que escape a su mirada—,
se desarrolla en su presencia, ¡con
qué cuidado terminaríamos las cosas
o qué distintas serían nuestras



reacciones! Y éste es el secreto de la
santidad que vengo predicando
desde hace tantos años: Dios nos ha
llamado a todos para que le
imitemos; y a vosotros y a mí para
que, viviendo en medio del mundo —
¡siendo personas de la calle!—,
sepamos colocar a Cristo Señor
Nuestro en la cumbre de todas las
actividades humanas honestas.

Ahora comprenderéis todavía mejor
que si alguno de vosotros no amara
el trabajo, ¡el que le corresponde!, si
no se sintiera auténticamente
comprometido en una de las nobles
ocupaciones terrenas para
santificarla, si careciera de una
vocación profesional, no llegaría
jamás a calar en la entraña
sobrenatural de la doctrina que
expone este sacerdote, precisamente
porque le faltaría una condición
indispensable: la de ser un
trabajador.



Os advierto, y no hay presunción de
mi parte, que enseguida me doy
cuenta de si esta conversación mía
cae en saco roto o resbala por encima
del que me escucha. Dejadme que os
abra mi corazón, para que me
ayudéis a dar gracias a Dios. Cuando
en 1928 vi lo que el Señor quería de
mí, inmediatamente comencé la
labor. En aquellos años —¡gracias,
Dios mío, porque hubo mucho que
sufrir y mucho que amar!—, me
tomaron por loco; otros, en un alarde
de comprensión, me llamaban 
soñador, pero soñador de sueños
imposibles. A pesar de los pesares y
de mi propia miseria, continué sin
desanimarme; como aquello no era
mío, se fue abriendo camino en
medio de las dificultades, y hoy es
una realidad extendida por la tierra
entera, de polo a polo, que parece tan
natural a la mayoría porque el Señor
se ha encargado de que se
reconociera como cosa suya.



Os decía que, apenas cruzo dos
palabras con una persona, me doy
cuenta de si me entiende o no. No me
pasa como a la clueca que está
cubriendo la nidada, y una mano
ajena le endosa un huevo de pata.
Transcurren los días, y sólo cuando
los pollitos rompen el cascarón, y ve
corretear aquel pedazo de lana, por
sus andares deslavazados —una
zanca aquí y otra allá— advierte que
ése no es de los suyos; que no
aprenderá nunca a piar, por más que
se empeñe. Nunca he maltratado a
nadie que me haya vuelto la espalda,
ni siquiera cuando a mis deseos de
ayudar me han pagado con un
descaro. Por eso, allá por el año 1939,
me llamó la atención un letrero que
encontré en un edificio, en el que
daba un curso de retiro a unos
universitarios. Rezaba así: cada
caminante siga su camino; era un
consejo aprovechable.



Perdonadme esta digresión y, aunque
no nos hemos apartado del tema,
volvamos al hilo conductor.
Convenceos de que la vocación
profesional es parte esencial,
inseparable, de nuestra condición de
cristianos. El Señor os quiere santos
en el lugar donde estáis, en el oficio
que habéis elegido por los motivos
que sean: a mí, todos me parecen
buenos y nobles —mientras no se
opongan a la ley divina—, y capaces
de ser elevados al plano
sobrenatural, es decir, injertados en
esa corriente de Amor que define la
vida de un hijo de Dios.

No puedo evitar cierto desasosiego
cuando alguno, al hablar de su
trabajo, pone cara de víctima, afirma
que le absorbe no sé cuántas horas al
día y, en realidad, no desarrolla ni la
mitad de la labor de muchos de sus
compañeros de profesión que, al fin
y al cabo, quizá sólo se mueven por
criterios egoístas o, al menos,



meramente humanos. Todos los que
estamos aquí, manteniendo un
diálogo personal con Jesús,
desempeñamos una ocupación bien
precisa: médico, abogado,
economista... Pensad un poco en los
colegas vuestros que destacan por su
prestigio profesional, por su
honradez, por su servicio abnegado:
¿no dedican muchas horas en la
jornada —y aun en la noche— a esa
tarea? ¿No tenemos nada que
aprender de ellos?

Mientras hablo, yo también examino
mi conducta y os confieso que, al
plantearme esta pregunta, siento un
poco de vergüenza y el deseo
inmediato de pedir perdón a Dios,
pensando en mi respuesta tan débil,
tan lejana de la misión que Dios nos
ha confiado en el mundo. Cristo —
escribe un Padre de la Iglesia— nos
ha dejado para que fuésemos como
lámparas; para que nos
convirtiéramos en maestros de los



demás; para que actuásemos como
fermento; para que viviéramos como
ángeles entre los hombres, como
adultos entre los niños, como
espirituales entre gente solamente
racional; para que fuésemos semilla;
para que produjéramos fruto. No
sería necesario abrir la boca, si
nuestra vida resplandeciera de esta
manera. Sobrarían las palabras, si
mostrásemos las obras. No habría un
solo pagano, si nosotros fuéramos
verdaderamente cristianos.

Valor ejemplar de la vida
profesional

Hemos de evitar el error de
considerar que el apostolado se
reduce al testimonio de unas
prácticas piadosas. Tú y yo somos
cristianos, pero a la vez, y sin
solución de continuidad, ciudadanos
y trabajadores, con unas obligaciones
claras que hemos de cumplir de un
modo ejemplar, si de veras queremos



santificarnos. Es Jesucristo el que nos
apremia: vosotros sois la luz del
mundo: no se puede encubrir una
ciudad edificada sobre un monte, ni se
enciende la luz para ponerla debajo de
un celemín, sino sobre el candelero, a
fin de que alumbre a todos los de la
casa; brille así vuestra luz delante de
los hombres, de manera que vean
vuestras buenas obras y glorifiquen a
vuestro Padre que está en los cielos.

El trabajo profesional —sea el que
sea— se convierte en un candelero
que ilumina a vuestros colegas y
amigos. Por eso suelo repetir a los
que se incorporan al Opus Dei, y mi
afirmación vale para todos los que
me escucháis: ¡qué me importa que
me digan que fulanito es buen hijo
mío —un buen cristiano—, pero un
mal zapatero! Si no se esfuerza en
aprender bien su oficio, o en
ejecutarlo con esmero, no podrá
santificarlo ni ofrecérselo al Señor; y
la santificación del trabajo ordinario



constituye como el quicio de la
verdadera espiritualidad para los
que —inmersos en las realidades
temporales— estamos decididos a
tratar a Dios.

Luchad contra esa excesiva
comprensión que cada uno tiene
consigo mismo: ¡exigíos! A veces,
pensamos demasiado en la salud; en
el descanso, que no debe faltar,
precisamente porque se necesita
para volver al trabajo con renovadas
fuerzas. Pero ese descanso —lo
escribí hace ya tantos años— no es no
hacer nada: es distraernos en
actividades que exigen menos
esfuerzo.

En otras ocasiones, con falsas
excusas, somos demasiado cómodos,
nos olvidamos de la bendita
responsabilidad que pesa sobre
nuestros hombros, nos conformamos
con lo que basta para salir del paso,
nos dejamos arrastrar por razonadas



sinrazones para estar mano sobre
mano, mientras Satanás y sus aliados
no se toman vacaciones. Escucha con
atención, y medita, lo que escribía
San Pablo a los cristianos que eran
por oficios siervos: les urgía para que
obedecieran a sus amos, no
sirviéndoles solamente cuando tienen
los ojos puestos sobre vosotros, como
si no pensaseis más que en complacer
a los hombres, sino como siervos de
Cristo, que hacen de corazón la
voluntad de Dios; y servidlos con
amor, haciéndoos cargo de que servís
al Señor y no a hombres. ¡Qué buen
consejo para que lo sigamos tú y yo!

Vamos a pedir luz a Jesucristo Señor
Nuestro, y rogarle que nos ayude a
descubrir, en cada instante, ese
sentido divino que transforma
nuestra vocación profesional en el
quicio sobre el que se fundamenta y
gira nuestra llamada a la santidad.
En el Evangelio encontraréis que
Jesús era conocido como faber, filius



Mariæ, el obrero, el hijo de María:
pues también nosotros, con orgullo
santo, tenemos que demostrar con
los hechos que ¡somos trabajadores!,
¡hombres y mujeres de labor!

Puesto que hemos de comportarnos
siempre como enviados de Dios,
debemos tener muy presente que no
le servimos con lealtad cuando
abandonamos nuestra tarea; cuando
no compartimos con los demás el
empeño y la abnegación en el
cumplimiento de los compromisos
profesionales; cuando nos puedan
señalar como vagos, informales,
frívolos, desordenados, perezosos,
inútiles... Porque quien descuida esas
obligaciones, en apariencia menos
importantes, difícilmente vencerá en
las otras de la vida interior, que
ciertamente son más costosas. Quien
es fiel en lo poco, también lo es en lo
mucho, y quien es injusto en lo poco,
también lo es en lo mucho.



No estoy hablando de ideales
imaginarios. Me atengo a una
realidad muy concreta, de
importancia capital, capaz de
cambiar el ambiente más pagano y
más hostil a las exigencias divinas,
como sucedió en aquella primera
época de la era de nuestra salvación.
Saboread estas palabras de un autor
anónimo de esos tiempos, que así
resume la grandeza de nuestra
vocación: los cristianos son para el
mundo lo que el alma para el cuerpo.
Viven en el mundo, pero no son
mundanos, como el alma está en el
cuerpo, pero no es corpórea. Habitan
en todos los pueblos, como el alma
está en todas las partes del cuerpo.
Actúan por su vida interior sin
hacerse notar, como el alma por su
esencia... Viven como peregrinos entre
cosas perecederas en la esperanza de
la incorruptibilidad de los cielos,
como el alma inmortal vive ahora en
una tienda mortal. Se multiplican de
día en día bajo las persecuciones,



como el alma se hermosea
mortificándose... Y no es lícito a los
cristianos abandonar su misión en el
mundo, como al alma no le está
permitido separarse voluntariamente
del cuerpo.

Por tanto, equivocaríamos el camino
si nos desentendiéramos de los
afanes temporales: ahí os espera
también el Señor; estad ciertos de
que a través de las circunstancias de
la vida ordinaria, ordenadas o
permitidas por la Providencia en su
sabiduría infinita, los hombres
hemos de acercarnos a Dios. No
lograremos ese fin si no tendemos a
terminar bien nuestra tarea; si no
perseveramos en el empuje del
trabajo comenzado con ilusión
humana y sobrenatural; si no
desempeñamos nuestro oficio como
el mejor y si es posible —pienso que
si tú verdaderamente quieres, lo será
— mejor que el mejor, porque
usaremos todos los medios terrenos



honrados y los espirituales
necesarios, para ofrecer a Nuestro
Señor una labor primorosa, acabada
como una filigrana, cabal.

Hacer del trabajo oración

Suelo decir con frecuencia que, en
estos ratos de conversación con
Jesús, que nos ve y nos escucha desde
el Sagrario, no podemos caer en una
oración impersonal; y comento que,
para meditar de modo que se
instaure enseguida un diálogo con el
Señor —no se precisa el ruido de
palabras—, hemos de salir del
anonimato, ponernos en su presencia
tal como somos, sin emboscarnos en
la muchedumbre que llena la iglesia,
ni diluirnos en una retahíla de
palabrería hueca, que no brota del
corazón, sino todo lo más de una
costumbre despojada de contenido.

Pues ahora añado que también el
trabajo tuyo debe ser oración



personal, ha de convertirse en una
gran conversación con Nuestro Padre
del Cielo. Si buscas la santificación en
y a través de tu actividad profesional,
necesariamente tendrás que
esforzarte en que se convierta en
una oración sin anonimato. Tampoco
estos afanes tuyos pueden caer en la
oscuridad anodina de una tarea
rutinaria, impersonal, porque en ese
mismo instante habría muerto el
aliciente divino que anima tu
quehacer cotidiano.

Vienen ahora a mi memoria mis
viajes a los frentes de batalla durante
la guerra civil española. Sin contar
con medio humano alguno, acudía
donde se encontraba cualquiera que
necesitara de mi labor de sacerdote.
En aquellas circunstancias tan
peculiares, que quizá daban pie a
muchos para justificar sus
abandonos y descuidos, no me
limitaba a sugerir un consejo
simplemente ascético. Me movía



entonces la misma preocupación que
siento ahora, y que estoy tratando de
que el Señor despierte en cada uno
de vosotros: me interesaba por el
bien de sus almas, y también por su
alegría aquí en la tierra; les animaba
a que aprovecharan el tiempo con
tareas útiles; a que la guerra no
constituyese como una especie de
paréntesis cerrado en su vida; les
pedía que no se abandonaran, que
hicieran lo posible por no convertir
la trinchera y la garita en una
especie de sala de espera de las
estaciones de ferrocarril de entonces,
donde la gente mataba el tiempo,
aguardando aquellos trenes que
parecía que no iban a llegar nunca...

Les sugería concretamente que se
ocuparan en alguna actividad de
provecho —estudiar, aprender
idiomas, por ejemplo— compatible
con su servicio de soldados; les
aconsejaba que no dejaran nunca de
ser hombres de Dios y que



procurasen que toda su conducta
fuese operatio Dei, trabajo de Dios. Y
me conmovía al comprobar que esos
muchachos, en situaciones nada
fáciles, respondían
maravillosamente: se notaba la
solidez de su temple interior.

Recuerdo también la temporada de
mi estancia en Burgos, durante esa
misma época. Allí acudían tantos, a
pasar unos días conmigo, en los
períodos de permiso, aparte de los
que permanecían destacados en los
cuarteles de la zona. Como vivienda
compartía, con unos pocos hijos
míos, la misma habitación de un
destartalado hotel y, careciendo aun
de lo más imprescindible, nos
organizábamos de modo que a los
que venían —¡eran cientos!— no les
faltara lo necesario para descansar y
reponer fuerzas.

Tenía la costumbre de salir de paseo
por la orilla del Arlanzón, mientras



conversaba con ellos, mientras oía
sus confidencias, mientras trataba de
orientarles con el consejo oportuno
que les confirmara o les abriera
horizontes nuevos de vida interior; y
siempre, con la ayuda de Dios, les
animaba, les estimulaba, les
encendía en su conducta de
cristianos. A veces, nuestras
caminatas llegaban al monasterio de
las Huelgas, y en otras ocasiones nos
escapábamos a la Catedral.

Me gustaba subir a una torre, para
que contemplaran de cerca la
crestería, un auténtico encaje de
piedra, fruto de una labor paciente,
costosa. En esas charlas les hacía
notar que aquella maravilla no se
veía desde abajo. Y, para materializar
lo que con repetida frecuencia les
había explicado, les comentaba: ¡esto
es el trabajo de Dios, la obra de Dios!:
acabar la tarea personal con
perfección, con belleza, con el
primor de estas delicadas blondas de



piedra. Comprendían, ante esa
realidad que entraba por los ojos,
que todo eso era oración, un diálogo
hermoso con el Señor. Los que
gastaron sus energías en esa tarea,
sabían perfectamente que desde las
calles de la ciudad nadie apreciaría
su esfuerzo: era sólo para Dios.
¿Entiendes ahora cómo puede
acercar al Señor la vocación
profesional? Haz tú lo mismo que
aquellos canteros, y tu trabajo será
también operatio Dei, una labor
humana con entrañas y perfiles
divinos.

Convencidos de que Dios se encuentra
en todas partes, nosotros cultivamos
los campos alabando al Señor,
surcamos los mares y ejercitamos
todos los demás oficios nuestros
cantando sus misericordias. De esta
manera estamos unidos a Dios en
todo momento. Aun cuando os
encontréis aislados, fuera de vuestro
ambiente habitual —como aquellos



muchachos en la trinchera—, viviréis
metidos en el Señor, a través de ese
trabajo personal y esforzado,
continuo, que habréis sabido
convertir en oración, porque lo
habréis comenzado y concluido en la
presencia de Dios Padre, de Dios Hijo
y de Dios Espíritu Santo.

Pero no me olvidéis que estáis
también en presencia de los
hombres, y que esperan de vosotros
—¡de ti!— un testimonio cristiano.
Por eso, en la ocupación profesional,
en lo humano, hemos de obrar de tal
manera que no podamos sentir
vergüenza si nos ve trabajar quien
nos conoce y nos ama, ni le demos
motivo para que sonroje. Si os
conducís de acuerdo con este espíritu
que procuro enseñaros, no
abochornaréis a quienes en vosotros
confían, ni os saldrán los colores a la
cara; y tampoco os sucederá como a
aquel hombre de la parábola que se
propuso edificar una torre:después



de haber echado los cimientos y no
pudiendo concluirla, todos los que lo
veían comenzaban a burlarse de él,
diciendo: ved ahí un hombre que
empezó a edificar y no pudo rematar.

Os aseguro que, si no me perdéis el
punto de mira sobrenatural,
coronaréis vuestra tarea, acabaréis
vuestra catedral, hasta colocar la
última piedra.

Possumus!, podemos vencer también
esta batalla, con la ayuda del Señor.
Persuadíos de que no resulta difícil
convertir el trabajo en un diálogo de
oración. Nada más ofrecérselo y
poner manos a la obra, Dios ya
escucha, ya alienta. ¡Alcanzamos el
estilo de las almas contemplativas, en
medio de la labor cotidiana! Porque
nos invade la certeza de que El nos
mira, de paso que nos pide un
vencimiento nuevo: ese pequeño
sacrificio, esa sonrisa ante la persona
inoportuna, ese comenzar por el



quehacer menos agradable pero más
urgente, ese cuidar los detalles de
orden, con perseverancia en el
cumplimiento del deber cuando tan
fácil sería abandonarlo, ese no dejar
para mañana lo que hemos de
terminar hoy: ¡Todo por darle gusto a
El, a Nuestro Padre Dios! Y quizá
sobre tu mesa, o en un lugar discreto
que no llame la atención, pero que a
ti te sirva como despertador del
espíritu contemplativo, colocas el
crucifijo, que ya es para tu alma y
para tu mente el manual donde
aprendes las lecciones de servicio.

Si te decides —sin rarezas, sin
abandonar el mundo, en medio de
tus ocupaciones habituales— a
entrar por estos caminos de
contemplación, enseguida te sentirás
amigo del Maestro, con el divino
encargo de abrir los senderos divinos
de la tierra a la humanidad entera.
Sí, con esa labor tuya contribuirás a
que se extienda el reinado de Cristo



en todos los continentes. Y se
sucederán, una tras otra, las horas de
trabajo ofrecidas por las lejanas
naciones que nacen a la fe, por los
pueblos de oriente impedidos
bárbaramente de profesar con
libertad sus creencias, por los países
de antigua tradición cristiana donde
parece que se ha oscurecido la luz
del Evangelio y las almas se debaten
en las sombras de la ignorancia...
Entonces, ¡qué valor adquiere esa
hora de trabajo!, ese continuar con el
mismo empeño un rato más, unos
minutos más, hasta rematar la tarea.
Conviertes, de un modo práctico y
sencillo, la contemplación en
apostolado, como una necesidad
imperiosa del corazón, que late al
unísono con el dulcísimo y
misericordioso Corazón de Jesús,
Señor Nuestro.



Hacer todo por Amor

¿Y cómo conseguiré —parece que me
preguntas— actuar siempre con ese
espíritu, que me lleve a concluir con
perfección mi labor profesional? La
respuesta no es mía, viene de San
Pablo: trabajad varonilmente y
alentaos más y más: todas vuestras
cosas háganse con caridad. Hacedlo
todo por Amor y libremente; no deis
nunca paso al miedo o a la rutina:
servid a Nuestro Padre Dios.

Me gusta mucho repetir —porque lo
tengo bien experimentado— aquellos
versos de escaso arte, pero muy
gráficos: mi vida es toda de amor / y,
si en amor estoy ducho, / es por fuerza
del dolor, / que no hay amante mejor /
que aquel que ha sufrido mucho.
Ocúpate de tus deberes profesionales
por Amor: lleva a cabo todo por
Amor, insisto, y comprobarás —
precisamente porque amas, aunque
saborees la amargura de la



incomprensión, de la injusticia, del
desagradecimiento y aun del mismo
fracaso humano— las maravillas que
produce tu trabajo. ¡Frutos sabrosos,
semilla de eternidad!

Sucede, sin embargo, que algunos —
son buenos, bondadosos— aseguran
de palabra que aspiran a difundir el
ideal hermoso de nuestra fe, pero en
la práctica se contentan con una
conducta profesional ligera,
descuidada: parecen cabezas de
chorlito. Si tropezamos con estos
cristianos de boquilla, hemos de
ayudarles con cariño y con claridad;
y recurrir, cuando fuere necesario, a
ese remedio evangélico de la
corrección fraterna: si alguno, como
hombre que es, cayere
desgraciadamente en alguna falta, al
tal instruidle con espíritu de
mansedumbre, estando atento con
uno mismo, para no caer en la misma
tentación. Llevad los unos las cargas
de los otros y así cumpliréis la ley de



Cristo. Y, si sobre su profesión de
católicos se añaden otros motivos:
más edad, experiencia o
responsabilidad, entonces, con
mayor razón hemos de hablar,
hemos de procurar que reaccionen,
para que consigan mayor peso en su
vida de trabajo, orientándoles como
un buen padre, como un maestro, sin
humillar.

Remueve mucho meditar despacio el
comportamiento de San Pablo: bien
sabéis vosotros mismos lo que debéis
hacer para imitarnos, por cuanto no
anduvimos desordenadamente entre
vosotros ni comimos el pan de balde a
costa de otro, sino con esfuerzo y
fatiga, trabajando de noche y de día,
por no seros gravosos a nadie... Así es
que cuando estaba entre vosotros os
intimábamos esto: quien no quiera
trabajar, que tampoco coma.

Por amor a Dios, por amor a las
almas y por corresponder a nuestra



vocación de cristianos, hemos de dar
ejemplo. Para no escandalizar, para
no producir ni la sombra de la
sospecha de que los hijos de Dios son
flojos o no sirven, para no ser causa
de desedificación..., vosotros habéis
de esforzaros en ofrecer con vuestra
conducta la medida justa, el buen
talante de un hombre responsable.
Tanto el campesino que ara la tierra
mientras alza de continuo su corazón
a Dios, como el carpintero, el
herrero, el oficinista, el intelectual —
todos los cristianos— han de ser
modelo para sus colegas, sin orgullo,
puesto que bien claro queda en
nuestras almas el convencimiento de
que únicamente si contamos con El
conseguiremos alcanzar la victoria:
nosotros, solos, no podemos ni
levantar una paja del suelo. Por lo
tanto, cada uno en su tarea, en el
lugar que ocupa en la sociedad ha de
sentir la obligación de hacer un
trabajo de Dios, que siembre en todas
partes la paz y la alegría del Señor. El



perfecto cristiano lleva siempre
consigo serenidad y gozo. Serenidad,
porque se siente en presencia de Dios;
gozo, porque se ve rodeado de sus
dones. Un cristiano así
verdaderamente es un personaje real,
un sacerdote santo de Dios.

Para lograr esta meta, hemos de
conducirnos movidos por Amor,
nunca como el que soporta el peso de
un castigo o una maldición: todo
cuanto hacéis, sea de palabra o de
obra, hacedlo todo en nombre de
Nuestro Señor Jesucristo, dando por
medio de El gracias a Dios Padre. Y
así terminaremos nuestro quehacer
con perfección, llenando el tiempo,
porque seremos instrumentos
enamorados de Dios, que advierten
toda la responsabilidad y toda la
confianza que el Señor deposita
sobre sus hombros, a pesar de la
propia debilidad. En cada una de tus
actividades, porque cuentas con la
fortaleza de Dios, has de portarte



como quien se mueve
exclusivamente por Amor.

Pero no cerremos los ojos a la
realidad, conformándonos con una
visión ingenua, superficial, que nos
lleve a la idea de que nos aguarda un
camino fácil, y que bastan para
recorrerlo unos propósitos sinceros y
unos deseos ardientes de servir a
Dios. No lo dudéis: a lo largo de los
años, se presentarán —quizá antes
de lo que pensamos— situaciones
particularmente costosas, que
exigirán mucho espíritu de sacrificio
y un mayor olvido de sí mismo.
Fomenta entonces la virtud de la
esperanza y, con audacia, haz tuyo el
grito del Apóstol: en verdad, yo estoy
persuadido de que los sufrimientos de
la vida presente no son de comparar
con aquella gloria venidera que se ha
de manifestar en nosotros; medita
con seguridad y con paz: ¡qué será el
Amor infinito de Dios vertido sobre
esta pobre criatura! Ha llegado la



hora, en medio de tus ocupaciones
ordinarias, de ejercitar la fe, de
despertar la esperanza, de avivar el
amor; es decir, de activar las tres
virtudes teologales, que nos
impulsan a desterrar enseguida, sin
disimulos, sin tapujos, sin rodeos, los
equívocos en nuestra conducta
profesional y en nuestra vida
interior.

Amados hermanos míos —de nuevo,
la voz de San Pablo—, estad firmes y
constantes, trabajando siempre más y
más en la obra del Señor, pues que
sabéis que vuestro trabajo no quedará
sin recompensa delante de Dios.
¿Veis? Es toda una trama de virtudes
la que se pone en juego al
desempeñar nuestro oficio, con el
propósito de santificarlo: la fortaleza,
para perseverar en nuestra labor, a
pesar de las naturales dificultades y
sin dejarse vencer nunca por el
agobio; la templanza, para gastarse
sin reservas y para superar la



comodidad y el egoísmo; la justicia,
para cumplir nuestros deberes con
Dios, con la sociedad, con la familia,
con los colegas; la prudencia, para
saber en cada caso qué es lo que
conviene hacer, y lanzarnos a la obra
sin dilaciones... Y todo, insisto, por
Amor, con el sentido vivo e
inmediato de la responsabilidad del
fruto de nuestro trabajo y de su
alcance apostólico.

Obras son amores, y no buenas
razones, reza el refrán popular, y
pienso que es innecesario añadir
nada más.

Señor, concédenos tu gracia. Abrenos
la puerta del taller de Nazaret, con el
fin de que aprendamos a
contemplarte a Ti, con tu Madre
Santa María, y con el Santo Patriarca
José —a quien tanto quiero y venero
—, dedicados los tres a una vida de
trabajo santo. Se removerán nuestros
pobres corazones, te buscaremos y te



encontraremos en la labor cotidiana,
que Tú deseas que convirtamos en
obra de Dios, obra de Amor.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/trabajo-de-dios/
(30/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/trabajo-de-dios/
https://opusdei.org/es/article/trabajo-de-dios/

	Trabajo de Dios
	El trabajo, participación del poder divino
	Valor ejemplar de la vida profesional
	Hacer del trabajo oración
	Hacer todo por Amor


