
opusdei.org

Tema 38. El noveno y
el décimo
mandamientos del
Decálogo

Estos dos mandamientos
ayudan a vivir la santa pureza
(el noveno) y el
desprendimiento de los bienes
materiales (el décimo) en los
pensamientos y deseos.

23/11/2016

PDF► El noveno y décimo
mandamientos del Decálogo.

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/38.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/38.pdf


RTF► El noveno y décimo
mandamientos del Decálogo.

Serie completa►“Resúmenes de fe
cristiana”, libro electrónico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

******

«No codiciarás la mujer de tu
prójimo, ni desearás la casa de tu
prójimo, ni su tierra, ni su siervo, ni
su sierva, ni su buey, ni su asno, ni
ninguna cosa que sea de tu
prójimo» (Dt 5, 21).

«El que mira a una mujer
deseándola, ya cometió adulterio con
ella en su corazón» (Mt 5, 28).

1. Los pecados internos

Estos dos mandamientos se refieren
a los actos internos correspondientes
a los pecados contra el sexto y el
séptimo mandamientos, que la
tradición moral clasifica dentro de

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/38.rtf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/38.rtf
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/


los llamados pecados internos. De
modo positivo ordenan vivir la
pureza (el noveno) y el
desprendimiento de los bienes
materiales (el décimo) en los
pensamientos y deseos, según las
palabras del Señor:
«Bienaventurados los limpios de
corazón, porque ellos verán a Dios» y
«Bienaventurados los pobres de
espíritu, porque de ellos es el Reino
de los Cielos» ( Mt 5, 3.8).

La primera cuestión a la que habría
que dar respuesta es si tiene sentido
hablar de pecados internos; o dicho
de otro modo, ¿por qué se califica
negativamente un ejercicio de la
inteligencia y de la voluntad que no
se concreta en una acción externa
reprobable?

La pregunta no es evidente, pues en
las listas de pecados que nos ofrece el
Nuevo Testamento aparecen sobre
todo actos externos (adulterio,



fornicación, homicidios, idolatría,
hechicerías, pleitos, iras, etc.). Sin
embargo en esos mismos elencos
vemos citados también, como
pecados, ciertos actos internos
(envidias, mala concupiscencia,
avaricia) [1].

Jesús mismo explica que es del
corazón del hombre de donde
proceden «los malos pensamientos,
muertes, adulterios, fornicaciones,
hurtos, falsos testimonios,
blasfemias» (Mt 15, 19). Y en el
ámbito específico de la castidad,
enseña «que cualquiera que mira a
una mujer deseándola, ya adulteró
con ella en su corazón» (Mt 5, 28). De
estos textos procede una importante
anotación para la moral, pues hacen
entender cómo la fuente de las
acciones humanas, y por tanto de la
bondad o maldad de la persona se
encuentra en los deseos del corazón,
en lo que la persona “quiere” y elige.
La maldad del homicidio, del



adulterio, del robo no está
principalmente en la fisicidad de la
acción, o en sus consecuencias (que
tienen un papel importante), sino en
la voluntad (en el corazón) del
homicida, del adúltero, del ladrón,
que al elegir esa determinada acción,
la está queriendo: se está
determinando en una dirección
contraria al amor del prójimo, y por
tanto, también al amor a Dios.

La voluntad se dirige siempre a un
bien, pero en ocasiones se trata de un
bien aparente, algo que aquí y ahora
no es ordenable racionalmente al
bien de la persona en su conjunto. El
ladrón quiere algo que considera un
bien, pero el hecho de que ese objeto
pertenezca a otra persona hace
imposible que la elección de
quedárselo se pueda ordenar a su
bien como persona, o lo que es lo
mismo, al fin de su vida. En este
sentido, no es necesario el acto
exterior para determinar la voluntad



en un sentido positivo o negativo. El
que decide robar un objeto, aunque
después no pueda hacerlo por un
imprevisto, ha obrado mal. Ha
realizado un acto interno voluntario
contra la virtud de la justicia.

La bondad y maldad de la persona se
dan en la voluntad, y por tanto,
extrictamente hablando habría que
utilizar esas categorías para referirse
a los deseos (queridos, aceptados), no
a los pensamientos. Al hablar de la
inteligencia utilizamos otras
categorías, como verdadero y falso.
Cuando el noveno mandamiento
prohibe los “pensamientos impuros”
no se está refiriendo a las imágenes,
o al pensamiento en sí, sino al
movimiento de la voluntad que
acepta la delectación desordenada
que una cierta imagen (interna o
externa) le provoca [2].

Los pecados internos se pueden
dividir en:



— “malos
pensamientos” (complacencia
morosa): son la representación
imaginaria de un acto pecaminoso
sin ánimo de realizarlo. Es pecado
mortal si se trata de materia grave y
se busca o se consiente deleitarse en
ella;

— mal deseo (desiderium): deseo
interior y genérico de una acción
pecaminosa con el cual la persona se
complace. No coincide con la
intención de realizarlo (que implica
siempre un querer eficaz), aunque
en no pocos casos se haría si no
existieran algunos motivos que
frenan a la persona (como las
consecuencias de la acción, la
dificultad para realizarlo, etc.);

— gozo pecaminoso : es la
complacencia deliberada en una
acción mala ya realizada por sí o por
otros. Renueva el pecado en el alma.



Los pecados internos, en sí mismos,
suelen tener menor gravedad que los
correspondientes pecados externos,
pues el acto externo generalmente
manifiesta una voluntariedad más
intensa. Sin embargo, de hecho, son
muy peligrosos, sobre todo para las
personas que buscan el trato y la
amistad con Dios, ya que:

— se cometen con más facilidad , pues
basta el consentimiento de la
voluntad; y las tentaciones pueden
ser más frecuentes;

— se les presta menos atención , pues
a veces por ignorancia y a veces por
cierta complicidad con las pasiones,
no se quieren reconocer como
pecados, al menos veniales, si el
consentimiento fue imperfecto.

Los pecados internos pueden
deformar la conciencia, por ejemplo,
cuando se admite el pecado venial
interno de manera habitual o con
cierta frecuencia, aunque se quiera



evitar el pecado mortal. Esta
deformación puede dar lugar a
manifestaciones de irritabilidad, a
faltas de caridad, a espíritu crítico, a
resignarse con tener frecuentes
tentaciones sin luchar tenazmente
contra ellas, etc. [3]; en algunos casos
puede llevar incluso a no querer
reconocer los pecados internos,
cubriéndolos con razonadas
sinrazones, que acaban
confundiendo cada vez más la
conciencia; como consecuencia,
fácilmente crece el amor propio,
nacen inquietudes, se hace más
costosa la humildad y la sincera
contrición y se puede terminar en un
estado de tibieza. En la lucha contra
los pecados internos, es muy
importante no dar lugar a los
escrúpulos [4].

Para luchar contra los pecados
internos, nos ayudan:



— la frecuencia de sacramentos, que
nos dan o aumentan la gracia, y nos
sanan de nuestras miserias
cotidianas;

— la oración, la mortificación y el
trabajo, buscando sinceramente a
Dios;

— la humildad —que nos permite
reconocer nuestras miserias sin
desesperar por nuestros errores—, y
la confianza en Dios, sabiendo que
está siempre dispuesto a
perdonarnos;

— el ejercitarnos en la sinceridad
con Dios, con nosotros mismos y en
la dirección espiritual, cuidando con
esmero el examen de conciencia.

2. La purificación del corazón

El noveno y décimo mandamientos
consideran los mecanismos íntimos
que están a la raíz de los pecados
contra la castidad y la justicia; y, en



sentido amplio, de cualquier pecado 
[5]. En sentido positivo, estos
mandamientos invitan a actuar con
intención recta, con un corazón puro.
Por esto tienen una gran
importancia, ya que no se quedan en
la consideración externa de las
acciones, sino que consideran la
fuente de la que proceden dichas
acciones.

Estos dinamismos internos son
fundamentales en la vida moral
cristiana, donde los dones del
Espíritu Santo, y las virtudes infusas
son moduladas por las disposiciones
de la persona. En este sentido, tienen
una importancia particular las
virtudes morales, que son
propiamente disposiciones de la
voluntad y de los demás apetitos
para obrar el bien. Teniendo
presente estos elementos es posible
desterrar una cierta caricatura de la
vida moral como lucha por evitar los
pecados, descubriendo el inmenso



panorama positivo de esfuerzo por
crecer en la virtud (por purificar el
corazón) que tiene la existencia
humana, y en particular la del
cristiano.

Estos mandamientos se refieren más
específicamente a los pecados
internos contra las virtudes de la
castidad y de la justicia, que están
bien reflejados en el texto de la
Sagrada Escritura que habla de «tres
especies de deseo inmoderado o
concupiscencia: la concupiscencia de
la carne, la concupiscencia de los
ojos y la soberbia de la vida (1 Jn
2,16)» (Catecismo, 2514). El noveno
mandamiento trata sobre el dominio
de la concupiscencia de la carne; y el
décimo sobre la concupiscencia del
bien ajeno. Es decir, prohíben
dejarse arrastrar por esas
concupiscencias, de modo consciente
y voluntario.



Estas tendencias desordenadas o
concupiscencia consisten en «la
lucha que la “carne” sostiene contra
el “espíritu”. Proceden de la
desobediencia del primer pecado» ( 
Catecismo , 2515). Después del
pecado original nadie está exento de
la concupiscencia, a excepción de
Nuestro Señor Jesucristo y de la
Santísima Virgen.

Aunque la concupiscencia en sí
misma no es pecado, inclina al
pecado, y lo engendra cuando no se
somete a la razón iluminada por la
fe, con la ayuda de la gracia. Si se
olvida que existe la concupiscencia,
es fácil pensar que todas las
tendencias que se experimentan “son
naturales” y que no hay mal en
dejarse llevar por ellas. Muchos se
dan cuenta de que esto es falso al
considerar lo que sucede con el
impulso a la violencia: reconocen
que no hay que dejarse llevar por
este impulso, sino dominarlo, porque



no es natural. Sin embargo, cuando
se trata de la pureza, ya no quieren
reconocer lo mismo, y dicen que
nada malo hay en dejarse llevar por
el estímulo “natural”. El noveno
mandamiento nos ayuda a
comprender que esto no es así,
porque la concupiscencia ha torcido
la naturaleza, y lo que se
experimenta como natural es,
frecuentemente, consecuencia del
pecado, y es preciso dominarlo. Lo
mismo se podría decir del afán
inmoderado de riquezas, o codicia, al
que se refiere el décimo
mandamiento.

Es importante conocer este desorden
causado en nosotros por el pecado
original y por nuestros pecados
personales, puesto que tal
conocimiento:

— nos espolea a rezar : sólo Dios nos
perdona el pecado original, que dio
origen a la concupiscencia; y, de igual



modo, sólo con su ayuda lograremos
vencer esta tendencia desordenada;
la gracia de Dios sana nuestra
naturaleza de las heridas del pecado
(además de elevarla al orden
sobrenatural);

— nos enseña a amar todo lo creado ,
pues ha salido bueno de las manos de
Dios; son nuestros deseos
desordenados los que hacen que se
pueda hacer mal uso de los bienes
creados.

3. El combate por la pureza

La pureza de corazón significa tener
un modo santo de sentir. Con la
ayuda de Dios y el esfuerzo personal
se llega a ser cada vez más “limpios
de corazón”: limpieza en “los
pensamientos” y en los deseos.

Por lo que se refiere al noveno
mandamiento, el cristiano consigue
esta pureza con la gracia de Dios y a
través de la virtud y el don de la



castidad, de la pureza de intención,
de la pureza de la mirada y de la
oración [6].

La pureza de la mirada no se queda
en rechazar la contemplación de
imágenes claramente
inconvenientes, sino que exige una
purificación del uso de nuestros
sentidos externos, que nos lleve a
mirar el mundo y las demás personas
con visión sobrenatural. Se trata de
una lucha positiva que permite al
hombre descubrir la verdadera
belleza de todo lo creado, y en modo
particular, la belleza los que han sido
plasmados a imagen y semejanza de
Dios [7].

«La pureza exige el pudor . Éste es
parte integrante de la templanza. El
pudor preserva la intimidad de la
persona. Designa el rechazo a
mostrar lo que debe permanecer
velado. Está ordenado a la castidad,
cuya delicadeza proclama. Ordena



las miradas y los gestos en
conformidad con la dignidad de las
personas y con la relación que existe
entre ellas» ( Catecismo , 2521).

4. La pobreza del corazón

«El deseo de la felicidad verdadera
aparta al hombre del apego
desordenado a los bienes de este
mundo, y tendrá su plenitud en la
visión y en la bienaventuranza de
Dios» ( Catecismo , 2548). «La
promesa de ver a Dios supera toda
felicidad. En la Escritura, ver es
poseer. El que ve a Dios obtiene
todos los bienes que se pueden
concebir» [8].

Los bienes materiales son buenos
como medios, pero no son fines. No
pueden llenar el corazón del hombre,
que está hecho para Dios y no se
sacia con el bienestar material.

«El décimo mandamiento prohíbe la 
avaricia y el deseo de una



apropiación inmoderada de los
bienes terrenos. Prohíbe el deseo
desordenado nacido de la pasión
inmoderada de las riquezas y de su
poder. Prohíbe también el deseo de
cometer una injusticia mediante la
cual se dañaría al prójimo en sus
bienes temporales» (Catecismo,
2536).

El pecado es aversión a Dios y
conversión a las criaturas ; el
apegamiento a los bienes materiales
alimenta radicalmente esta 
conversión , y lleva a la ceguera de la
mente, y al endurecimiento del
corazón: «si alguno posee bienes y
viendo que su hermano padece
necesidad, le cierra su corazón,
¿cómo puede permanecer en él el
amor de Dios?» (1 Jn 3,17). El afán
desordenado de los bienes materiales
es contrario a la vida cristiana: no se
puede servir a Dios y a las riquezas
(cfr. Mt 6, 24; Lc 16,13).



La exagerada importancia que se
concede hoy al bienestar material
por encima de muchos otros valores,
no es señal de progreso humano;
supone un empequeñecimiento y
envilecimiento del hombre, cuya
dignidad reside en ser criatura
espiritual llamada a la vida eterna
como hijo de Dios (cfr. Lc 12,19-20).

«El décimo mandamiento exige que
se destierre del corazón humano la 
envidia» ( Catecismo, 2538). La
envidia es un pecado capital.
«Manifiesta la tristeza
experimentada ante el bien del
prójimo» (Catecismo , 2539). De la
envidia pueden derivarse muchos
otros pecados: odio, murmuración,
detracción, desobediencia, etc.

La envidia supone un rechazo de la
caridad. Para luchar contra ella
debemos vivir la virtud de la
benevolencia, que nos lleva a desear
el bien a los demás como



manifestación del amor que les
tenemos. También nos ayuda en esta
lucha la virtud de la humildad, pues
no hay que olvidar que la envidia
procede con frecuencia del orgullo
(cfr. Catecismo , 2540).

Pablo Requena

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografía básica

Catecismo de la Iglesia Católica,
2514-2557.

Lecturas recomendadas

San Josemaría, Homilía Porque verán
a Dios, en Amigos de Dios, 175-189;
Homilía Desprendimiento, en Amigos
de Dios, 110-126.



[1] Cfr. Ga 5, 19-21; Rm 1, 29-31; Col 3,
5. S. Pablo después de hacer un
llamamiento a abstenerse de la
fornicación, escribe: «que cada uno
sepa guardar su cuerpo en santidad y
honor, no con afecto libidinoso , como
los gentiles que no conocen a Dios
(...), pues Dios no nos llamó a la
impureza, sino a la santidad» (1 Ts 4,
3-7). Subraya la importancia de los
afectos, que son el origen de las
acciones, y hace ver la necesidad de
su purificación para la santidad.

[2] De este modo se entenderá
fácilmente la diferencia entre
“sentir” y “consentir”, referido a una
determinada pasión o movimiento de
la sensibilidad. Sólo cuando se
consiente con la voluntad puede
hablarse de pecado (si la materia era
pecaminosa).



[3] «Chapoteas en las tentaciones, te
pones en peligro, juegas con la vista y
con la imaginación, charlas de...
estupideces. —Y luego te asustas de
que te asalten dudas, escrúpulos,
confusiones, tristeza y desaliento.

—Has de concederme que eres poco
consecuente» (San Josemaría, Surco,
132).

[4] «No te preocupes, pase lo que
pase, mientras no consientas. —
Porque sólo la voluntad puede abrir
la puerta del corazón e introducir en
él esas execraciones» (San Josemaría,
Camino, 140); cfr. Ibidem, 258.

[5] «El décimo mandamiento se
refiere a la intención del corazón;
resume, con el noveno, todos los
preceptos de la Ley» (Catecismo ,
2534).

[6] «Con la gracia de Dios lo consigue:
mediante la virtud y el don de la
castidad , pues la castidad permite



amar con un corazón recto e
indiviso; mediante la pureza de
intención , que consiste en buscar el
fin verdadero del hombre: con una
mirada limpia el bautizado se afana
por encontrar y realizar en todo la
voluntad de Dios (cfr. Rm 12, 2; Col 1,
10); mediante la pureza de la mirada
exterior e interior; mediante la
disciplina de los sentidos y la
imaginación; mediante el rechazo de
toda complacencia en los
pensamientos impuros que inclinan
a apartarse del camino de los
mandamientos divinos: “la vista
despierta la pasión de los
insensatos” (Sb 15, 5); mediante la
oración» (Catecismo, 2520).

[7] «¡Los ojos! Por ellos entran en el
alma muchas iniquidades. —
¡Cuántas experiencias a lo David!...
—Si guardáis la vista habréis
asegurado la guarda de vuestro
corazón» (San Josemaría, Camino,
183). «¡Dios mío!: encuentro gracia y



belleza en todo lo que veo: guardaré
la vista a todas horas, por
Amor» (San Josemaría, Forja, 415).

[8] San Gregorio de Nisa, Orationes
de beatitudinibus , 6: PG 44, 1265A.
Cfr. Catecismo , 2548.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/tema-38-el-
noveno-y-el-decimo-mandamientos-del-

decalogo/ (07/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/tema-38-el-noveno-y-el-decimo-mandamientos-del-decalogo/
https://opusdei.org/es/article/tema-38-el-noveno-y-el-decimo-mandamientos-del-decalogo/
https://opusdei.org/es/article/tema-38-el-noveno-y-el-decimo-mandamientos-del-decalogo/
https://opusdei.org/es/article/tema-38-el-noveno-y-el-decimo-mandamientos-del-decalogo/

	Tema 38. El noveno y el décimo mandamientos del Decálogo

