
opusdei.org

Tema 34. El quinto
mandamiento del
Decálogo

La vida humana es sagrada,
porque es fruto de la acción
creadora de Dios y permanece
siempre en una especial
relación con el Creador.

27/11/2016

PDF► El quinto mandamiento del
Decálogo.

RTF► El quinto mandamiento del
Decálogo.

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/34.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/34.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/34.rtf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/34.rtf


Serie completa► “Resúmenes de fe
cristiana”, libro electrónico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

*****

1. “No matarás”

«La vida humana es sagrada, porque
desde su inicio es fruto de la acción
creadora de Dios y permanece
siempre en una especial relación con
el Creador, su único fin (...); nadie, en
ninguna circunstancia, puede
atribuirse el derecho de matar de
modo directo a un ser humano
inocente» (Catecismo, 2258).

El hombre es alguien singular: la
única criatura de este mundo a la
que Dios ama por sí misma [1]. Está
destinado a conocer y amar
eternamente a Dios, y su vida es
sagrada. Ha sido creado a imagen y
semejanza de Dios (cfr. Gn 1, 26-27), y
éste es el fundamento último de la

https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/


dignidad humana y del
mandamiento no matarás.

El libro del Génesis presenta el abuso
contra la vida humana como
consecuencia del pecado original.
Yahvé se manifiesta siempre como
protector de la vida: incluso de la de
Caín, después de haber matado a su
hermano Abel; sangre de su sangre,
imagen de todo homicidio. Nadie
debe tomarse la justicia por su mano,
y nadie puede abrogarse el derecho
de disponer de la vida del prójimo
(cfr. Gn 4, 13-15).

Este mandamiento hace referencia a
los seres humanos. Es legítimo
servirse de los animales para obtener
alimento, vestido, etc.: Dios los puso
en la tierra para que estuviesen al
servicio del hombre. La conveniencia
de no matarlos o maltratarlos
proviene del desorden que puede
implicar en las pasiones humanas, o
de un deber de justicia (si son



propiedad de otro) (cfr. Catecismo,
2417). Además, no hay que olvidar
que el hombre no es “dueño” de la
Creación, sino administrador y por
tanto, tiene obligación de respetar y
cuidar la naturaleza, de la que
necesita para su propia existencia y
desarrollo (cfr. Catecismo, 2418).

2. Plenitud de este mandamiento

El mandamiento de salvaguardar la
vida del hombre «tiene su aspecto
más profundo en la exigencia de la 
veneración y amor hacia la persona y
su vida» [2].

La misericordia y el perdón son
propios de Dios; y en la vida de los
hijos de Dios también debe estar
presente la misericordia, que nos
lleva a compadecernos en nuestro
corazón por la miseria ajena:
«Bienaventurados los
misericordiosos porque ellos
alcanzarán misericordia» (Mt 5, 7) 
[3].



También es necesario aprender a
perdonar las ofensas (cfr. Mt 5, 22).
Al recibir una ofensa hay que
procurar no encolerizarse, ni
permitir que la ira invada el corazón.
Es más, en el Paternoster –la oración
que nos dejó Jesús como oración
dominical–, el Señor liga su perdón –
el perdón acerca de las ofensas que
hemos cometido– al perdón de los
que nos han ofendido (cfr. Mt 6, 9-13;
Lc 11, 2-4). En esta lucha nos
ayudará: contemplar la Pasión de
Nuestro Señor, que nos ha
perdonado y redimido llevando con
amor y con paciencia las injusticias;
considerar que nadie debe resultar,
para el cristiano, un extraño o un 
enemigo (cfr. Mt 5, 44-45); pensar en
el juicio que sigue a la muerte, en el
que se nos juzgará del amor al
prójimo; recordar que un cristiano
debe vencer el mal con el bien (cfr. 
Rm 12, 21); y ver las injurias como
ocasión para la propia purificación.



3. El respeto de la vida humana

El quinto precepto manda no matar.
Condena también golpear, herir o
hacer cualquier daño injusto a uno
mismo y al prójimo en el cuerpo, ya
por sí, ya por otros; así como
agraviarle con palabras injuriosas o
quererle mal. En este mandamiento
se prohíbe igualmente darse a sí
mismo la muerte (suicidio).

3.1. El homicidio voluntario

«El quinto mandamiento condena
como gravemente pecaminoso el
homicidio directo y voluntario . El
que mata y los que cooperan
voluntariamente con él cometen un
pecado que clama venganza al cielo
(cfr. Gn 4, 19)» (Catecismo , 2268) [4].

La encíclica Evangelium vitae ha
formulado de modo definitivo e
infalible la siguiente norma negativa:
«con la autoridad conferida por
Cristo a Pedro y a sus Sucesores, en



comunión con los Obispos de la
Iglesia católica, confirmo que la
eliminación directa y voluntaria de
un ser humano inocente es siempre
gravemente inmoral. Esta doctrina,
fundamentada en aquella ley no
escrita que cada hombre, a la luz de
la razón, encuentra en el propio
corazón (cfr. Rm 2, 14-15), es
corroborada por la Sagrada
Escritura, transmitida por la
Tradición de la Iglesia y enseñada
por el Magisterio ordinario y
universal» [5]. Así, el homicidio que
es sin excepción gravemente inmoral
es aquél que responde a una elección
deliberada y se dirige a una persona
inocente. Por tanto, la legítima
defensa y la pena de muerte no se
incluyen en esta formulación
absoluta, y son objeto de un
tratamiento específico [6].

El poner la vida en manos del
hombre implica un poder de
disposición, que conlleva saber



administrarlo como una
colaboración con Dios. Esto exige
una actitud de amor y de servicio, y
no de dominio arbitrario: se trata de
un señorío ministerial, no absoluto,
reflejo del señorío único e infinito de
Dios [7].

3.2. El aborto

«La vida humana debe ser respetada
y protegida de manera absoluta 
desde el momento de la concepción
» (Catecismo , 2270). No es admisible
ninguna discriminación, ni siquiera
la fundada en las diferentes etapas
del desarrollo de la vida. En
situaciones conflictivas, es
determinante la pertenencia natural
a la especie biológica humana. Con
esto no se imponen a la investigación
biomédica límites distintos que los
que la dignidad humana establece
para cualquier otro campo de la
actividad humana.



«El aborto directo, es decir, querido
como fin o como medio, es siempre
un desorden moral grave en cuanto
eliminación deliberada de un ser
humano inocente» [8]. La expresión 
como fin o como medio comprende
las dos modalidades de la
voluntariedad directa: en este caso,
el que actúa quiere conscientemente
matar, y por eso cumple la acción.

«Ninguna circunstancia, ninguna
finalidad, ninguna ley del mundo
podrá jamás hacer lícito un acto que
es intrínsecamente ilícito, por ser
contrario a la Ley de Dios, escrita en
el corazón de cada hombre,
reconocible por la misma razón y
proclamada por la Iglesia» [9] . El
respeto de la vida debe ser
reconocido como el confín que
ninguna actividad individual o
estatal puede superar. El derecho
inalienable de toda persona humana
inocente a la vida es un elemento
constitutivo de la sociedad civil y de



su legislación y como tal debe ser
reconocido y respetado tanto por
parte de la sociedad como de la
autoridad política (cfr. Catecismo,
2273) [10].

Así, podemos afirmar que «el
derecho a mandar constituye una
exigencia del orden espiritual
[moral] y dimana de Dios. Por ello, si
los gobernantes promulgan una ley o
dictan una disposición cualquiera
contraria a ese orden espiritual y, por
consiguiente, opuesta a la voluntad
de Dios, en tal caso ni la ley
promulgada ni la disposición dictada
pueden obligar en conciencia al
ciudadano (...); más aún, en
semejante situación, la propia
autoridad se desmorona por
completo y se origina una iniquidad
espantosa» [11]. Tanto es así que
«leyes de este tipo no sólo no crean
ninguna obligación de conciencia,
sino que, por el contrario, establecen
una grave y precisa obligación de



oponerse a ellas mediante la objeción
de conciencia » [12].

«Puesto que debe ser tratado como
una persona desde la concepción, el
embrión deberá ser defendido en su
integridad, cuidado y atendido
médicamente en la medida de lo
posible, como todo otro ser
humano» (Catecismo, 2274).

3.3. La eutanasia

«Por eutanasia en sentido verdadero
y propio se debe entender una acción
o una omisión que por su naturaleza
y en la intención causa la muerte,
con el fin de eliminar cualquier dolor
(...). Es una grave violación de la ley
de Dios , en cuanto eliminación
deliberada y moralmente inaceptable
de una persona humana (...).
Semejante práctica conlleva, según
las circunstancias, la malicia propia
del suicidio o del homicidio» [13]. Se
trata de una de las consecuencias,
gravemente contrarias a la dignidad



de la persona humana, a las que
puede llevar el hedonismo y la
pérdida del sentido cristiano del
dolor.

«La interrupción de tratamientos
médicos onerosos, peligrosos,
extraordinarios o desproporcionados
a los resultados puede ser legítima.
Interrumpir estos tratamientos es
rechazar el encarnizamiento
terapéutico . Con esto no se pretende
provocar la muerte; se acepta no
poder impedirla» (Catecismo, 2278) 
[14].

En cambio, «aunque la muerte se
considere inminente, los cuidados
ordinarios debidos a una persona no
pueden ser legítimamente
interrumpidos» (Catecismo , 2279) 
[15]. La alimentación e hidratación
artificiales son, en principio,
cuidados ordinarios debidos a todo
enfermo [16].

3.4. El suicidio



«Somos administradores y no
propietarios de la vida que Dios nos
ha confiado. No disponemos de
ella» (Catecismo, 2280). «El suicidio
contradice la inclinación natural del
ser humano a conservar y perpetuar
su vida. Es gravemente contrario al
justo amor de sí mimo. Ofende
también al amor del prójimo porque
rompe injustamente los lazos de
solidaridad con las sociedades
familiar, nacional y humana con las
cuales estamos obligados. El suicidio
es contrario al amor del Dios
vivo» (Catecismo, 2281) [17].

Preferir la propia muerte para salvar
la vida de otro no es suicidio, antes
bien, puede constituir un acto de
extrema caridad.

3.5. La legítima defensa

La prohibición de causar la muerte
no suprime el derecho de impedir
que un injusto agresor cause daño 
[18] . La legítima defensa puede ser



incluso un deber grave para quien es
responsable de la vida de otro o del
bien común (cfr. Catecismo , 2265).

3.6. La pena de muerte

Defender el bien común de la
sociedad exige que se ponga al
agresor en situación de no poder
dañar. Por esto, la legítima autoridad
puede infligir penas proporcionales a
la gravedad de los delitos. Las penas
tienen como fin compensar el
desorden introducido por la falta,
preservar el orden público y la
seguridad de las personas, y la
enmienda del culpable (cfr. 
Catecismo , 2266).

El Catecismo de la Iglesia Católica
señala que: «durante mucho tiempo
el recurso a la pena de muerte por
parte de la autoridad legítima,
después de un debido proceso, fue
considerado una respuesta
apropiada a la gravedad de algunos
delitos y un medio admisible, aunque



extremo, para la tutela del bien
común.

Hoy está cada vez más viva la
conciencia de que la dignidad de la
persona no se pierde ni siquiera
después de haber cometido crímenes
muy graves. Además, se ha extendido
una nueva comprensión acerca del
sentido de las sanciones penales por
parte del Estado. En fin, se han
implementado sistemas de detención
más eficaces, que garantizan la
necesaria defensa de los ciudadanos,
pero que, al mismo tiempo, no le
quitan al reo la posibilidad de
redimirse definitivamente.

Por tanto la Iglesia enseña, a la luz
del Evangelio, que «la pena de
muerte es inadmisible, porque atenta
contra la inviolabilidad y la dignidad
de la persona»[19], y se compromete
con determinación a su abolición en
todo el mundo» (Catecismo, 2267).



4. El respeto de la dignidad de las
personas

4.1. El respeto al alma del prójimo:
el escándalo

Los cristianos estamos obligados a
procurar la vida y la salud
sobrenatural del alma del prójimo,
además de la del cuerpo.

El escándalo es lo contrario: «es la
actitud o el comportamiento que
induce a otro a hacer el mal. El que
escandaliza se convierte en tentador
de su prójimo (...). El escándalo
constituye una falta grave, si por
acción u omisión, arrastra
deliberadamente a otro a una falta
grave» (Catecismo, 2284). Se puede
causar escándalo por comentarios
injustos, por la promoción de
espectáculos, libros y revistas
inmorales, por seguir modas
contrarias al pudor, etc.



«El escándalo adquiere una gravedad
particular según la autoridad de
quienes lo causan o la debilidad de
quienes lo padecen» (Catecismo,
2285): «al que escandalice a uno de
estos pequeños que creen en mí, más
le vale que le cuelguen al cuello una
piedra de molino y le echen al
mar» (Mt 18, 6) [20].

4.2. El respeto a la salud del cuerpo

El respeto al propio cuerpo es una
exigencia de la caridad, pues el
cuerpo es templo del Espíritu Santo
(cfr. 1 Co 6, 19; 3, 16ss.; 2 Co 6, 16), y
somos responsables –en lo que de
nosotros depende– de procurar la
salud corporal, que es un medio para
servir a Dios y a los hombres. Pero la
vida corporal no es un valor
absoluto: la moral cristiana se opone
a una concepción neopagana que
promueve el culto al cuerpo , y que
puede conducir a la perversión de las



relaciones humanas (cfr. Catecismo,
2289).

«La virtud de la templanza conduce a
evitar toda clase de excesos , el abuso
de la comida, del alcohol, del tabaco
y de las medicinas. Quienes en
estado de embriaguez, o por afición
inmoderada de velocidad, ponen en
peligro la seguridad de los demás y la
suya propia en las carreteras, en el
mar o en el aire, se hacen
gravemente culpables» ( Catecismo,
2290).

El uso de drogas es una falta grave,
por el daño que representa para la
salud, y por la huida de la
responsabilidad de los actos que se
pueden realizar bajo su influencia.
La producción clandestina y el
tráfico de drogas son prácticas
inmorales (cfr. Catecismo, 2291).

La investigación científica no puede
legitimar actos que en sí mismos son
contrarios a la dignidad de las



personas y a la ley moral. Ningún ser
humano puede ser tratado como un
medio para el progreso de la ciencia
(cfr. Catecismo, 2295). Atentan contra
este principio prácticas como la
procreación artificial sustitutiva o el
uso de embriones con fines
experimentales.

4.3. El trasplante de órganos

La donación de órganos para
trasplantes es legítima y puede ser
un acto de caridad, si la donación es
plenamente libre y gratuita [21], y
respeta el orden de la justicia y de la
caridad.

«Una persona sólo puede donar algo
de lo que puede privarse sin serio
peligro o daño para su propia vida o
identidad personal, y por una razón
justa y proporcionada. Resulta obvio
que los órganos vitales sólo pueden
donarse después de la muerte» [22].



Es preciso que el donante o sus
representantes hayan dado su
consentimiento consciente (cfr. 
Catecismo , 2296). Esta donación,
«aun siendo lícita en sí misma, puede
llegar a ser ilícita, si viola los
derechos y sentimientos de terceros
a quienes compete la tutela del
cadáver: los parientes cercanos en
primer término; pero podría incluso
tratarse de otras personas en virtud
de derechos públicos o privados» 
[23].

4.4. El respeto a la libertad física y
a la integridad corporal

Los secuestros y el tomar rehenes
son moralmente ilícitos: es tratar a
las personas sólo como medios para
obtener diversos fines, privándoles
injustamente de la libertad. También
son gravemente contrarios a la
justicia y a la caridad el terrorismo y
la tortura.



«Exceptuados los casos de
prescripciones médicas de orden
estrictamente terapéutico, las
amputaciones, mutilaciones o
esterilizaciones directamente
voluntarias de personas inocentes
son contrarias a la ley
moral» (Catecismo, 2297). Por lo
tanto, no son contrarias a la ley
moral aquéllas que se siguen de una
acción terapéutica necesaria para el
bien del cuerpo tomado en su
totalidad, y que no se quieren ni
como fin ni como medio, sino que se
sufren y se toleran.

4.5. El respeto a los muertos

«Los cuerpos de los difuntos deben
ser tratados con respeto y caridad en
la fe y la esperanza de la
resurrección. Enterrar a los muertos
es una obra de misericordia corporal
(cfr. Tb 1, 16-18), que honra a los
hijos de Dios, templos del Espíritu
Santo» (Catecismo , 2300). «La Iglesia



aconseja vivamente que se conserve
la piadosa costumbre de sepultar el
cadáver de los difuntos; sin embargo
no prohíbe la cremación, a no ser
que haya sido elegida por razones
contrarias a la doctrina
cristiana» (CIC, can. 1176).

5. La defensa de la paz

«Bienaventurados los pacíficos
porque ellos serán llamados hijos de
Dios» (Mt 5, 8). Característica del
espíritu de filiación divina es ser 
sembradores de paz y de alegría [24].
«La paz no puede alcanzarse en la
tierra, sin la salvaguardia de los
bienes de las personas, la libre
comunicación entre los seres
humanos, el respeto de la dignidad
de las personas y de los pueblos, la
práctica asidua de la fraternidad (...).
Es obra de la justicia (cfr. Is 32, 17) y
efecto de la caridad» ( Catecismo ,
2304).



«A causa de los males y de las
injusticias que ocasiona toda guerra,
la Iglesia insta constantemente a
todos a orar y actuar para que la
Bondad divina nos libre de la antigua
servidumbre de la guerra (cfr.
Concilio Vaticano II, Const. Gaudium
et spes , 81,4)» ( Catecismo , 2307).

Existe una «legítima defensa
mediante la fuerza militar». Pero «la
gravedad de semejante decisión
somete a ésta a condiciones rigurosas
de legitimidad moral» (Catecismo,
2309) [25].

«Las injusticias, las desigualdades
excesivas de orden económico o
social, la envidia, la desconfianza y el
orgullo, que existen entre los
hombres y las naciones, amenazan
sin cesar la paz y causan las guerras.
Todo lo que se hace para superar
estos desórdenes contribuye a
edificar la paz y evitar la
guerra» (Catecismo, 2317).



«Ama a tu patria: el patriotismo es
una virtud cristiana. Pero si el
patriotismo se convierte en un
nacionalismo que lleva a mirar con
desapego, con desprecio —sin
caridad cristiana ni justicia— a otros
pueblos, a otras naciones, es un
pecado» [26].

Bibliografía básica

Catecismo de la Iglesia Católica,
2258-2330.

Juan Pablo II, Enc. Evangelium vitae,
25-III-95, cap. III.

Lecturas recomendadas

L. Ciccone, La vita umana, Ares,
Milano 2000.



L. Melina, Corso di Bioetica. Il
Vangelo della Vita, Piemme, Casale
Monferrato 1996.

[1] Cfr. Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 24.

[2] Juan Pablo II, Enc. Evangelium
vitae, 25-III-95, 41.

[3] «Las obras de misericordia son
acciones caritativas mediante las
cuales ayudamos a nuestro prójimo
en sus necesidades corporales y
espirituales» (Catecismo, 2447).

[4] También «prohíbe hacer algo con
intención de provocar indirectamente
la muerte de una persona. La ley
moral prohíbe exponer a alguien sin
razón grave a un riesgo mortal, así
como negar la asistencia a una
persona en peligro» (Catecismo,
2269).



[5] Juan Pablo II, Enc. Evangelium
vitae, 57.

[6] Cfr. Ibidem, 55-56.

[7] Cfr. Ibidem, 52.

[8] Ibidem, 62.

[9] Ibidem, 62. Es tal la gravedad del
crimen del aborto, que la Iglesia
sanciona este delito con pena
canónica de excomunión latae
sententiae (cfr. Catecismo, 2272).

[10] «Estos derechos del hombre no
están subordinados ni a los
individuos ni a los padres, y tampoco
son una concesión de la sociedad o
del Estado: pertenecen a la
naturaleza humana y son inherentes
a la persona en virtud del acto
creador que la ha originado (...).
Cuando una ley positiva priva a una
categoría de seres humanos de la
protección que el ordenamiento civil
les debe, el Estado niega la igualdad



de todos ante la ley. Cuando el Estado
no pone su poder al servicio de los
derechos de todo ciudadano, y
particularmente de quien es más
débil, se quebrantan los
fundamentos mismos del estado de
derecho” (Congregación para la
Doctrina de la Fe, Instr. Donum vitae,
22-II-87, 3).

«¡Cuántos crímenes se cometen en
nombre de la justicia! Si tú vendieras
armas de fuego y alguien te diera el
precio de una de ellas, para matar
con esa arma a tu madre, ¿se la
venderías?... Pues ¿acaso no te daba
su justo precio?...

Catedrático, periodista, político,
hombre de diplomacia:
meditad» (San Josemaría, Camino,
400).

[11] Juan XXIII, Enc. Pacem in terris,
11-IV-63, 51.



[12] Juan Pablo II, Enc. Evangelium
vitae, 73.

[13] Juan Pablo II, Enc. Evangelium
vitae, 65.

[14] «Las decisiones deben ser
tomadas por el paciente, si para ello
tiene competencia o capacidad, o si
no por los que tienen los derechos
legales, respetando siempre la
voluntad razonable y los intereses
legítimos del paciente» (Catecismo,
2278).

[15] «El uso de analgésicos para
aliviar los sufrimientos del
moribundo, incluso con riesgo de
abreviar sus días, puede ser
moralmente conforme a la dignidad
humana si la muerte no es
pretendida, ni como fin ni como
medio, sino solamente prevista y
tolerada como inevitable. Los
cuidados paliativos constituyen una
forma privilegiada de la caridad



desinteresada. Por esta razón deben
ser alentados» (Catecismo, 2279).

[16] Cfr. Juan Pablo II, Discorso ai
partecipanti al Congresso
Internazionale su “I trattamenti di
sostegno vitale e lo stato vegetativo.
Progressi scientifici e dilemmi etici”,
20-III-2004, n. 4; cfr. también Consejo
Pontificio de la Pastoral para los
Agentes Sanitarios, Carta de los
Agentes de la Salud , n. 120;
Congregación para la Doctrina de la
Fe, Respuestas a algunas preguntas de
la Conferencia Episcopal
Estadounidense sobre la alimentación
e hidratación artificiales, 1-VIII-2007.

[17] Sin embargo, «no se debe
desesperar de la salvación eterna de
aquellas personas que se han dado
muerte. Dios puede haberles
facilitado por caminos que Él solo
conoce la ocasión de un
arrepentimiento salvador. La Iglesia
ora por las personas que han



atentado contra su vida» (Catecismo,
2283).

[18] «El amor a sí mismo constituye
un principio fundamental de la
moralidad. Es, por tanto, legítimo
hacer respetar el propio derecho a la
vida. El que defiende su vida no es
culpable de homicidio, incluso
cuando se ve obligado a asestar a su
agresor un golpe mortal» (Catecismo,
2264; cfr. Juan Pablo II, Enc. 
Evangelium vitae, 55): en este caso, el
homicidio del agresor no constituye
objeto directo de la voluntad del que
se defiende, sino que el objeto moral
consiste en remover una inminente
amenaza contra la propia vida.

[19] (Discurso del Santo Padre
Francisco con motivo del XXV
Aniversario del Catecismo de la
Iglesia Católica, 11 de octubre de
2017).

[20] «Se hacen culpables de
escándalo quienes instituyen leyes o



estructuras sociales que llevan a la
degradación de las costumbres y a la
corrupción de la vida religiosa, o a
“condiciones sociales que, voluntaria
o involuntariamente, hacen ardua y
prácticamente imposible una
conducta cristiana conforme a los
mandamientos” (Pío XII, Discurso 1
junio 1941)» (Catecismo, 2286).

[21] Cfr. Juan Pablo II, Discurso,
22-6-1991, 3; Catecismo, 2301.

[22] Ibidem, 4.

[23] Pío XII, Discorso all’Associazione
Italiana Donatori di Cornea,
14-5-1956.

[24] Cfr. San Josemaría, Es Cristo que
pasa, 124.

[25] «Es preciso a la vez:

– Que el daño causado por el agresor
a la nación o a la comunidad de las



naciones sea duradero, grave y
cierto.

– Que todos los demás medios para
poner fin a la agresión hayan
resultado impracticables o ineficaces.

– Que se reúnan las condiciones
serias de éxito.

– Que el empleo de las armas no
entrañe males y desórdenes más
graves que el mal que se pretende
eliminar. El poder de los medios
modernos de destrucción obliga a
una prudencia extrema en la
apreciación de esta condición.

Estos son los elementos tradicionales
enumerados en la doctrina llamada
de la “guerra justa”.

La apreciación de estas condiciones
de legitimidad moral pertenece al
juicio prudente de quienes están a
cargo del bien común» (Catecismo,
2309). Además, «existe la obligación



moral de desobedecer aquellas
decisiones que ordenan
genocidios» (Catecismo, 2313).

La carrera de armamentos, «en lugar
de eliminar las causas de guerra,
corre el riesgo de agravarlas. La
inversión de riquezas fabulosas en la
fabricación de armas siempre más
modernas impide la ayuda a los
pueblos indigentes, y obstaculiza su
desarrollo» ( Catecismo, 2315). La
carrera de armamentos «es una
plaga gravísima de la humanidad y
perjudica a los pobres de modo
intolerable» (Concilio Vaticano II,
Const. Gaudium et spes , 81). Las
autoridades tienen el derecho y el
deber de regular la producción y el
comercio de armas (cfr. Catecismo,
2316).

[26] San Josemaría, Surco, 315. Cfr.
San Josemaría, Forja, 879; Camino,
525.



Pau Agulles Simó, Publicado
originalmente el 21 de
noviembre de 2012

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/tema-34-el-
quinto-mandamiento-del-decalogo/

(28/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/tema-34-el-quinto-mandamiento-del-decalogo/
https://opusdei.org/es/article/tema-34-el-quinto-mandamiento-del-decalogo/
https://opusdei.org/es/article/tema-34-el-quinto-mandamiento-del-decalogo/

	Tema 34. El quinto mandamiento del Decálogo

