opusdei.org

Tema 26. La libertad,
la ley y la conciencia

Dios ha querido la libertad para
que el hombre busque sin
coacciones a su Creador y
Redentor.

05/12/2016

PDF» La libertad, la ley y la
conciencia.

RTF» La libertad, la ley y la
conciencia


https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/26.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/26.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/26.rtf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/26.rtf

Serie completas “Resumenes de fe
cristiana”, libro electrénico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

ko skesksk

1. La libertad de los hijos de Dios

La libertad humana tiene varias
dimensiones. La libertad de coaccion
es la que goza la persona que puede
realizar externamente lo que ha
decidido hacer, sin imposicion o
impedimentos de agentes externos;
asi se habla de libertad de expresion,
de libertad de reunion, etc. La
libertad de eleccion o libertad
psicologica significa la ausencia de
necesidad interna para elegir una
cosa u otra; no se refiere ya a la
posibilidad de hacer , sino a la de
decidir autonomamente, sin estar
sujeto a un determinismo interior.
En sentido moral , l1a libertad se
refiere en cambio a la capacidad de
afirmar y amar el bien, que es el
objeto de la voluntad libre, sin estar


https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/

esclavizado por las pasiones
desordenadas y por el pecado.

Dios ha querido la libertad humana
para que el hombre «busque sin
coacciones a su Creadory,
adhiriéndose libremente a El,
alcance la plena y bienaventurada
perfeccion. La libertad del hombre
requiere, en efecto, que actie segun
una eleccion consciente y libre, es
decir, movido e inducido
personalmente desde dentro y no
bajo la presion de un ciego impulso
interior o de la mera coaccion
externa. El hombre logra esa
dignidad cuando, liberandose
totalmente de la esclavitud de las
pasiones, tiende a su fin con la libre
eleccion del bien y se procura medios
adecuados para ello con eficacia y
esfuerzo crecientes» [1].

La libertad de la coaccion exterior,
de la necesidad interior y de las
pasiones desordenadas, en una



palabra, la libertad humana plena
posee un gran valor porque solo ella
hace posible el amor (la libre
afirmacion) del bien porque es bien,
y por tanto el amor a Dios en cuanto
bien sumo, acto con el que el hombre
imita el Amor divino y alcanza el fin
para el que fue creado. En este
sentido se afirma que «la verdadera
libertad es signo eminente de la
imagen divina en el hombre» [2].

La Sagrada Escritura considera la
libertad humana desde la
perspectiva de la historia de la
salvacion. A causa de la primera
caida, la libertad que el hombre
habia recibido de Dios quedo
sometida a la esclavitud del pecado,
aunque no se corrompio por
completo (cfr. Catecismo, 1739-1740).
Por su Cruz gloriosa, anunciada y
preparada por la economia del
Antiguo Testamento, «Cristo obtuvo
la salvacion para todos los hombres.
Los rescatd del pecado que los tenia



sometidos a esclavitud» (Catecismo,
1741). Solo colaborando con la gracia
que Dios da por medio de Cristo el
hombre puede gozar de la plena
libertad en sentido moral: «para ser
libres nos libert6 Cristo» (Ga 5, 1; cfr.
Catecismo, 1742).

La posibilidad de que el hombre
pecara no hizo que Dios renunciase a
crearlo libre. Las autoridades
humanas deben respetar la libertad y
no ponerle mas limites que los
exigidos por las leyes justas. Pero a la
vez conviene no olvidar que no basta
que las decisiones sean libres para
que sean buenas, y que sdlo a la luz
del grandisimo valor de la libre
afirmacion del bien por parte del
hombre se entiende la exigencia
ética de respetar también su libertad
falible.

2. La ley moral natural

El concepto de ley es andlogo. La ley
natural, la Nueva Ley o Ley de Cristo,



las leyes humanas politicas y
eclesiasticas son leyes morales en un
sentido muy distinto, aunque todas
ellas tienen algo en comun.

Se llama ley eterna al plan de la
Sabiduria divina para conducir toda
la creacion a su fin [3]; por lo que se
refiere al género humano, se
corresponde al eterno designio
salvifico de Dios, por el que nos ha
elegido en Cristo «para ser santos e
inmaculados en su presencia»,
«eligiéndonos de antemano para ser
sus hijos adoptivos por medio de
Jesucristo» (Ef 1, 4-5).

Dios conduce cada criatura a su fin
de acuerdo con su naturaleza.
Concretamente, «Dios provee a los
hombres de manera diversa respecto
a los demas seres que no son
personas: no “desde fuera”, mediante
las leyes inmutables de la naturaleza
fisica, sino “desde dentro”, mediante
la razon que, conociendo con su luz



natural la ley eterna de Dios, es
capaz de indicar al hombre la justa
direccion de su libre actuacion» [4].

La ley moral natural es la
participacion de la ley eterna en la
criatura racional [5]. Es «la misma
ley eterna insita en los seres dotados
de razon, que los inclina al acto y al
fin que les conviene» [6]. Es, por
tanto, una ley divina (divino-
natural). Consiste en la misma luz de
la razon que permite al hombre
discernir el bien y el mal, y que tiene
fuerza de ley en cuanto voz e
intérprete de la mas alta razon de
Dios, de la que nuestro espiritu
participa y a la que nuestra libertad
se adhiere [7]. Se la llama natural
porque consiste en la luz de la razon
que todo hombre tiene por
naturaleza.

La ley moral natural es un primer
paso en la comunicacion a todo el
género humano del designio salvifico



divino, cuyo completo conocimiento
solo se hace posible por la
Revelacion. La ley natural «tiene por
raiz la aspiracion y la sumision a
Dios, fuente y juez de todo bien, asi
como el sentido del préjimo como
igual a si mismo» (Catecismo, 1955).

- Propiedades . La ley moral natural
es universal porque se extiende a
toda persona humana, de todas las
épocas (cfr. Catecismo, 1956). «Es
inmutable y permanente a través de
las variaciones de la historia;
subsiste bajo el flujo de ideas y
costumbres y sostiene su progreso.
Las normas que la expresan
permanecen substancialmente
valederas» (Catecismo, 1958) [8]. Es
obligatoria ya que, para tender hacia
Dios, el hombre debe hacer
libremente el bien y evitar el mal; y
para esto debe poder distinguir el
bien del mal, lo cual sucede ante todo
gracias a la luz de la razon natural
[9]. La observancia de la ley moral



natural puede ser algunas veces
dificil, pero jamas es imposible [10].

- Conocimiento de la ley natural. Los
preceptos de la ley natural pueden
ser conocidos por todos mediante la
razon. Sin embargo, de hecho no
todos sus preceptos son percibidos
por todos de una manera clara e
inmediata (cfr. Catecismo , 1960). Su
efectivo conocimiento puede estar
condicionado por las disposiciones
personales de cada uno, por el
ambiente social y cultural, por la
educacion recibida, etc. Puesto que
en la situacion actual las secuelas del
pecado no han sido totalmente
eliminadas, la gracia y la Revelacion
son necesarias al hombre para que
las verdades morales puedan ser
conocidas por «todos y sin dificultad,
con una firme certeza y sin mezcla
de error» [11].

3. La ley divino-positiva



La Ley Antigua, revelada por Dios a
Moisés, «es el primer estado de la Ley
revelada. Sus prescripciones morales
estan resumidas en los Diez
mandamientos» (Catecismo, 1962),
que expresan conclusiones
inmediatas de la ley moral natural.
La entera economia del Antiguo
Testamento esta sobre todo ordenada
a preparar, anunciar y significar la
venida del Salvador [12].

La Nueva Ley o Ley Evangélica o Ley
de Cristo «es la gracia del Espiritu
Santo dada mediante la fe en Cristo.
Los preceptos externos, de los que
también habla el Evangelio,
preparan para esta gracia o
despliegan sus efectos en la vida»
[13].

El elemento principal de la Ley de
Cristo es la gracia del Espiritu Santo,
que sana al hombre entero y se
manifiesta en la fe que obra por el
amor [14]. Es fundamentalmente una



ley interna, que da la fuerza interior
para realizar lo que ensefia. En
segundo lugar es también una ley
escrita, que se encuentra en las
ensefianzas del Sefior (el Discurso de
la montanfa, las bienaventuranzas,
etc.) y en la catequesis moral de los
Apostoles, y que pueden resumirse
en el mandamiento del amor. Este
segundo elemento no es de
importancia secundaria, pues la
gracia del Espiritu Santo, infusa en el
corazon del creyente, implica
necesariamente «vivir segun el
Espiritu» y se expresa a traves de los
«frutos del Espiritu», a los cuales se
oponen las «obras de la carne» (cfr.
Ga 5, 16-26).

La Iglesia, con su Magisterio, es
intérprete auténtico de la ley natural
(cfr. Catecismo, 2036). Esta mision no
se circunscribe sélo a los fieles, sino
que —por mandato de Cristo: euntes,
docete omnes gentes (Mt 28, 19)—
abarca a todos lo hombres. De ahi la



responsabilidad que incumbe a los
cristianos en la ensefianza de la ley
moral natural, ya que por la fe y con
la ayuda del Magisterio, la conocen
facilmente y sin error.

4. Las leyes civiles

Las leyes civiles son las disposiciones
normativas emanadas por las
autoridades estatales (generalmente,
por el 6rgano legislativo del Estado)
con la finalidad de promulgar,
explicitar o concretar las exigencias
de la ley moral natural necesarias
para hacer posible y regular
adecuadamente la vida de los
ciudadanos en el &mbito de la
sociedad politicamente organizada
[15]. Deben garantizar
principalmente la paz y la seguridad,
la libertad, la justicia, la tutela de los
derechos fundamentales de la per
sona y la moralidad publica [16].

La virtud de la justicia comporta la
obligacion moral de cumplir las leyes



civiles justas. La gravedad de esta
obligacion depende de la mayor o
menor importancia del contenido de
la ley para el bien comun de la
sociedad.

Son injustas las leyes que se oponen
a la ley moral natural y al bien
comun de la sociedad. Mas
concretamente, son injustas las leyes:

1) que prohiben hacer algo que para
los ciudadanos es moralmente
obligatorio o que mandan hacer algo
que no puede hacerse sin cometer
una culpa moral;

2) las que lesionan positivamente o
privan de la debida tutela bienes que
pertenecen al bien comun: la vida, la
justicia, los derechos fundamentales
de la persona, el matrimonio o la
familia, etc.;

3) las que no son promulgadas
legitimamente;



4) las que no distribuyen de modo
equitativo y proporcionado entre los
ciudadanos las cargas y los
beneficios.

Las leyes civiles injustas no obligan
en conciencia; al contrario, hay
obligacion moral de no cumplir sus
disposiciones, sobre todo si son
injustas por las razones indicadas en
1) y 2), de manifestar el propio
desacuerdo y de tratar de cambiarlas
en cuanto sea posible o, al menos, de
reducir sus efectos negativos. A veces
habra que recurrir a la objecion de
conciencia (cfr. Catecismo,
2242-2243) [17].

5. Las leyes eclesiasticas y los
mandamientos de la Iglesia

Para salvar a los hombres también
ha querido Dios que formen una
sociedad [18]: la Iglesia, fundada por
Jesucristo, y dotada por El de todos
los medios para cumplir su fin
sobrenatural, que es la salvacion de



las almas. Entre esos medios esta la
potestad legislativa, que tienen el
Romano Pontifice para la Iglesia
universal y los Obispos diocesanos —
y las autoridades a ellos equiparadas
— para sus propias circuns-
cripciones. La mayor parte de las
leyes de &mbito universal estan
contenidas en el Codigo de Derecho
Canonico. Existe un Codigo para los
fieles de rito latino y otro para los de
rito oriental.

Las leyes eclesiasticas originan una
verdadera obligacion moral [19] que
sera grave o leve segun la gravedad
de la materia.

Los mandamientos mas generales de
la Iglesia son cinco: 1° oir Misa
entera los domingos y dias de
precepto (cfr. Catecismo, 2042); 2°
confesar los pecados mortales al
menos una vez al afio, y en peligro de
muerte, y si se ha de comulgar (cfr.
Catecismo , 2042); 3° comulgar al



menos una vez al afio, por Pascua de
Resurreccién (cfr. Catecismo , 2042);
4° ayunar y abstenerse de comer
carne los dias establecidos por la
Iglesia (cfr. Catecismo , 2043); 5°
ayudar a la Iglesia en sus
necesidades (cfr. Catecismo, 2043).

6. La libertad y la ley

Existen modos de plantear los
asuntos morales que parecen
suponer que las exigencias éticas
contenidas en la ley moral son
externas a la libertad. Libertad y ley
parecen entonces realidades que se
oponen y que se limitan
reciprocamente: como si la libertad
empezase donde acabalaleyy
viceversa.

La realidad es que el
comportamiento libre no procede del
instinto o de una necesidad fisica o
bioldgica, sino que lo regula cada
persona segun el conocimiento que
tiene del bien y del mal: libremente



realiza el bien contenido en la ley
moral y libremente evita el mal
conocido mediante la misma ley.

La negacion del bien conocido
mediante la ley moral no es la
libertad, sino el pecado. Lo que se
opone a la ley moral es el pecado, no
la libertad. La ley ciertamente indica
que es necesario corregir los deseos
de realizar acciones pecaminosas
que una persona puede
experimentar: los deseos de
venganza, de violencia, de robar, etc.,
pero esa indicacion moral no se
opone a la libertad, que mira
siempre a la afirmacion libre por
parte de las personas de lo bueno, ni
supone tampoco una coaccion de la
libertad, que siempre conserva la
triste posibilidad de pecar. «Obrar
mal no es una liberacion, sino una
esclavitud [...] Manifestara quiza que
se ha comportado conforme a sus
preferencias, pero no lograra
pronunciar la voz de la verdadera



libertad: porque se ha hecho esclavo
de aquello por lo que se ha decidido,
y se ha decidido por lo peor, por la
ausencia de Dios, y alli no hay
libertad» [20].

Una cuestion distinta es que las leyes
y reglamentos humanos, a causa de
la generalidad y concision de los
términos con que se expresan,
puedan no ser en algun caso
particular un fiel indicador de lo que
una persona determinada debe
hacer. La persona bien formada sabe
que en esos casos concretos ha de
hacer lo que sabe con certeza que es
bueno [21]. Pero no existe ningun
caso en el que sea bueno realizar las
acciones intrinsecamente malas
prohibidas por los preceptos
negativos de la ley moral natural o
de la ley divino-positiva (adulterio,
homicidio deliberado, etc.) [22].

7. La conciencia moral



«La conciencia moral es un juicio de
la razon por el que la persona
reconoce la cualidad moral de un
acto concreto que piensa hacer, esta
haciendo o ha hecho» (Catecismo ,
1778). La conciencia formula «la
obligacion moral a la luz de la ley
natural: es la obligacion de hacer lo
que el hombre, mediante el acto de
su conciencia, conoce, como un bien
que le es sefialado aqui y ahora» [23].

La conciencia es «la norma proxima
de la moralidad personal» [24], por
eso, cuando se actua contra ella se
comete un mal moral. Este papel de
norma proxima pertenece a la
conciencia no porque ella sea la
norma suprema [25], sino porque
tiene para la persona un caracter
ultimo ineludible: «el juicio de
conciencia muestra “en ultima
instancia” la conformidad de un
comportamiento respecto a la ley»
[26]: cuando la persona juzga con
seguridad, después de haber



examinado el problema con todos los
medios a su disposicion, no existe
una instancia ulterior, una
conciencia de la conciencia, un juicio
del juicio, porque de lo contrario se
procederia hasta el infinito.

Se llama conciencia recta o verdadera
a la que juzga con verdad la cualidad
moral de un acto, y conciencia
erronea a la que no alcanza la
verdad, estimando como buena una
accion que en realidad es mala, o
viceversa. La causa del error de
conciencia es la ignorancia , que
puede ser invencible (e inculpable), si
domina hasta tal punto a la persona
que no queda ninguna posibilidad de
reconocerla y alejarla, o vencible (y
culpable), si se podria reconocer y
superar, pero permanece porque la
persona no quiere poner los medios
para superarla [27]. La conciencia
culpablemente errénea no excusa de
pecado, y aun puede agravarlo.



La conciencia es cierta, cuando emite
el juicio con la seguridad moral de no
equivocarse. Se dice que es probable,
cuando juzga con el convencimiento
de que existe una cierta probabilidad
de equivocacion, pero que es menor
que la probabilidad de acertar. Se
dice que es dudosa, cuando la
probabilidad de equivocarse se
supone igual o mayor que la de
acertar. Finalmente se llama perpleja
cuando no se atreve a juzgar, porque
piensa que es pecado tanto realizar
un acto como omitirlo.

En la practica se debe seguir solo la
conciencia cierta y verdadera o la
conciencia cierta invenciblemente
erronea [28]. No se debe obrar con
conciencia dudosa, sino que es
preciso salir de la duda rezando,
estudiando, preguntando, etc.

8. La formacion de la conciencia

Las acciones moralmente negativas
realizadas con ignorancia invencible



son nocivas para quien las comete y
quiza también para otros, y en todo
caso pueden contribuir a un mayor
obscurecimiento de la conciencia. De
ahi la imperiosa necesidad de formar
la conciencia (cfr. Catecismo, 1783).

Para formar una conciencia recta es
necesario instruir la inteligencia en
el conocimiento de la verdad —para
lo cual el cristiano cuenta con la
ayuda del Magisterio de la Iglesia—,
y educar la voluntad y la afectividad
mediante la practica de las virtudes
[29]. Es una tarea que dura toda la
vida (cfr. Catecismo, 1784).

Para la formacion de la conciencia
son especialmente importantes la
humildad, que se adquiere viviendo
la sinceridad ante Dios, y la direccion
espiritual [30].

Angel Rodriguez Lufio

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012



Bibliografia basica

Catecismo de la Iglesia Catdlica,
1730-1742, 1776-1794 y 1950-1974.

Juan Pablo II, Enc. Veritatis splendor,
6-VIII-1993, 28-64.

Lecturas recomendadas

San Josemaria, Homilia La libertad,
don de Dios, en Amigos de Dios, 23-38.

J. Ratzinger, Conciencia y verdad, en
Id., La Iglesia: una comunidad
siempre en camino, Ediciones
Paulinas, Madrid 1992, pp. 95-115.

E. Colom, A. Rodriguez Luifio,
Elegidos en Cristo para ser santos.
Curso de teologia moral fundamental,
Palabra, Madrid 2000, pp. 269-289,
316-332, 348-363, 399-409 y 430-434.




[1] Concilio Vaticano II, Const.
Gaudium et spes, 17. Cfr. Catecismo,
1731.

[2] Ibidem.

[3] Cfr. Santo Tomads de Aquino,
Summa Theologiae, I-11, q. 93, a. 1, c.;
Concilio Vaticano II, Declaracion
Dignitatis humanae, 3.

[4] Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 43.

[5] Cfr. ibidem; Santo Tomas de
Aquino, Summa Theologiae, I-11, q. 91,
a. 2.

[6] Cfr. Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor, 44.

[7] Cfr. ibidem.

[8] «La aplicacion de la ley natural
varia mucho; puede exigir una re-
flexion adaptada a la multiplicidad
de las condiciones de vida segun los
lugares, las épocas y las



circunstancias. Sin embargo, en la
diversidad de culturas, la ley natural
permanece como una norma que une
entre si a los hombres y les impone,
por encima de las diferencias
inevitables, principios

comunes» (Catecismo, 1957).

[9] Cfr. Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor, 42.

[10] Cfr. ibidem, 102.

[11] Pio XII, Enc. Humani generis: DS
3876. Cfr. Catecismo, 1960.

[12] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Dei verbum, 15.

[13] Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor, 24. Cfr. Santo Tomas de
Aquino, Summa Theologiae, I-11, q.
106, a. 1, c.y ad 2.

[14] Cfr. Santo Tomas de Aquino,
Summa Theologiae, I-11, q. 108, a. 1.



[15] Cfr. Santo Tomas de Aquino,
Summa Theologiae, I-11, q. 95, a. 2;
Catecismo , 1959.

[16] Cfr. Juan Pablo II, Enc.
Evangelium vitae, 25-111-1995, 71.

[17] Juan Pablo II, Enc. Evangelium
vitae, 72-74.

[18] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
Lumen gentium, 9.

[19] Cfr. Concilio de Trento, Cdnones
sobre el sacramento del Bautismo, 8:
DS 1621.

[20] San Josemaria, Homilia La
libertad, don de Dios, en Amigos de
Dios, 37.

[21] Cfr. Santo Tomas de Aquino,
Summa Theologiae, I-11, q. 96, a. 6 y II-
I1, q. 120.

[22] Cfr. Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor, 76, 80, 81, 82.



[23] Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor, 59.

[24] Ibidem., 60.
[25] Cfr. ibidem., 60.
[26] Ibidem., 59.

[27] Cfr. ibidem., 62; Concilio
Vaticano II, Const. Gaudium et spes,
16.

[28] La conciencia cierta
invenciblemente errdnea es regla
moral no de modo absoluto: obliga
solo mientras permanece el error. Y
lo hace no por lo que es en si misma:
el poder obligatorio de la conciencia
deriva de la verdad, por lo que la
conciencia erronea puede obligar
solo en la medida en que subjetiva e
invenciblemente se la considera
verdadera. En materias muy
importantes (homicidio deliberado,
etc.) es muy dificil el error de
conciencia inculpable.



[29] Cfr. Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor, 64.

[30] «La tarea de direccion espiritual
hay que orientarla no dedicandose a
fabricar criaturas que carecen de
juicio propio, y que se limitan a
ejecutar materialmente lo que otro
les dice; por el contrario, la direccion
espiritual debe tender a formar
personas de criterio. Y el criterio
supone madurez, firmeza de
convicciones, conocimiento
suficiente de la doctrina, delicadeza
de espiritu, educacion de la
voluntad» (San Josemaria,
Conversaciones con Mons. Escriva de
Balaguer, 93).

© Fundacion Studium, 2016 y ©
Oficina de Informacion del Opus Dei,
2016.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es/article/tema-26-la-
libertad-la-ley-y-la-conciencia/
(17/12/2025)


https://opusdei.org/es/article/tema-26-la-libertad-la-ley-y-la-conciencia/
https://opusdei.org/es/article/tema-26-la-libertad-la-ley-y-la-conciencia/
https://opusdei.org/es/article/tema-26-la-libertad-la-ley-y-la-conciencia/

	Tema 26. La libertad, la ley y la conciencia

