
opusdei.org

Tema 23. La
Penitencia y la
Unción de los
enfermos

La Penitencia es un sacramento
específico de curación y
salvación. La forma concreta
según la cual los ministros de
Cristo y de la Iglesia han
ejercido el poder de perdonar
los pecados ha variado
notablemente, aunque se
mantiene una estructura
fundamental que comprende
dos elementos igualmente
esenciales: los actos del hombre
que se convierte bajo la acción
del Espíritu Santo y la acción de



Dios por el ministerio de la
Iglesia.

01/10/2022

Sumario

• La Penitencia

• La estructura del sacramento de la
Penitencia

• Los efectos del sacramento de la
Penitencia

• La Unción de los enfermos

• La estructura del signo sacramental
y la celebración del sacramento

• Necesidad y efectos de la Unción

• Bibliografía básica



La Penitencia

«Celebrar el sacramento de la
Reconciliación significa ser envueltos
en un abrazo caluroso: es el abrazo
de la infinita misericordia del Padre.
Recordemos la hermosa, hermosa
parábola del hijo que se marchó de
su casa con el dinero de la herencia;
gastó todo el dinero, y luego, cuando
ya no tenía nada, decidió volver a
casa, no como hijo, sino como siervo.
Tenía tanta culpa y tanta vergüenza
en su corazón. La sorpresa fue que
cuando comenzó a hablar, a pedir
perdón, el padre no le dejó hablar, le
abrazó, le besó e hizo fiesta. Pero yo
os digo: cada vez que nos
confesamos, Dios nos abraza, Dios
hace fiesta»[1].

La gracia y la nueva vida en Cristo,
recibidas por medio de los
sacramentos de la iniciación
cristiana (es decir, el Bautismo, la
Confirmación y la Eucaristía), hacen



santos e inmaculados a los fieles en
la presencia de Dios (cf. Ef 1,4). La
recepción de estos sacramentos, sin
embargo, no restaura totalmente la
armonía y el equilibrio interior. De
hecho, las consecuencias del pecado
original permanecen: la fragilidad y
debilidad de la naturaleza humana y
la inclinación al pecado.

Regenerado por el Bautismo,
iluminado por la palabra de Dios y
fortalecido por la potencia salvadora
de la Confirmación y de la Eucaristía,
el hombre posee sin duda los medios
para permanecer en el amor de Dios
y afrontar la lucha espiritual
necesaria para vencer las tentaciones
del Maligno (cf. 2 Pe 1,3-11). No
obstante, el fiel cristiano sigue siendo
un “viandante”, un peregrino en la
tierra, que viaja hacia la patria del
cielo. Su inteligencia y su voluntad
no están aún fijas en la Belleza, en la
Verdad, en el Amor que es Dios. Por
consiguiente, mientras es viator, el



cristiano está llamado a “caminar”
libremente hacia Aquél que es el
origen y el fin último de la vida;
incesantemente deberá elegir entre
la aceptación y el rechazo de la
paterna voluntad de Dios que quiere
su salvación, si bien respetando la
libertad de la que le ha dotado. Y,
ciertamente, a consecuencia de una
mala elección, puede alejarse del
amor de Dios y caer en el pecado.

Precisamente para remitir los
pecados cometidos después del
Bautismo, el Señor, médico de
nuestras almas y de nuestros
cuerpos, ha instituido un sacramento
específico de curación y salvación: el
sacramento de la Penitencia y de la
Reconciliación (cf. Catecismo, 1446).

Según la Tradición viva de la Iglesia y
las enseñanzas del Magisterio, Jesús
instituyó el sacramento de la
penitencia y de la reconciliación
principalmente cuando, resucitado,



insufló el Espíritu a sus Apóstoles,
confiriéndoles su propio poder
divino de perdonar los pecados:
«Sopló sobre ellos y les dijo: “Recibid
el Espíritu Santo; a quienes les
perdonéis los pecados, les quedan
perdonados; a quienes se los
retengáis, les quedan retenidos» (Jn
20-22-23)[2].

Es un poder que se transmite a los
obispos, sucesores de los Apóstoles
como pastores de la Iglesia, y a los
presbíteros, que son también
sacerdotes de la Nueva Alianza,
colaboradores de los obispos, en
virtud del sacramento del Orden.
«Cristo quiso que toda su Iglesia,
tanto en su oración como en su vida
y su obra, fuera el signo y el
instrumento del perdón y de la
reconciliación que nos adquirió al
precio de su sangre. Sin embargo,
confió el ejercicio del poder de
absolución al ministerio
apostólico» (Catecismo, 1442).



La estructura del sacramento de la
Penitencia

A lo largo de la historia, la forma
concreta según la cual los ministros
de Cristo y de la Iglesia han ejercido
el poder de perdonar los pecados ha
variado notablemente (cf. Catecismo
1447). No obstante, «a través de los
cambios que la disciplina y la
celebración de este sacramento han
experimentado a lo largo de los
siglos, se descubre una misma 
estructura fundamental. Comprende
dos elementos igualmente esenciales:
por una parte, los actos del hombre
que se convierte bajo la acción del
Espíritu Santo, a saber, la contrición,
la confesión de los pecados y la
satisfacción; y por otra parte, la
acción de Dios por el ministerio de la
Iglesia. Por medio del obispo y de sus
presbíteros, la Iglesia, en nombre de
Jesucristo, concede el perdón de los
pecados, determina la modalidad de
la satisfacción, ora también por el



pecador y hace penitencia con él. Así
el pecador es curado y restablecido
en la comunión eclesial» (Catecismo
1448).

El primer elemento esencial del
sacramento de la Penitencia está,
pues, constituido por los mismos
actos del penitente, es decir, por la
contrición del corazón, la confesión
de los pecados y el cumplimiento de
las obras penitenciales impuestas por
el ministro de Cristo y de la Iglesia[3].

El segundo elemento estructurante
de este sacramento corresponde a la
absolución del ministro, cuya parte
esencial son las palabras: «Yo te
absuelvo de tus pecados, en el
nombre del Padre, y del Hijo, y del
Espíritu Santo»[4]. Son palabras
performativas y eficaces, pues
indican lo que verdaderamente se
realiza por medio de la absolución
sacramental: el perdón y la
reconciliación del pecador por parte



del Dios Vivo, Padre, Hijo y Espíritu
Santo. «Así, por medio del
sacramento de la Penitencia, el Padre
acoge al hijo que retorna a él, Cristo
toma sobre sus hombros a la oveja
perdida y la conduce nuevamente al
redil y el Espíritu Santo vuelve a
santificar su templo o habita en él
con mayor plenitud»[5].

Conviene considerar que entre los
dos elementos (los actos del
penitente y la absolución del
ministro) hay un estrecho vínculo: el
primero está ordenado al segundo, y
los dos conjuntamente constituyen
una unidad moral, que debe
necesariamente subsistir para la
efectiva constitución del sacramento.
Dicho con otros términos: el signo
sacramental de la penitencia no
puede de ningún modo reducirse a la
sola absolución del ministro, porque
ésta puede impartirse únicamente si
el penitente ha confesado



previamente sus pecados con
corazón contrito.

Premisa necesaria para una recta y
fructuosa celebración del sacramento
de la conversión y de la
reconciliación es el examen de
conciencia, que la persona debe
hacer antes de la confesión. En
efecto, nadie puede arrepentirse y
acusarse de los propios pecados ante
Dios, si antes, iluminado por el
auxilio divino, no reflexiona sobre
sus culpas. Por tanto, «conviene
preparar la recepción de este
sacramento mediante un examen de
conciencia hecho a la luz de la
Palabra de Dios. Para esto, los textos
más aptos a este respecto se
encuentran en el Decálogo y en la
catequesis moral de los evangelios y
de las cartas de los apóstoles: Sermón
de la montaña y enseñanzas
apostólicas» (Catecismo, 1454).



Entre los actos del penitente, ocupa
el primer lugar la contrición, que es
«“un dolor del alma y una
detestación del pecado cometido con
la resolución de no volver a
pecar”» (Catecismo, 1451)[6]. La
“contrición del corazón” (cf. Sal
50,19) implica un claro y firme acto
de la inteligencia y de la voluntad del
hombre que, movido por la ayuda
divina y por la fe, detesta los pecados
cometidos en cuanto lo han alejado
de Dios (dimensión teologal), de
Cristo (dimensión cristológica), de la
Iglesia (dimensión eclesial) y de los
hombres, sus hermanos. Además de
este aspecto, por así decir “negativo”,
o sea de rechazo o detestación de los
pecados, en la contrición también
hay un aspecto positivo, que se
traduce en el deseo de retornar a
Dios, con la esperanza de obtener su
perdón y de permanecer en su amor
(cf. Is 55,7-8; Ez 18,21-23; Ez 33,10-11;
Jl 2,12-13; Lc 5,11-32).



La contrición puede ser “perfecta” o
“imperfecta”. «Cuando brota del
amor de Dios amado sobre todas las
cosas, la contrición se llama
“contrición perfecta” (contrición de
caridad). Semejante contrición
perdona las faltas veniales; obtiene
también el perdón de los pecados
mortales si comprende la firme
resolución de recurrir tan pronto sea
posible a la confesión
sacramental» (Catecismo, 1452). «La
contrición llamada “imperfecta” (o
“atrición”) es también un don de
Dios, un impulso del Espíritu Santo.
Nace de la consideración de la
fealdad del pecado o del temor de la
condenación eterna y de las demás
penas con que es amenazado el
pecador. Tal conmoción de la
conciencia puede ser el comienzo de
una evolución interior que culmina,
bajo la acción de la gracia, en la
absolución sacramental. Sin
embargo, por sí misma la contrición
imperfecta no alcanza el perdón de



los pecados graves, pero dispone a
obtenerlo en el sacramento de la
Penitencia» (Catecismo, 1453).

La confesión de los pecados es la
acción penitencial con la que el
cristiano pecador manifiesta al
sacerdote las culpas de las que se
considera responsable, con el fin de
obtener el perdón de Dios y de
abrirse a la plena comunión con la
Iglesia Santa.

En el curso de los siglos, teólogos y
pastores han señalado
frecuentemente que la confesión de
los pecados debe ser sincera, clara,
concreta, contrita, humilde, discreta
y decorosa (es decir, siguiendo las
normas de la prudencia, de la
modestia y de la caridad), oral e
íntegra o formalmente completa.

A propósito de la confesión íntegra el
Catecismo de la Iglesia Católica dice:
«“En la confesión, los penitentes 
deben enumerar todos los pecados



mortales de que tienen conciencia tras
haberse examinado seriamente,
incluso si estos pecados son muy
secretos y si han sido cometidos
solamente contra los dos últimos
mandamientos del Decálogo (cf. Ex
20,17; Mt 5,28), pues, a veces, estos
pecados hieren más gravemente el
alma y son más peligrosos que los
que han sido cometidos a la vista de
todos”» (Catecismo, 1456).

La satisfacción sacramental consiste
en la voluntaria aceptación y en el
sucesivo cumplimiento de las obras
penitenciales impuestas por el
confesor. Es signo y manifestación
del arrepentimiento interior y de la
autenticidad de la conversión del
cristiano pecador, y está finalizada a
remediar, con ayuda de la gracia
divina, los desórdenes que los
pecados causaron tanto en el mismo
pecador como en el entorno familiar,
social y eclesial en el que vive. La
absolución quita los pecados, pero no



cancela todos los desórdenes que han
ocasionado (cf.Catecismo, 1459).

El ministro del sacramento de la
penitencia y de la reconciliación es el
sacerdote (obispo o presbítero),
válidamente ordenado y en posesión
de la facultad de ejercitar la potestad
de perdonar los pecados sobre los
fieles a quienes imparte la
absolución (cf. Catecismo, 1461-1462).

«Cuando celebra el sacramento de la
Penitencia, el sacerdote ejerce el
ministerio del Buen Pastor que busca
la oveja perdida, el del Buen
Samaritano que cura las heridas, del
Padre que espera al Hijo pródigo y lo
acoge a su vuelta, del justo Juez que
no hace acepción de personas y cuyo
juicio es a la vez justo y
misericordioso. En una palabra, el
sacerdote es el signo y el instrumento
del amor misericordioso de Dios con
el pecador» (Catecismo, 1465).



Durante la celebración del
sacramento de la reconciliación el
ministro debe actuar, pues, como
padre y buen pastor (mostrando y
transmitiendo a los penitentes el
amor misericordioso del Padre del
Cielo: cf. Lc 15, 20-31; y siguiendo el
ejemplo de Cristo, el Buen Pastor);
como maestro de verdad
(comunicando no su propio
pensamiento, sino la doctrina de
Cristo, Maestro que enseña la verdad
e indica el camino hacia Dios: cf. Mt
22,16); como juez benigno y eficaz
del perdón (para esto deberá conocer
los pecados que gravan sobre la
conciencia del penitente y formular
un “juicio espiritual” sobre sus
disposiciones —fundamentalmente
sobre su arrepentimiento y propósito
de enmendar su conducta
desordenada— de modo que pueda
impartirle con conocimiento de
causa, sin arbitrariedad, la
absolución)[7].



Después de la celebración del
sacramento el ministro tiene la
obligación absoluta de mantener el
secreto de todo lo que ha oído en
confesión. «Dada la delicadeza y la
grandeza de este ministerio y el
respeto debido a las personas, la
Iglesia declara que todo sacerdote
que oye confesiones está obligado a
guardar un secreto absoluto sobre
los pecados que sus penitentes le han
confesado, bajo penas muy severas.
Tampoco puede hacer uso de los
conocimientos que la confesión le da
sobre la vida de los penitentes. Este
secreto, que no admite excepción, se
llama “sigilo sacramental”, porque lo
que el penitente ha manifestado al
sacerdote queda “sellado” por el
sacramento» (Catecismo, 1467).

Los efectos del sacramento de la
Penitencia

«Los efectos del sacramento de la
Penitencia son: la reconciliación con



Dios y, por tanto, el perdón de los
pecados; la reconciliación con la
Iglesia; la recuperación del estado de
gracia, si se había perdido; la
remisión de la pena eterna merecida
a causa de los pecados mortales y, al
menos en parte, de las penas
temporales que son consecuencia del
pecado; la paz y la serenidad de
conciencia y el consuelo del espíritu;
el aumento de la fuerza espiritual
para el combate
cristiano» (Compendio, 310). Este
sacramento, además, conforma a los
penitentes de modo particular con
Cristo, vencedor del pecado a través
de su pasión redentora y de su
resurrección gloriosa (cf. Lumen
Gentium, 7).

Por último cabe señalar que durante
la celebración del sacramento los
fieles viven de modo “mistérico”,
pero real y efectivo, una anticipación
del juicio final de Cristo Señor sobre
los hombres (cf. Mt 25,31-46; Rm



14,10-12; 2 Co 5,10)[8].Se puede decir
con verdad que quien recibe la
absolución sacramental ya ha sido
juzgado y absuelto por el Señor: sus
pecados han sido perdonados para
siempre.

«Para los caídos después del
bautismo, es este sacramento de la
Penitencia tan necesario, como el
mismo Bautismo para los aún no
regenerados»[9].

El acto interior de arrepentimiento
(la contrición del corazón) lleva al
cristiano a buscar el perdón de Dios y
la plena comunión con Cristo y con la
Iglesia. Y Cristo ha determinado que
esto se obtenga mediante el
sacramento de la reconciliación:
dando a los Apóstoles el poder de
perdonar los pecados, y vinculando
su perdón al que ellos conceden (cf.
Jn 20-22-23), Él ha hecho de este
sacramento «la vía ordinaria para
obtener el perdón y la remisión de



los pecados graves cometidos
después del Bautismo»[10].

El cristiano pecador que desee la
reconciliación con Dios debe, pues,
no solo arrepentirse interiormente y
reconocer que tiene necesidad del
perdón divino, sino también debe
aceptar los medios a través de los
cuales la gracia y el perdón de Dios
llega a los hombres en el tiempo de la
Iglesia. Para quien ha pecado
gravemente después del Bautismo no
hay dos vías distintas para conseguir
el estado de gracia, la de la contrición
del corazón o la del sacramento de la
Penitencia, porque, de hecho, las dos
vías se identifican. La verdadera
contrición incluye siempre el deseo
de recibir el sacramento del perdón.
Un arrepentimiento de los pecados
unido al rechazo de confesarlos al
sacerdote en este sacramento sería
incongruente, pues Dios mismo ha
querido que utilicemos ese medio.



Sobre este punto la autoridad de la
Iglesia ha precisado: «“Quien tenga
conciencia de hallarse en pecado
grave que no […] comulgue el Cuerpo
del Señor sin acudir antes a la
confesión sacramental a no ser que
concurra un motivo grave y no haya
posibilidad de confesarse; y, en este
caso, tenga presente que está
obligado a hacer un acto de
contrición perfecta, que incluye el
propósito de confesarse cuanto
antes” (CIC, can. 916)» (Catecismo,
1457).

«Según el mandamiento de la Iglesia
“todo fiel llegado a la edad del uso de
razón debe confesar al menos una
vez al año, los pecados graves de que
tiene conciencia” (CIC can.
989)» (Catecismo, 1457).

«Sin ser estrictamente necesaria, la
confesión de los pecados veniales, sin
embargo, se recomienda vivamente
por la Iglesia. En efecto, la confesión



habitual de los pecados veniales
ayuda a formar la conciencia, a
luchar contra las malas
inclinaciones, a dejarse curar por
Cristo, a progresar en la vida del
Espíritu» (Catecismo, 1458).

«El uso frecuente y cuidadoso de este
sacramento es también muy útil en
relación con los pecados veniales. En
efecto, no se trata de una mera
repetición ritual ni de un cierto
ejercicio psicológico, sino de un
constante empeño en perfeccionar la
gracia del Bautismo, que hace que de
tal forma nos vayamos conformando
continuamente a la muerte de Cristo,
que llegue a manifestarse también en
nosotros la vida de Jesús»[11].

La Unción de los enfermos

La Unción de los enfermos es un
sacramento instituido por Jesucristo,
insinuado como tal en el Evangelio
de san Marcos (cf. Mc 6,13), y
recomendado a los fieles y



promulgado por el Apóstol Santiago:
«Está enfermo alguno de vosotros?
Llame a los presbíteros de la Iglesia,
que oren sobre él y le unjan con óleo
en el nombre del Señor. Y la oración
de la fe salvará al enfermo, y el Señor
hará que se levante, y si hubiera
cometido pecados, le serán
perdonados» (St 5,14-15). La
Tradición viva de la Iglesia, reflejada
en los textos del Magisterio
eclesiástico, ha reconocido en este
rito, especialmente destinado a
reconfortar a los enfermos y a
purificarlos del pecado y de sus
secuelas, uno de los siete
sacramentos de la Nueva Ley (cf.
Catecismo, 1512).

Para ayudar a las personas cuya vida
peligra por una grave enfermedad a
que deseen recibir el auxilio de este
sacramento, se les puede hacer
considerar que «el hombre, al
enfermar gravemente, necesita de
una gracia de Dios, para que,



dominado por la angustia, no
desfallezca su ánimo, y sometido a la
prueba, no se debilite su fe. Por eso,
Cristo robustece a sus fieles enfermos
con el sacramento de unción,
fortaleciéndolos con una firmísima
protección»[12]. Más precisamente:
«Este sacramento otorga al enfermo
la gracia del Espíritu Santo, con lo
cual el hombre entero es ayudado en
su salud, confortado por la confianza
en Dios y robustecido contra las
tentaciones del enemigo y la angustia
de la muerte, de tal modo que pueda
no sólo soportar sus males con
fortaleza, sino también luchar contra
ellos e, incluso, conseguir la salud si
conviene para su salvación
espiritual, asimismo, le concede, si es
necesario, el perdón de los pecados y
la plenitud de la penitencia
cristiana»[13].

La estructura del signo
sacramental y la celebración del
sacramento



Según el Ritual de la Unción de los
enfermos, la materia apta del
sacramento es el aceite de oliva o, en
caso de necesidad, otro aceite
vegetal[14]. Este aceite debe estar
bendecido por el obispo o por un
presbítero que tenga esta facultad[15].

La Unción se confiere ungiendo al
enfermo en la frente y en las
manos[16].

La fórmula sacramental por la que
en el rito latino se confiere la Unción
de los enfermos es la siguiente: «Por
esta santa Unción, y por su
bondadosa misericordia te ayude el
Señor con la gracia del Espíritu
Santo. Amen. / Para que, libre de tus
pecados, te conceda la salvación y te
conforte en tu enfermedad.
Amen»[17].

Como recuerda el Catecismo de la
Iglesia Católica, «es muy conveniente
que [la Unción de los enfermos] se
celebre dentro de la Eucaristía,



memorial de la Pascua del Señor. Si
las circunstancias lo permiten, la
celebración del sacramento puede ir
precedida del sacramento de la
Penitencia y seguida del sacramento
de la Eucaristía. En cuanto
sacramento de la Pascua de Cristo, la
Eucaristía debería ser siempre el
último sacramento de la
peregrinación terrenal, el “Viático”
para el “paso” a la vida
eterna» (Catecismo, 1517).

Ministro de este sacramento es
únicamente el sacerdote (obispo o
presbítero)[18].

Sujeto de la Unción de los enfermos
es toda persona bautizada, que haya
alcanzado el uso de razón y se
encuentre en peligro de muerte por
una grave enfermedad, o por vejez
acompañada de una avanzada
debilidad senil[19]. A los difuntos no se
les puede administrar la Unción de
enfermos.



Para recibir los frutos de este
sacramento se requiere en el sujeto
la previa reconciliación con Dios y
con la Iglesia, al menos con el deseo,
inseparablemente unido al
arrepentimiento de los propios
pecados y a la intención de
confesarlos, cuando sea posible, en el
sacramento de la Penitencia. Por esto
la Iglesia prevé que, antes de la
Unción, se administre al enfermo el
sacramento de la Penitencia y de la
Reconciliación (cf. SC 74).

El sujeto debe tener la intención, al
menos habitual e implícita, de recibir
este sacramento[20]. Dicho con otras
palabras: el enfermo debe tener la
voluntad no retractada de morir
como mueren los cristianos, y con los
auxilios sobrenaturales que a éstos
se destinan.

Necesidad y efectos de la Unción

Aunque la Unción de enfermos
puede administrarse a quien ha



perdido ya los sentidos, hay que
procurar que se reciba con
conocimiento, para que el enfermo
pueda disponerse mejor a recibir la
gracia del sacramento. No debe
administrarse a aquellos que
permanecen obstinadamente
impenitentes en pecado mortal
manifiesto (cf. CIC, can. 1007)[21].

Si un enfermo que recibió la Unción
recupera la salud, puede, en caso de
nueva enfermedad grave, recibir
otra vez este sacramento; en el curso
de la misma enfermedad, el
sacramento puede ser reiterado si la
enfermedad se agrava (cf. CIC, can.
1004, 2).

Por último, conviene tener presente
esta indicación de la Iglesia: «En la
duda sobre si el enfermo ha
alcanzado el uso de razón, sufre una
enfermedad grave o ha fallecido ya,
adminístrese este sacramento» (CIC,
can. 1005).



La recepción de la Unción de
enfermos no es necesaria con
necesidad de medio para la
salvación, pero no se debe prescindir
voluntariamente de este sacramento,
si es posible recibirlo, porque sería
tanto como rechazar un auxilio de
gran eficacia para la salvación.
Privar a un enfermo de esta ayuda,
podría constituir un pecado grave.

Conviene que los fieles tengan
presente que en nuestro tiempo se
tiende a “aislar” la enfermedad y la
muerte. En las clínicas y hospitales
los enfermos graves en ocasiones
mueren en la soledad, aunque se
encuentren rodeados por otras
personas y muy bien cuidados en
una “unidad de cuidados intensivos”.
Todos —en particular los cristianos
que trabajan en ambientes
hospitalarios— deben hacer un
esfuerzo para que no les falten a los
enfermos internados los medios que
dan consuelo y alivian al cuerpo y al



alma que sufre, y entre estos medios
—además del sacramento de la
Penitencia y del Viático— se
encuentra el sacramento de la
Unción de los enfermos.

En cuanto verdadero y propio
sacramento de la Nueva Ley, la
Unción de los enfermos ofrece al fiel
cristiano la gracia santificante;
además la gracia sacramental
específica de la Unción de enfermos
tiene como efectos:

—La unión más íntima con Cristo en
su Pasión redentora, para su bien y el
de toda la Iglesia (cf.Catecismo,
1521-1522; 1532);

—El consuelo, la paz y el ánimo para
vencer las dificultades y sufrimientos
propios de la enfermedad grave o de
la fragilidad de la vejez (cf.
Catecismo, 1520; 1532);

—La curación de las reliquias del
pecado y el perdón de los pecados



veniales, así como de los mortales en
caso de que el enfermo estuviera
arrepentido pero no hubiera podido
recibir el sacramento de la
Penitencia (cf. Catecismo, 1520);

—El restablecimiento de la salud
corporal, si tal es la voluntad de Dios
(cf. Concilio de Florencia: DH 1325; 
Catecismo, 1520);

—La preparación para el paso a la
vida eterna. En este sentido afirma el
Catecismo de la Iglesia Católica: «Esta
gracia [propia de la Unción de
enfermos] es un don del Espíritu
Santo que renueva la confianza y la
fe en Dios y fortalece contra las
tentaciones del maligno,
especialmente la tentación de
desaliento y de angustia ante la
muerte (cf. Hb 2,15)» (Catecismo,
1520).

Ángel García Ibáñez



Bibliografía básica

— Catecismo de la Iglesia Católica,
nn. 1499-1532.

Bibliografía complementaria

—Ángel García Ibáñez, Conversione e
riconciliazione. Trattato storico-
teologico sulla penitenza
postbatessimale, Edusc, Roma 2020
(trad. esp.: Conversión y
reconciliación, Tratado histórico-
teológica sobre la penitencia
postbautismal, Eunsa Pamplona, en
prensa).

—Félix María Arocena, Penitencia y
Unción de enfermos, Eunsa,
Pamplona 2014.

[1] Francisco, Audiencia general, 19-
II-2014.



[2] Cf. Catecismo, 976; Concilio de
Trento, sess. XIV, Doctrina sobre el
sacramento de la Penitencia, cap. 1:
DH 1670.

[3] Obviamente se trata de los actos
del penitente no en cuanto actos
puramente humanos (el perdón de
los pecados no se obtiene solo con las
propias fuerzas), sino en cuanto
realizados en la fe en Cristo Redentor
y bajo la acción del Espíritu Santo (cf.
Catecismo, 1448).

[4] Ritual de la
Penitencia,Praenotanda, n. 19.

[5] Ibíd, Praenotanda, n. 6, d.

[6] La cita que recoge el Catecismo es
del Concilio de Trento: DH 1676.

[7] En el caso de que encuentre a
personas que desean acercarse a
Dios, pero que aún no pueden recibir
la absolución porque carecen de las
debidas disposiciones, procurará



tratarlas con comprensión y
misericordia, acompañándolas
pastoralmente de modo que se
integren en la comunidad cristiana
en las diversas formas posibles para
ellos. Más concretamente, en el caso
de los divorciados casados de nuevo
civilmente, o de personas que
conviven de modo irregular, les hará
ver que, a pesar de su situación,
«siguen perteneciendo a la Iglesia,
que los sigue con especial atención,
con el deseo de que, dentro de lo
posible, cultiven un estilo de vida
cristiano mediante la participación
en la santa Misa, aunque sin
comulgar, la escucha de la Palabra de
Dios, la adoración eucarística, la
oración, la participación en la vida
comunitaria, el diálogo con un
sacerdote de confianza o un director
espiritual, la entrega a obras de
caridad, de penitencia, y la tarea de
educar a los hijos» (Benedicto XVI, 
Sacramentum caritatis, n. 29).



[8] El Catecismo de la Iglesia Católica
lo expresa así: «En este sacramento,
el pecador, confiándose al juicio
misericordioso de Dios, anticipa en
cierta manera el juicio al que será
sometido al fin de esta vida
terrena» (n. 1470).

[9] Concilio de Trento, sess. XIV, 
Doctrina sobre el sacramento de la
Penitencia, cap. 2: DH 1672.

[10] San Juan Pablo II, Reconciliatio et
Paenitentia, n. 31, I.

[11] Ritual de la Penitencia, 
Praenotanda, n. 7, b.

[12] Ritual de la Unción y de la Pastoral
de los enfermos, Praenotanda, n. 5.

[13] Ibíd., Praenotanda, n. 6.

[14] Cf. Ritual de la Unción y de la
Pastoral de los enfermos, 
Praenotanda, n. 20.

[15] Cf. Ibíd.,Praenotanda, n. 21.



[16] Cf. Ibíd.,Praenotanda, n. 23. En
caso de necesidad bastaría hacer una
sola unción en la frente o en otra
parte conveniente del cuerpo (cf. 
Ibíd.). En la Iglesias Orientales —por
ejemplo, en la Iglesia Bizantina,
Copta y Armena— se realizan siete
unciones (de modo parecido a como
se hacía en la antigua liturgia
romana), en la frente, los labios, la
nariz, los oídos, el pecho, las manos y
los pies del enfermo, para
purificación de los pecados
cometidos con la mente y con cada
uno de los sentidos; cf. I.-H Dalmais, 
Las Liturgias Orientales, Bilbao 1991,
127-128.

[17] Ibíd., Praenotanda, n. 25. Esta
fórmula se distribuye de modo que la
primera parte se dice mientras se
unge la frente y la segunda mientras
se ungen las manos. En caso de
necesidad, cuando se puede hacer
una sola unción, el ministro
pronuncia simultáneamente la



fórmula entera (cf. Ibíd., 
Praenotanda, n. 23). En la Iglesia
Oriental Bizantina, anteriormente
citada, en cada unción se pronuncia
la fórmula: «Padre santo, médico de
las almas y de los cuerpos, que has
mandado a tu Hijo único Jesucristo,
para curar todo mal y liberar de la
muerte, cura también a tu siervo N.
de su debilidad tanto corporal como
espiritual, mediante la gracia de tu
Cristo» (I.-H Dalmais, Las Liturgias
Orientales, cit., 129).

[18] Cf. CIC, can. 1003,1. Ni los
diáconos ni los fieles laicos pueden
administrar válidamente la Unción
de enfermos (cf. Congregación para
la Doctrina de la Fe, Nota sobre el
ministro del sacramento de la Unción
de los enfermos, «Notitiae» 41 [2005]
479).

[19] Cf. Concilio Vaticano II, 
Sacrosanctum Concilium, 73; CIC,
cann. 1004-1007. Por tanto, la Unción



de enfermos no es un sacramento
para aquellos fieles que simplemente
han llegado a la llamada “tercera
edad” (no es el sacramento de los
jubilados), ni tampoco es un
sacramento sólo para los
moribundos. En el caso de una
operación quirúrgica, la Unción de
enfermos puede administrarse
cuando la enfermedad, que es motivo
de la operación, pone de por sí en
peligro la vida del enfermo.

[20] A este propósito se dice en el CIC:
«Debe administrarse este sacramento
a los enfermos que, cuando estaban
en posesión de sus facultades, lo
hayan pedido al menos de manera
implícita» (can. 1006).

[21] Respecto al último punto, cabe
distinguir entre el caso de la persona
no arrepentida que quiere
obstinadamente permanecer en un
estado de pecado mortal
externamente conocido por todos, y



el del sujeto que se encuentra en una
situación gravemente contraria a la
Ley de Dios, pero no por estricta
maldad, sino por ignorancia o
porque está inmerso en una cultura
fuertemente secularizada y la
enfermedad grave le ha cogido por
sorpresa. En el primer caso no se
debe administrar la Unción, pues
sería vana para el pecador. En el
segundo, sí, sobre todo si el enfermo
reacciona positivamente a la
exhortación del sacerdote para que
se abandone a la misericordia de
Dios, se arrepienta de sus pecados y
haga el propósito de enmendar su
vida en el futuro. En todo caso, si el
ministro tuviera dudas sobre si el
sujeto persiste efectivamente con
obstinación en una situación de
pecado grave públicamente
conocido, podría administrarle este
sacramento sub conditione.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/tema-23-la-
penitencia-y-la-uncion-de-los-enfermos/

(01/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/tema-23-la-penitencia-y-la-uncion-de-los-enfermos/
https://opusdei.org/es/article/tema-23-la-penitencia-y-la-uncion-de-los-enfermos/
https://opusdei.org/es/article/tema-23-la-penitencia-y-la-uncion-de-los-enfermos/

	Tema 23. La Penitencia y la Unción de los enfermos

