
opusdei.org

Tema 1. El anhelo de
Dios

En el fondo del espíritu
humano encontramos una
nostalgia de felicidad que
apunta a la esperanza de un
hogar, de una patria definitiva.
Somos terrenos, pero
anhelamos lo eterno,
anhelamos a Dios. Un Dios que
podemos con certeza conocer
como origen y fin del universo
y como sumo bien, a partir del
mundo y de la persona
humana.



01/10/2022

Sumario

1. El anhelo de Dios: la persona
humana es capaz de Dios, deseo de la
plena felicidad y deseo de Él

2. El conocimiento racional de Dios

3. Características actuales de las
personas y de la sociedad respecto a
lo trascendente

- Bibliografía y Lecturas

1. El anhelo de Dios: la persona
humana es capaz de Dios, deseo de la
plena felicidad y deseo de Él

«El hombre está hecho para ser feliz
como el pájaro para volar», escribió



un literato ruso del siglo XIX. Todo el
mundo busca la felicidad, el propio
bien, y orienta su vida del modo que
le parece más adecuado para
alcanzarla. Poder gozar de bienes
humanos que nos perfeccionan y
enriquecen nos hace felices. Pero,
mientras vivimos, la felicidad está
siempre atravesada por una sombra.
No solo porque, a veces, después de
obtener cosas buenas, nos
acostumbramos a ellas (lo que
sucede con frecuencia cuando
recibimos algo que habíamos
deseado tener) sino, más
radicalmente, porque ningún bien
creado es capaz de colmar el anhelo
de felicidad del hombre y porque
además los bienes creados son
pasajeros.

Somos hombres, hechos de cuerpo y
espíritu en unidad, seres personales.
Nuestra dimensión espiritual nos
hace capaces de ir más allá de las
realidades concretas con las que nos



relacionamos: las personas, las
instituciones, los bienes materiales,
los instrumentos que nos ayudan a
crecer… Conocer los distintos
aspectos de la realidad no consume
ni agota nuestra capacidad de
conocer ni nuestras preguntas,
siempre podemos conocer cosas
nuevas o entenderlas con mayor
profundidad. Y algo semejante
sucede con nuestra capacidad de
querer: no hay nada creado que nos
sacie por completo y para siempre:
podemos amar más, podemos amar
cosas mejores. Y, de algún modo, nos
sentimos impulsados hacia todo eso:
conseguir objetivos nuevos nos hace
felices, nos gusta comprender mejor
los problemas y las realidades que
tenemos alrededor, encontrar
nuevas situaciones y adquirir
experiencia. Procuramos realizar
todo esto en nuestra vida y nos
deprimimos cuando no alcanzamos a
conseguirlo. Sentimos anhelos de
plenitud. Todo eso es signo de una



grandeza, del hecho que hay en
nosotros algo infinito, que trasciende
cada concreta realidad que forma
parte de nuestra vida.

El mundo, sin embargo, es pasajero.
Somos pasajeros nosotros mismos, y
también el entorno que nos rodea.
Las personas que amamos, los logros
que alcanzamos, los bienes de que
disfrutamos…, no hay nada que
podamos retener para siempre. Nos
gustaría aferrarlos, tenerlos siempre
con nosotros porque mejoran
nuestra vida, nos alegran con sus
dones y cualidades, nos deleitan. Sin
embargo, en el fondo de nuestra
conciencia percibimos que son
pasajeros, que no nos acompañarán
siempre, que a veces nos prometen
una felicidad que solo pueden dar
por algún tiempo. «Todo lleva en sí el
sello de su caducidad, oculto entre
promesas. Porque el horror y la
vergüenza de las cosas es ser caducas
y, para cubrir esa llaga vergonzosa y



engañar a los incautos, se disfrazan
con vestidos de colores»[1]. Esa
sombra que todo lo terreno posee
nos toca profundamente, y si lo
pensamos bien, nos asusta, nos lleva
a desear que no sea así, que exista
una salida para nuestro deseo de
vida, de plenitud. Son anhelos de
salvación, que están ahí, presentes en
el corazón del hombre.

Hemos encontrado, entonces, dos
tipos diferentes de anhelos humanos
que señalan el “hambre de
trascendencia” que tiene el hombre.
Ante las diversas experiencias
trascendentes del bien, se despiertan 
anhelos de plenitud (de ser, de
verdad, de bondad, de belleza, de
amor). Y ante las diversas
experiencias del mal, de la pérdida
de esos bienes, se despiertan anhelos
de salvación (pervivencia, rectitud,
justicia, paz). Son experiencias de
trascendencia que dejan una
nostalgia del más allá. Porque «el



hombre está hecho para ser feliz
como el pájaro para volar», pero la
experiencia indica que la felicidad en
este mundo no es completa, que la
vida no es nunca plenamente
satisfactoria, que queda más allá de
nuestros intentos de alcanzarla,
como siempre entrevista y nunca
conseguida. Hay, por eso, en el fondo
del espíritu humano una desazón,
una insatisfacción, una nostalgia de
felicidad que apunta a una secreta
esperanza: la esperanza de un hogar,
de una patria definitiva, en la que el
sueño de una felicidad eterna, de un
amor para siempre, quede colmada.
Somos terrenos, pero anhelamos lo
eterno.

Este deseo no funda por sí mismo la
religiosidad natural, sino que más
bien es como un “indicador” de Dios.
El hombre es un ser naturalmente
religioso porque su experiencia del
mundo le lleva a pensar
espontáneamente a un ser que es



fundamento de toda la realidad: ese
«a lo que todos llaman Dios», como
decía santo Tomás concluyendo sus
famosas cinco vías de acceso a Dios
(cfr. Summa Theologiae, I, q.2, a.3). El
conocimiento de Dios es accesible al
sentido común, es decir, al
pensamiento filosófico espontáneo
que ejercita todo ser humano, como
resultado de la experiencia de vida
personal: la maravilla ante la
hermosura y el orden de la
naturaleza, la sorpresa por el don
gratuito de la vida, la alegría de
percibir el amor de otros... llevan a
pensar en el “misterio” del que todo
eso procede. También las diversas
dimensiones de la espiritualidad
humana, como la capacidad de
reflexionar sobre sí mismo, de
progresar cultural y técnicamente, de
percibir la moralidad de las propias
acciones, muestran que, a diferencia
de los demás seres corpóreos, el
hombre trasciende el resto del
cosmos material y apuntan a un ser



espiritual superior y trascendente
que dé razón de estas cualidades del
ser humano.

El fenómeno religioso no es, como
pensaba Ludwig Feuerbach, una
proyección de la subjetividad
humana y de sus deseos de felicidad,
sino que surge de una espontánea
consideración de la realidad tal como
es. Esto explica el hecho de que la
negación de Dios y el intento de
excluirlo de la cultura y de la vida
social y civil sean fenómenos
relativamente recientes, limitados a
algunas áreas del mundo occidental.
Los grandes interrogantes religiosos
y existenciales continúan
permaneciendo invariables en el
tiempo, lo que viene a desmentir la
idea de que la religión esté
circunscrita a una fase “infantil” de
la historia humana, destinada a
desaparecer con el progreso del
conocimiento.



La constatación de que el hombre es
un ser naturalmente religioso llevó a
algunos filósofos y teólogos a la idea
de que Dios, al crearlo, lo había
preparado ya, de algún modo, para
recibir ese don en que consiste su
vocación última y definitiva: la unión
con Dios en Jesucristo. Tertuliano,
por ejemplo, al notar cómo los
paganos de su tiempo decían de
modo natural “Dios es grande” o
“Dios es bueno”, pensó que el alma
humana estaba de algún modo
orientada hacia la fe cristiana y en su
Apologético escribió: «Anima
naturaliter christiana[2] »(17,6). Santo
Tomás, considerando el fin último
del hombre y la apertura ilimitada de
su espíritu, afirmó que los seres
humanos tienen «un deseo natural
de ver a Dios» (Contra Gentiles, lib.3,
c.57, n.4). La experiencia muestra,
sin embargo, que este deseo no es
algo que podamos alcanzar por
nuestras propias fuerzas, por lo que
sólo se puede realizar si Dios se



revela y sale de su misterio, si viene
Él mismo al encuentro del hombre y
se muestra tal como es. Pero este es
el objeto de la Revelación.

El Catecismo de la Iglesia Católica ha
resumido sintéticamente algunas de
estas ideas en el n. 27: «El deseo de
Dios está inscrito en el corazón del
hombre, porque el hombre ha sido
creado por Dios y para Dios; y Dios
no cesa de atraer al hombre hacia sí,
y sólo en Dios encontrará el hombre
la verdad y la dicha que no cesa de
buscar».

2. El conocimiento racional de Dios

El intelecto humano puede conocer
la existencia de Dios acercándose a Él
a través de un camino que parte del
mundo creado y que posee dos
itinerarios, las creaturas materiales
(vías cosmológicas) y la persona
humana (vías antropológicas).



Estas vías hacia la existencia de Dios
no son propiamente “pruebas” en el
sentido que la ciencia matemática o
natural da a este término, sino
argumentos filosóficos convergentes,
que serán más convincentes o menos
según el grado de formación y de
reflexión que posee quien los
considera (cfr. Catecismo, 31).
Tampoco son “pruebas” en el sentido
de las ciencias experimentales (física,
biología, etc.) porque Dios no es
objeto de nuestro conocimiento
empírico: no lo podemos observar,
como se contempla una puesta de sol
o una tormenta de arena para sacar
conclusiones.

Las vías cosmológicas parten de las
creaturas materiales. La formulación
más conocida se debe a santo Tomás
de Aquino: son las célebres “cinco
vías” que él elaboró. En forma
sintética y simplificada podemos
resumirlas así: las dos primeras
proponen la idea de que las cadenas



de causas (causa-efecto) que
observamos en la naturaleza no
pueden proseguir en el pasado hasta
el infinito: ha de haber un origen, un
primer motor y una primera causa;
la tercera vía, parte de la idea de que
las cosas que vemos en el mundo
pueden darse o no darse, y llega a la
idea de que eso no puede ser así para
toda la realidad: debe haber algo o
alguien que exista necesariamente y
no pueda no existir, porque de otra
manera no existiría nada; la cuarta
vía considera que todas las
realidades que conocemos poseen
cualidades buenas y deduce que
debe existir un ser que sea fuente de
todas ellas; la última (quinta) observa
el orden y la finalidad que están
presentes en los fenómenos del
mundo, el hecho de que tienen leyes
que los regulan, y concluye la
existencia de una inteligencia
ordenadora que explique esas leyes y
sea también causa final de todo (cfr. 
Summa Theologiae, I, q.2).



Junto a las vías que parten del
análisis del cosmos, existen otras de
carácter antropológico; en ellas la
reflexión comienza desde la realidad
del hombre, de la persona humana.
Estas vías tienen más fuerza
entendidas como convergentes que
consideradas aisladamente, una por
una. En parte, ya nos hemos referido
a ellas. En primer lugar, el carácter
espiritual del hombre, marcado por
su capacidad de pensar, su
interioridad y su libertad, no parece
tener fundamento en ninguna otra
realidad del cosmos. Tampoco tiene
sentido realmente el hombre con su
deseo insatisfecho de felicidad si no
existe un Dios que se la pueda dar.
Vemos además en la naturaleza
humana un sentido moral de
solidaridad y de caridad, que lleva al
hombre a abrirse a los demás y a
reconocer en sí mismo la vocación de
trascender el yo y sus intereses
egoístas. Uno se pregunta por qué
está ahí: por qué el hombre es capaz



de discernir en modo no utilitarista,
por qué se da cuenta de que algunas
cosas son acordes con su dignidad y
otras no, por qué experimenta la
culpa y la vergüenza cuando obra
mal, y el gozo y la paz, en cambio,
cuando se comporta con justicia; por
qué es capaz de extasiarse ante la
belleza de una puesta de sol, del cielo
lleno de estrellas o de una excelsa
obra de arte. Nada de eso se puede
atribuir razonablemente a la obra
ciega del cosmos, al producto
impersonal de las interacciones
materiales. ¿No son todo eso signos
de un ser infinitamente bueno,
hermoso y justo que ha puesto en
nosotros un atisbo de lo que Él es y
desea para nosotros? Esta segunda
opción es más lógica y satisfactoria.
Ciertamente estas vías no son
inapelables, pero conllevan una
lógica luminosa para el que mira la
realidad con sencillez.



El Catecismo de la Iglesia Católica las
resume de este modo: «Con su
apertura a la verdad y a la belleza,
con su sentido del bien moral, con su
libertad y la voz de su conciencia,
con su aspiración al infinito y a la
dicha, el hombre se interroga sobre
la existencia de Dios. En todo esto se
perciben signos de su alma
espiritual. La “semilla de eternidad
que lleva en sí, al ser irreductible a la
sola materia”, su alma, no puede
tener origen más que en
Dios» (Catecismo, 33. La cita interna
es de Gaudium et spes, 18).

Las diversas argumentaciones
filosóficas empleadas para “probar”
la existencia de Dios no causan
necesariamente la fe en Él; aseguran
solamente que esa fe es razonable.
En el fondo nos dicen muy poco de
Dios y se apoyan con frecuencia en
otras convicciones que no siempre
están presentes en las personas. Por
ejemplo, en la cultura actual un



conocimiento más científico de los
procesos de la naturaleza podría
oponer a algunas de las vías
cosmológicas que, aunque el
universo muestra un cierto orden,
belleza y finalidad en sus fenómenos,
también posee una notable dosis de
desorden, caos y tragedia, pues
muchos fenómenos parecen darse en
modo fortuito (azar, caos) y
descoordinado con otros, por lo que
pueden ser fuentes de tragedia
cósmica. De modo análogo, quien
considere que la persona humana es
sólo un animal un poco más
desarrollado que los otros, cuyo
actuar está regulado por pulsiones
necesarias, no aceptará las vías
personales que se refieren a la
moralidad o a la trascendencia del
espíritu, puesto que identifica la sede
de la vida espiritual (mente,
conciencia, alma) con la corporeidad
de los órganos cerebrales y de los
procesos neurales.



A estas objeciones se puede
responder con argumentos que
muestran que el desorden y el azar
pueden tener un puesto dentro de
una finalidad general del universo (y
por tanto dentro de un proyecto
creador de Dios). Albert Einstein dijo
que en las leyes de la naturaleza «se
revela una razón tan superior que
toda la racionalidad del pensamiento
y de los ordenamientos humanos es,
en comparación, un reflejo
absolutamente insignificante»[3].
Análogamente, se puede mostrar en
el plano de la razón y de la
fenomenología humana, la
autotrascendencia de la persona, el
libre arbitrio que obra en las
elecciones -aunque dependan y estén
en cierta medida condicionadas por
la naturaleza- y la imposibilidad de
reducir la mente al cerebro. Por
tanto, lleva razón el Compendio del
Catecismo cuando afirma que a
partir «del mundo y de la persona
humana, el hombre, con la sola



razón, puede con certeza conocer a
Dios como origen y fin del universo y
como sumo bien» (n. 3), pero para
adquirir esta certeza hay que
entender aspectos complejos de la
realidad, que ofrecen bastante
margen de discusión, lo que explica
por qué las vías racionales de acceso
a Dios no son, con frecuencia,
realmente persuasivas.

3. Características actuales de las
personas y de la sociedad respecto
a lo trascendente

A pesar del fenómeno de la
globalización, las actitudes respecto a
Dios y la visión religiosa de la vida
tienen notables diferencias en las
distintas partes del mundo. En
términos generales, para la mayoría
de las personas la referencia a la
trascendencia –aunque expresada en
formas religiosas y culturales muy
diversas– sigue siendo un aspecto
importante de la vida.



En este panorama general hay que
exceptuar el mundo occidental, y
sobre todo Europa, donde una serie
de factores históricos y culturales
han determinado una actitud extensa
de rechazo o de indiferencia ante
Dios y ante la que ha sido
históricamente la religión dominante
en Occidente: el cristianismo. Se
puede resumir este cambio en
palabras del sociólogo de la religión
Peter Berger con la idea de que en la
sociedad occidental la fe cristiana se
ha quedado sin su “estructura de
plausibilidad”, de modo que, si en
épocas pasadas bastaba dejarse
llevar para ser católico, en nuestros
días basta dejarse llevar para dejar
de serlo. Se puede decir que el deseo
de Dios parece haber desaparecido
en la sociedad occidental: «Para
amplios sectores de la sociedad Él ya
no es el esperado, el deseado, sino
más bien una realidad que deja
indiferente, ante la cual no se debe



siquiera hacer el esfuerzo de
pronunciarse»[4].

Las causas de este cambio son
muchas. Por una parte, los grandes
logros científicos y técnicos de los
últimos dos siglos, que tantos
beneficios han aportado a la
humanidad, han suscitado, sin
embargo, una mentalidad
materialista que considera las
ciencias experimentales como las
únicas formas válidas de
conocimiento racional. Se ha
difundido una visión del mundo
según la cual sólo es auténtico lo que
es susceptible de verificación
empírica, lo que se puede ver y tocar.
Esto reduce el “horizonte de la
racionalidad”, ya que, además de
minusvalorar las formas no
científicas de conocimiento (la
confianza, por ejemplo, en lo que
otros nos dicen), lleva a interesarse
sólo por buscar los instrumentos que
hacen el mundo más confortable y



placentero. Este proceso, sin
embargo, no es algo necesario.
Considerar la misteriosa belleza y
grandeza del mundo creado no
conduce a idolatrar la ciencia, sino al
contrario, a admirar las maravillas
que Dios ha puesto en su creación.
Hoy, como en el pasado, muchos
científicos continúan abriéndose a la
trascendencia al descubrir la
perfección contenida en el universo.

Un segundo aspecto, ligado al
anterior, es la secularización de la
sociedad, es decir, ese proceso por el
que muchas realidades que
anteriormente se relacionaban con
las nociones, creencias e
instituciones religiosas han perdido
esa dimensión y han pasado a ser
vistas en términos puramente
humanos, sociales o civiles. Este
aspecto está ligado al anterior,
porque el progreso científico ha
permitido conocer las causas de
muchos fenómenos naturales (en el



ámbito de la salud, de los procesos
vitales, de las ciencias humanas) que
anteriormente se relacionaban
directamente con la voluntad de
Dios. Por ejemplo, en la antigüedad
una peste se podía entender como un
castigo divino por los pecados de los
hombres, pero actualmente se
considera como fruto de condiciones
higiénicas, de vida, etc., que podemos
precisar y determinar. En sí mismo
este mejor conocimiento de la
realidad es algo bueno, y ayuda
también a purificar la idea que
tenemos del modo de obrar de Dios,
que no es una causa más de los
fenómenos de la naturaleza. Dios
está a otro nivel: responde a las
preguntas últimas que los hombres
nos hacemos: el sentido de la vida,
del destino final de cada uno, de la
alegría y del dolor, etc. La ciencia no
llega a dar una explicación a este
nivel, por lo que cuando las personas
se plantean preguntas más
profundas es fácil que entren en ese



espacio en el que Dios se hace
imprescindible.

Otro aspecto importante del
debilitamiento de la orientación
hacia Dios en la cultura actual de
Occidente está ligado a la actitud
individualista que plasma
profundamente el modo de pensar
de la colectividad. Esta actitud es uno
de los frutos del proceso de
emancipación que caracterizó la
cultura desde la época de la
Ilustración (siglo XVIII). Ese proceso
tiene también, como los anteriores,
aspectos positivos, puesto que es
contrario a la dignidad humana que,
con pretextos religiosos o de otro
tipo, el hombre sea puesto “bajo
tutela”, y se vea obligado a tomar
decisiones en nombre de doctrinas
impuestas que no son evidentes; sin
embargo, ha difundido también la
idea de que es mejor no depender de
nadie y no ligarse a nadie, para no
estar atado y poder realizar lo que



uno desea. ¿Quién no ha escuchado a
veces –formulada quizá en modos
distintos– la idea de que lo principal
es “ser auténticos”, “vivir la propia
vida”, y vivirla como nos dé la gana?
Esta actitud lleva a tratar las
relaciones de manera utilitarista,
buscando que no tengan vínculos,
para que no aten ni coarten la
espontaneidad personal. Se admiten
solo relaciones que proporcionen
satisfacción.

Desde esta perspectiva, una relación
seria con Dios va a ser molesta,
porque la sujeción a sus preceptos no
se siente como algo que libera del
propio egoísmo, por lo que la religión
tendrá espacio solo en la medida en
que proporcione paz, serenidad,
bienestar y no comprometa. De ahí
que la actitud individualista dé lugar
a formas de religiosidad ligeras y con
escasos contenidos e instituciones,
que se caracterizan por un notable
peso del subjetivismo y de la



afectividad y que cambian
fácilmente según las necesidades
personales. La orientación actual
hacia algunas prácticas orientales
muy “personalizables” es prueba de
todo esto.

Se podrían añadir otros rasgos para
describir la mentalidad que domina
actualmente en las sociedades
occidentales. Características como el
culto de la novedad y del progreso, el
deseo de compartir emociones
fuertes con otros, el predominio de la
tecnología que marca el modo de
trabajar, relacionarse o descansar…
tienen sin duda un impacto en la
actitud hacia la realidad
trascendente y hacia el Dios
cristiano. Es también cierto que hay
mucho de positivo en estos procesos:
las sociedades occidentales han
conocido un largo periodo de paz, de
desarrollo material, se han hecho
más participativas y han procurado
incluir a todos sus miembros en estos



procesos benéficos. En todo ello hay
mucho de cristiano. Sin embargo, es
también evidente que, actualmente,
muchos rehúyen el tema “Dios” y
muestran, no raramente,
indiferencia o rechazo.

Ante una sociedad con estas
características, refractaria a lo
trascendente, el cristiano solo será
convincente si evangeliza, en primer
lugar, con el testimonio de la propia
vida. El testimonio y la palabra: las
dos cosas son necesarias, pero el
testimonio tiene prioridad. Al
comenzar recordábamos que «el
hombre está hecho para ser feliz
como el pájaro para volar». La
felicidad está ligada al amor y el
cristiano sabe por la fe que no hay
amor más verdadero y puro que el
amor que Dios nos tiene, que se
mostró en la Cruz de Cristo y se
comunica en la Eucaristía. El único
modo de mostrar a una sociedad que
ha vuelto sus espaldas a Dios que



vale la pena comprometerse con Él
es que el cristiano manifieste en su
propia vida la presencia de ese amor
y de esa felicidad.

«No todas las satisfacciones
producen el mismo efecto: algunas
dejan un rastro positivo, son capaces
de pacificar el alma, hacen más
activos y generosos. Otras, en
cambio, tras la luz inicial, parecen
decepcionar las expectativas que
habían suscitado y entonces dejan a
su paso amargura, insatisfacción o
una sensación de vacío»[5]. La
felicidad de quienes creen sólo en lo
que se puede ver y tocar, o están
dominados por una concepción
utilitarista de la vida, o la del
individualista que no se quiere ligar
a nada, es pasajera, “dura mientras
dura”, y necesita ser frecuentemente
renovada porque no da más de sí. Es,
con frecuencia, una felicidad que no
mejora a las personas. En cambio, los
que sirven a Jesús de corazón llevan



una vida diversa y tienen también
una felicidad distinta: más profunda,
más duradera, que produce frutos en
ellos mismos y en los demás.

No está de más releer el famoso texto
de la Epístola a Diogneto (V y VI)
sobre la vida de los cristianos en el
mundo: «Los cristianos no se
distinguen de los demás hombres, ni
por el lugar en que viven, ni por su
lenguaje, ni por sus costumbres (…).
Viven en ciudades griegas y
bárbaras, según les cupo en suerte,
siguen las costumbres de los
habitantes del país, tanto en el vestir
como en todo su estilo de vida y, sin
embargo, dan muestras de un tenor
de vida admirable y, a juicio de todos,
increíble. Habitan en su propia
patria, pero como forasteros; toman
parte en todo como ciudadanos, pero
lo soportan todo como extranjeros;
toda tierra extraña es patria para
ellos, pero están en toda patria como
en tierra extraña. Igual que todos, se



casan y engendran hijos, pero no se
deshacen de los hijos que conciben.
Tienen la mesa en común, pero no el
lecho.

»Viven en la carne, pero no según la
carne. Viven en la tierra, pero su
ciudadanía está en el Cielo.
Obedecen las leyes establecidas, y
con su modo de vivir superan estas
leyes. Aman a todos, y todos los
persiguen. Se los condena sin
conocerlos. Se les da muerte, y con
ello reciben la vida. Son pobres, y
enriquecen a muchos; carecen de
todo, y abundan en todo. Sufren la
deshonra, y ello les sirve de gloria;
sufren detrimento en su fama, y ello
atestigua su justicia. Son maldecidos,
y bendicen; son tratados con
ignominia, y ellos, a cambio,
devuelven honor. Hacen el bien, y
son castigados como malhechores; y,
al ser castigados a muerte, se alegran
como si se les diera la vida. Los
judíos los combaten como a extraños



y los gentiles los persiguen, y, sin
embargo, los mismos que los
aborrecen no saben explicar el
motivo de su enemistad.

»Para decirlo en pocas palabras: los
cristianos son en el mundo lo que el
alma es en el cuerpo».

Bibliografía básica

– Catecismo de la Iglesia Católica, nn.
27-49.

– Francisco, «Raíz humana de la
crisis ecológica», Encíclica Laudato
si’.

– Benedicto XVI, «El año de la fe. El
deseo de Dios», Audiencia, 7-XI-2012.

– Benedicto XVI, «El Año de la fe. Los
caminos que conducen al



conocimiento de Dios», Audiencia,
14-XI-2012.

Lecturas recomendadas

– J. Burgraff, Teología fundamental.
Manual de iniciación, Rialp, Madrid
2007, cap. II.

– A. López Quintás, Cuatro filósofos
en busca de Dios, Rialp, Madrid 1989.

[1] J. L. Lorda, La señal de la Cruz,
Rialp, Madrid 2011, pp. 65-66.

[2] Todos tenemos un alma cristiana
por naturaleza.

[3] A. Einstein, Mi visión del mundo,
Barcelona2013.



[4] Benedicto XVI, Audiencia, 7-
XI-2012.

[5] Ibídem.

Antonio Ducay

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/tema-1-el-anhelo-
de-dios/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/tema-1-el-anhelo-de-dios/
https://opusdei.org/es/article/tema-1-el-anhelo-de-dios/
https://opusdei.org/es/article/tema-1-el-anhelo-de-dios/

	Tema 1. El anhelo de Dios

