
opusdei.org

Sobre la formación
profesional (II): una
formación para ser
Cristo en el trabajo

Para identificarnos con Cristo
en el trabajo, nos ayuda
alimentar la dimensión
espiritual, profundizar
intelectualmente en nuestro
quehacer, capacitarnos para
hacer el bien, crecer en amistad
y ganar en competencia.

15/02/2022



¿Quién no ha soñado alguna vez con
vivir una gran aventura? Una
aventura en la que se escondan
descubrimientos inimaginables, que
saque a la luz el potencial para
superar las limitaciones personales,
desconocido hasta entonces, una
aventura llena de encuentros y
compartida con otros compañeros de
viaje. De eso trata la santidad que
cada uno sueña alcanzar: una gran
aventura de relación con Dios en
medio del mundo.

Para un comerciante, una ingeniero,
una estudiante o un asistente
sanitario, esta aventura de la
santidad se desarrolla alrededor de
su trabajo profesional, día a día, con
esfuerzo, con ilusión, con ganas o sin
ellas, colaborando con otros colegas
codo a codo o en smart working. Para
muchas personas, el trabajo es el eje,
el centro en torno al cual giran la
santidad y el apostolado en medio
del mundo, y su alcance se refleja en



esa expresión de san Josemaría: 
santificar el trabajo, santificarse en el
trabajo y santificar a los demás con el
trabajo.

Una declaración de intenciones y una
meta en la que está implícita la
necesidad de tener recursos para
llevarla a término. ¿Quién sale a
correr sin zapatillas o pone en
marcha un proyecto sin una
inversión? Aquí no se trata de
recursos aislados, herramientas o
estrategias, sino que estamos
hablando de formarse en todas las
dimensiones vitales para llegar a ser
Cristo en el trabajo.

Nuestro encuentro personal con
Dios en el trabajo

La dimensión que resulta más
evidente es la dimensión espiritual,
ya que se centra en vivir el trabajo
con amor, como lugar de encuentro
con mi Padre Dios, procurando
presentarle unaofrenda agradable[1],



unida al sacrificio del Hijo en la cruz
que se actualiza en cada celebración
de la Misa[2]. Se trata de buscar
activamente hacer la tarea juntos, 
por Él, con Él y en Él[3], como ocasión
de servicio, un servicio directo -como
es el caso de tantas profesiones:
cocineros, repartidores, maestros,
psicólogos- o indirecto, porque todo
trabajo es un servicio a la sociedad.
Esto se extiende a las acciones
concretas de toda la jornada hasta
llegar a hacer, como enseñaba san
Josemaría, de la mesa de estudio, de
la oficina, la cátedra, el taller o el
campo, un altar en el que Dios nos
espera cada día[4], donde vamos
depositando una hora tras otra de
nuestra existencia.

Por nuestra parte, la dimensión
espiritual significa también el
esfuerzo por no olvidar que lo
importante de nuestro trabajo no es
lo que nosotros hacemos, sino lo que
Dios obra a través de nosotros.



Levantamos a menudo el corazón
para glorificar, agradecer, pedir
perdón y pedir ayuda a Dios en
correspondencia con los fines de la
Misa (adoración, acción de gracias,
reparación y petición[5]). Y caemos en
la cuenta de que Dios nos ve, nos
escucha y nos sonríe, pues contempla
el esfuerzo que hacemos para
amarle.

La perseverancia en el trabajo
supone cansancio, fatiga; una fatiga
física para quien trabaja en el sector
de la construcción o esculpiendo una
obra de arte, una fatiga mental para
quien escruta una pantalla creando
un nuevo algoritmo o ha de atender
con amabilidad al siguiente pasajero.
La formación espiritual nos ayuda a
ver este esfuerzo como una ocasión
de estar más cerca de Cristo, que 
cargó sobre sí nuestros dolores[6], más
cerca de Dios Redentor. En definitiva,
el trabajo santificado (por Cristo, con
Él y en Él) nace del amor, manifiesta



el amor y se ordena al amor[7]. El
amor de Cristo al Padre y a nosotros -
sus hermanos, los hombres- es el
principio vivificador y unificador de
toda su actividad y misión; y también
lo es de nuestro trabajo, cuando
cuidamos del mundo y de los demás,
intentando imitar a Jesús, siendo uno
con Él.

La comprensión intelectual del
sentido del trabajo

Si tuviéramos que definir qué es lo
que da sentido a nuestra existencia,
lo que nos configura como personas,
lo que nos coloca en el mundo, uno
de los aspectos que subrayaríamos es
nuestro trabajo. Incluso si el que
estamos realizando ahora mismo no
es “el trabajo de mis sueños”. Por
contraste, ¿qué sería nuestra vida sin
trabajar? La vocación que Dios nos da
es muy hermosa: crear, re-crear,
trabajar, señalaba el Papa Francisco; 
el trabajo involucra al hombre en



todo: en su pensamiento, en su acción,
en todo[8]. Este papel fundamental del
trabajo a la hora de dar sentido a
nuestra existencia, requiere una
profundización desde el punto de
vista filosófico y teológico. Esta es la
formación que necesitamos en el
plano intelectual: cuanto más
comprendamos esta realidad -que
Dios tomó al hombre y lo colocó en el
jardín de Edén para que lo trabajara y
lo guardara[9], es decir, el sentido
vocacional del trabajo humano- , más
entenderemos la dignidad que
comporta, porque nos hace
parecernos a Dios, manifiesta
nuestro ser a imagen y semejanza
suya[10].

Esta aproximación puede realizarse
desde diversas disciplinas, para
comprender con más profundidad la
Creación, la dimensión redentora de
los años en que Cristo estuvo
trabajando con José, el sacrificio de
la Cruz, la acción del Espíritu Santo



en la historia, el papel de los laicos
en la cristianización de la sociedad,
etc. De especial importancia, por
supuesto, es todo lo que se refiere a
la virtud de la justicia y a los
requerimientos morales de cada
profesión. Por eso el estudio nos
ofrece perspectivas nuevas para
entender cómo santificar el propio
trabajo y reforzar nuestro deseo de
hacerlo.

Junto a lo anterior, está siempre
presente la necesidad de profundizar
en la dimensión social y de
transformación del mundo que tiene
la propia dedicación profesional. 
Debemos recibir una formación tal
que suscite en nuestras almas, a la
hora de acometer el trabajo
profesional de cada uno, el instinto y
la sana inquietud de conformar esa
tarea a las exigencias de la conciencia
cristiana, a los imperativos divinos
que deben regir en la sociedad y en las
actividades de los hombres[11], en



palabras de san Josemaría. Quien
tiene una experiencia del trabajo
como lugar de santificación desea
que esa experiencia llegue a todas las
personas, no solo proporcionando
medios espirituales para dotar de
sentido el trabajo que cada cual
pueda tener, sino procurando
activamente que todos tengan
trabajos dignos y significativos.

Más capaces para el bien

La realización cotidiana del trabajo
proporciona una oportunidad para el
ejercicio de las virtudes humanas. Es
un lugar de entrenamiento muy útil
para todos aquellos que quieren
mejorar en su calidad como
personas: como en todo gimnasio,
para llegar a un nivel alto de
satisfacción se requiere frecuentarlo
con constancia, aunque en este caso
se suma, por la gracia, una gran dosis
de ayuda sobrenatural.



La formación humana, hoy y ahora,
ayuda a poner el foco de atención en
virtudes que nos capacitan para
hacer realidad ese deseo de servir a
las demás personas, virtudes que
podríamos llamar sociales. Por
ejemplo, cabría fomentar que en el
trabajo se ponga en práctica la
escucha interesada y activa, con afán
de aprender de los demás. En la
relación con cada uno, como explica
el Papa al hablar de la conversación
entre Jesús y el joven rico: Cuando
escuchamos con el corazón sucede
esto: el otro se siente acogido, no
juzgado, libre para contar la propia
experiencia de vida y el propio camino
espiritual[12]. Pero también en sentido
más amplio: El Espíritu nos pide que
nos pongamos a la escucha de las
preguntas, de los afanes, de las
esperanzas de cada Iglesia, de cada
pueblo y nación. Y también a la
escucha del mundo, de los desafíos y
los cambios que nos pone delante. No
insonoricemos el corazón, no nos



blindemos dentro de nuestras
certezas. Las certezas tantas veces
nos cierran. Escuchémonos[13].

Muy unida a este aspecto, la virtud
de la humildad nos lleva a reconocer
que necesitamos de los otros, así
como a darnos cuenta de lo que
podemos aportar y a hacerlo
generosamente. La capacidad de
colaborar con otros y contar con
todos es una exigencia de nuestro
mundo laboral; si bien se pueden
aprender técnicas y habilidades, la
virtud cristiana añade además una
actitud vital, un interés real por la
otra persona, queriendo –y con la
práctica sabiendo– fomentar la
libertad y la responsabilidad de cada
uno, y poniendo en juego sus
talentos.

Otra virtud que se desarrolla es el
compromiso, una palabra que a
veces provoca pavor. Sin embargo, lo
que tendría que llevarnos a la



reflexión es qué consecuencias
comporta el miedo al compromiso.
¿Cómo puedo construir algo valioso
que permanezca en el tiempo sin
compromiso? ¿Se puede llegar a una
meta sin dejar por el camino otras
posibilidades? Conocemos bien la
respuesta y no cabe duda de que, al
igual que en otros campos
personales, también en el trabajo el
compromiso puede ser arduo,
porque implica renuncias o requiere
un esfuerzo continuado.

El compromiso también es
imprescindible para vivir la
honradez, la justicia y la
responsabilidad social. Facilita la
capacidad de ser fiel a lo que la
propia conciencia señala como justo,
incluso aunque estén extendidos
comportamientos contrarios en
nuestro entorno profesional.
Refuerza la preocupación activa por
humanizar los entornos laborales y



promover entre todos condiciones
dignas de trabajo.

Disfrutar con los demás

En las relaciones interpersonales, la
benevolencia y la magnanimidad con
los demás son cualidades muy
apreciadas. En una sociedad
individualista y competitiva como la
nuestra, son virtudes que
manifiestan la caridad, y un cristiano
quiere desarrollarlas y transmitirlas
en su ambiente sin caer en la
ingenuidad o la simple filantropía, y
a riesgo de que a veces la bondad sea
vista como una debilidad. Aprender
a pedir perdón, a rectificar y sobre
todo a perdonar. Ser honesto con
uno mismo y con los demás. Ser
sincero y leal en las relaciones con
los compañeros. Tratar con
afabilidad y paciencia a los clientes.
El elenco de virtudes podría ser
largo, tanto como cada uno quiera, y
el deseo de ser mejor y querer mejor



a los compañeros de viaje forma
parte de esa aventura que significa la
vida profesional.

El ámbito del propio trabajo es el
entorno natural para que se creen
muchas y sólidas amistades, como
recuerda el Prelado del Opus Dei en
su carta del 1.XI.19[14], así como para
sembrar la paz y la alegría tan
propias del espíritu cristiano. San
Josemaría, citado por el Prelado, lo
explica así: Bien puede decirse, hijos
de mi alma, que el fruto mayor de la
labor del Opus Dei es el que obtienen
sus miembros personalmente, con el
apostolado del ejemplo y de la
amistad leal con sus compañeros de
profesión: en la universidad o en la
fábrica, en la oficina, en la mina o en
el campo[15]. Es un espacio para
compartir afanes, colaborar
mutuamente y dedicar muchas horas
a desarrollar una tarea común; esto
fortalece los vínculos y da espacio al
conocimiento mutuo, a la vez que

https://opusdei.org/es/document/carta-pastoral-amistad-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/es/document/carta-pastoral-amistad-prelado-opus-dei/


impide instrumentalizar las
relaciones, reduciéndolas a una
ventaja dentro de la cultura del éxito
inmediato. Que nazca una amistad
tiene mucho de don inesperado[16],
recuerda el Prelado, este don de Dios
que nos transmite consuelo y
alegría[17] y nos recuerda el amor
gratuito de la Trinidad por cada uno.
A la vez, se convierte en una tarea
grata y compartida, pues la amistad
misma es un diálogo, en el que damos
y recibimos luz; en el que surgen
proyectos, en un mutuo abrirse
horizontes; en el que nos alegramos
por lo bueno y nos apoyamos en lo
difícil; en el que lo pasamos bien,
porque Dios nos quiere contentos[18].

Y con competencia profesional

Además de la formación en las
virtudes, la formación profesional es
parte fundamental para la propia
santificación y una herramienta
específica para afrontar los desafíos



culturales y sociales de la sociedad de
hoy. La competencia profesional es
esencial para que un trabajo se
pueda santificar, ya que primero hay
que hacerlo bien, tan bien como
cualquier persona; y si es posible,
mejor, pues va a la par con nuestros
deseos de perfeccionar la creación,
adorar al Creador y colaborar en la
corredención[19], poniendo en
ejercicio el alma sacerdotal
adquirida en el Bautismo, siendo
Cristo en el trabajo.

A los primeros de la Obra, san
Josemaría insistía en que la
formación intelectual y profesional
lleva a buscar los relieves, no las
llanuras[20], en la propia profesión y
oficio. Esto es, impulsar a cada
persona a desplegar plenamente su
propia personalidad y sus
capacidades en el ámbito en que
pueda aportar más a la sociedad,
ayudando a humanizar el propio
entorno.



La capacitación y la titulación
profesional se adquieren en las
instituciones creadas para tal fin:
universidades, escuelas técnicas,
academias, plataformas online de
formación, instituciones públicas que
ofrecen cursos de actualización o
inserción laboral… La oferta es
amplia y variada, y hay que decidirse
a aprovecharla. La ambición de
llegar a más de un cristiano implica
una continua y exigente capacitación
profesional para estar al día, una 
obligación a adquirir una conveniente
formación profesional, que se 
adquiere en los mismos lugares que
los demás ciudadanos[21].

La formación que proporciona la
Prelatura

De todo lo anterior se deduce que
quien busca ser santo en medio del
mundo necesita una formación que
repercuta en todos los ámbitos que
entran en juego en el propio ejercicio



profesional y ayude a que cada
persona pueda vivir con madurez ese
camino de identificación con Cristo.
Esto es lo que la Prelatura
proporciona.

En primer lugar, se nos impulsa a
amar nuestra profesión, como lugar
de encuentro con Dios y
participación de su obra creadora, de
forma práctica. Nos puede ayudar
preguntarnos a lo largo del día cómo
estoy transformando el mundo hoy.
Quizás la respuesta contemple no
reaccionar con agresividad a una
situación tensa cuando se acerca un
plazo, agradecer una ayuda de una
colega, conceder una baja de
maternidad sin hacer peligrar la
reincorporación de la madre, tantos
momentos y decisiones en los que
estamos llamados a transformar el
mundo, mejorar nuestro entorno y
contribuir a llevarlo a Dios.



Además, la formación recibida nos
ayuda a desempeñar nuestro trabajo
de modo coherentemente cristiano,
es decir, de acuerdo con la
deontología propia de la profesión y
con la iniciativa de quien busca
colaborar en la construcción de una
sociedad más humana. Y nos
recuerda que hay que estudiar,
conocer y ejercitar los requisitos
éticos y morales con sentido de
misión, y siendo ejemplares en el
ejercicio profesional. Este aspecto
requerirá una mayor inversión de
tiempo y esfuerzo por parte de
abogados, ginecólogos, funcionarios
de aduanas o inversores en bolsa,
pero es igualmente importante en
quienes cuidan de personas
ancianas, son becarios en una radio
local o preparan comida para llevar.

Junto con esto, estimula el deseo de
poner los medios para capacitarnos
debidamente, de modo que cada uno
promueva un crecimiento en la



cultura propia de cada oficio,
profesión o actividad que nos toca
desempeñar, poniendo en marcha
asociaciones profesionales o
participando activamente en ellas,
dedicando tiempo a conocer mejor la
propia profesión, solos o en
compañía de otros. Esto requiere
tiempo y energías, que no sobran,
pero es un enriquecimiento
necesario. San Josemaría decía: Yo
doy tanta importancia a la cultura
profesional de un peluquero como a la
de un investigador; a la de un
estudiante universitario como a la de
una empleada del hogar. Se trata de
tener la cultura del propio oficio,
correspondiente a la vocación
profesional de cada uno[22].

La formación facilita la adquisición
de valores específicos para la propia
profesión u oficio: el valor de la vida
y de la salud, en las profesiones
relacionadas con la medicina; la
solidaridad de bomberos y



cooperantes; la igualdad para los
empresarios y para quienes trabajan
en sindicatos… Hay valores que,
siendo universales y necesarios en
todos los trabajos, en algunos de ellos
sobresalen de un modo especial y
que se han de acompañar de las
competencias necesarias para
vivirlos. Al hacerlo por la gloria de
Dios y el bien de las almas, nuestro
trabajo alcanza un valor
sobrenatural que nos permite la
identificación con Cristo.

El acompañamiento espiritual que
brinda la Prelatura nos ayuda a
afrontar con realismo -madurez
humana y sobrenatural- las
oportunidades y exigencias que la
vida ofrece, también durante el
recorrido profesional a lo largo de
los años, con esperanza,
discernimiento y sentido
sobrenatural.



Por último, la identificación con la
misión apostólica lleva a ilusionarse
con poder colaborar más en el
sostenimiento económico personal,
para contribuir así al bienestar de la
propia familia y a los apostolados de
la Obra.

Hemos hecho un recorrido por todos
los aspectos de la formación que
influyen en hacer que nuestro
trabajo sea el trabajo de un cristiano,
cuya centralidad san Josemaría
sintetizaba con las siguientes
palabras: Vamos a pedir luz a
Jesucristo Señor Nuestro, y rogarle
que nos ayude a descubrir, en cada
instante, ese sentido divino que
transforma nuestra vocación
profesional en el quicio sobre el que se
fundamenta y gira nuestra llamada a
la santidad[23].



[1] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 2569.

[2] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 1350.

[3] Cfr. Plegaria Eucarística, doxología
final.

[4] Cfr. San Josemaría, Conversaciones,
n. 114.

[5] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, nn. 1407 y 1414.

[6] San Josemaría. Es Cristo que pasa,
n. 95.

[7] San Josemaría. Es Cristo que pasa,
n. 48.

[8] Francisco, “El trabajo es la
vocación del hombre”, homilía en
Santa Marta, 1 mayo 2020.

[9] Génesis 2,15.

[10] Cfr. Génesis 1,26.



[11] San Josemaría. Carta 6-V-1945, n.
15, en E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, III, Rialp, Madrid
2013, p. 574.

[12] Francisco, Homilía, Misa para la
apertura del sínodo de los obispos,
10-10-2021.

[13] Ibíd.

[14] Cfr. Fernando Ocáriz, Carta
Pastoral 1-XI-2019, n. 20.

[15] San Josemaría, Carta n. 6, n. 55.

[16] Fernando Ocáriz, Carta Pastoral 1-
XI-2019, n. 20.

[17] Íd., n. 23.

[18] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
9-I-2018, n. 14.

[19] Cfr. Fernando Ocáriz, Carta
Pastoral 14-II-2017, n. 17



[20] Cfr. Ana Sastre, Tiempo de
Caminar, Rialp, Madrid 1989, cita 18,
p. 232: (Fuente: san Josemaría, Hoja
de Noticias (complementos) de julio
de 1939 (AGP, serie A.2, leg. 10, carp.
2) “No paséis por la carrera como si
toda ella fuera una llanura. Buscad
los relieves. Tened personalidad.
Trazad vuestro surco. Y que los
surcos de todos, hagan producir el
campo del Padre de familias”.

[21] Cfr. Prelatura de la Santa Cruz y
Opus Dei, Ratio Institutionis, Roma,
2007, n. 14.

[22] San Josemaría, Notas de un círculo
breve, 19-IV-1964; en volúmenes de
“Meditaciones”, vol. I, pp. 606-607
(AGP, biblioteca, P06).

[23] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
62.

Maeves Javaloyes



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es/article/sobre-la-
formacion-profesional-ii-una-

formacion-para-ser-cristo-en-el-trabajo/
(16/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/sobre-la-formacion-profesional-ii-una-formacion-para-ser-cristo-en-el-trabajo/
https://opusdei.org/es/article/sobre-la-formacion-profesional-ii-una-formacion-para-ser-cristo-en-el-trabajo/
https://opusdei.org/es/article/sobre-la-formacion-profesional-ii-una-formacion-para-ser-cristo-en-el-trabajo/
https://opusdei.org/es/article/sobre-la-formacion-profesional-ii-una-formacion-para-ser-cristo-en-el-trabajo/

	Sobre la formación profesional (II): una formación para ser Cristo en el trabajo

