
opusdei.org

El silencio de un
alma contemplativa:
El tiempo de la tarde
y de la noche

La costumbre del tiempo de
trabajo de la tarde y del tiempo
de la noche nos puede ayudar a
recoger los sentidos para
entablar un diálogo sin ruido de
palabras con el Señor.

18/12/2024

Acaba de llegar a oídos de Jesús la
noticia de la muerte de su primo
Juan el Bautista. Está dolido y busca



alejarse «hacia un lugar apartado él
solo» (Mt 14,13). Sin embargo, al ver
la gran muchedumbre que le sigue,
se llena de compasión. Decide
entonces cambiar de planes. Además
de curar a los enfermos, realiza la
multiplicación de los panes y de los
peces, para que la gente no vuelva
hambrienta a sus casas. Solo al final
de la tarde, después de despedir al
último de los presentes, encuentra
ese momento de intimidad con su
Padre que tanto deseaba. El
evangelista señala que incluso
«cuando se hizo de noche seguía él
solo allí» (Mt 14,23).

Esta actitud del Señor «nos indica
que necesitamos detenernos, vivir
momentos de intimidad con Dios,
“apartándonos” del bullicio de cada
día, para escuchar, para ir a la raíz
que sostiene y alimenta la vida» [1]. Es
un recogimiento que va más allá del
lógico descanso después de una
atareada jornada; se trata, más bien,



del deseo de entrar en diálogo
exclusivo con su Padre.

También san Josemaría sentía la
necesidad de esa «bendita soledad» [2]

para alimentar su vida espiritual. Por
eso concretó que en la Obra se
viviera la costumbre del tiempo de la
noche y del tiempo de trabajo de la
tarde: dos momentos para «recoger
los sentidos y potencias –que
andaban quizá dispersos en las otras
ocupaciones–, y así centrarlos en un
diálogo íntimo con el Huésped divino
que habita en el santuario del
corazón» [3]. En el tiempo de la tarde,
esa conversación se dirigirá más bien
al cumplimiento del trabajo hecho
por amor al Señor y a los demás; el
de la noche, en cambio, estará más
enfocado a hablar con Dios de
nuestra jornada y a reavivar el deseo
de recibirle en la Comunión el día
siguiente.



Ciertamente, el modo en que se viven
estas dos costumbres dependerá de
las circunstancias de cada uno, como
pueden ser el ritmo de su propio
hogar, el lugar donde reside o el tipo
de trabajo que realiza. De hecho, nos
puede suceder, como a Jesús, que
tengamos que interrumpir ese
recogimiento ante las necesidades de
los demás: un hijo que merece
especial atención, un hermano que
necesita conversar para desconectar
o desahogarse, un desplazamiento
con un grupo de colegas, un amigo
que nos busca… Por eso, no siempre
será posible lograr el silencio
exterior. Sin embargo, siempre
podemos cultivar el deseo, propio de
una persona enamorada, de
establecer un diálogo íntimo con el
Señor, tratando de sentirnos
acompañados por él en medio de las
ocupaciones y con ocasión del
encuentro de las personas que pone
a nuestro lado. «Los hijos de Dios
hemos de ser contemplativos –decía



san Josemaría–: personas que, en
medio del fragor de la
muchedumbre, sabemos encontrar el
silencio del alma en coloquio
permanente con el Señor: y mirarle
como se mira a un Padre, como se
mira a un Amigo, al que se quiere
con locura» [4].

Oración y trabajo: la misma
realidad

El fundador del Opus Dei, en una de
sus Cartas, escribía: «Parte esencial
de esa obra –la santificación del
trabajo ordinario– que Dios nos ha
encomendado es la buena
realización del trabajo mismo, la
perfección también humana, el buen
cumplimiento de todas las
obligaciones profesionales y
sociales» [5]. Por este motivo, a la hora
de comentar el tiempo de trabajo de
la tarde, san Josemaría sugería evitar
la dispersión en muchas actividades
sueltas e intensificar aquellas



mortificaciones «que faciliten el
cumplimiento intenso, fiel, acabado y
amoroso de nuestro trabajo
ordinario» [6]. Es decir, que la
prioridad de esta costumbre es crear
el ambiente propicio para
desempeñar un buen trabajo,
primera condición para santificarlo y
poder ofrecérselo al Señor. «Una
persona piadosa, con una piedad sin
beatería, cumple su deber
profesional con perfección, porque
sabe que ese trabajo es plegaria
elevada a Dios» [7].

En este sentido, el esfuerzo por vivir
el silencio puede ser un buen aliado
para vivir el trabajo de la tarde y
llevar a cabo con profesionalidad
nuestra tarea. Ese silencio, en
ocasiones, no consistirá tanto en la
ausencia de ruidos externos, pues las
circunstancias no siempre lo harán
posible; se trata, sobre todo, de
realizar nuestras ocupaciones con la
serenidad y la concentración que



cada oficio exige. «Muchas veces
estamos haciendo un trabajo y
cuando terminamos enseguida
buscamos el móvil para hacer otra
cosa, siempre estamos así. Y esto no
ayuda, esto nos hace caer en la
superficialidad. La profundidad del
corazón crece con el silencio» [8]. La
multitarea, la prisa y la búsqueda de
estímulos que distraigan nos llenan
de un ruido interno que nos
dificultan trabajar bien y, por tanto,
santificarnos con ese trabajo. En
cambio, dirigir toda nuestra atención
a lo que tenemos entre manos,
sabiéndonos mirados con amor por
el Señor en cada momento, facilitará
que con nuestro trabajo podamos dar
gloria a Dios.

El espíritu contemplativo –el deseo
de convertir en oración todo nuestro
día– no nos aparta de las propias
responsabilidades. Más bien nos
impulsa a realizar bien cada tarea
concreta por amor a Dios y servicio a



los demás. Así es como esa
ocupación, que humanamente puede
pasar desapercibida, adquiere un
sentido divino, de eternidad, pues se
entra en diálogo con el Señor. San
Josemaría solía repetir que él no
distinguía «entre la oración y el
trabajo: todo es contemplación y
apostolado» [9]. Y don Álvaro,
comentando esta idea, decía que
nuestro fundador «no sabe cuándo
reza y cuándo trabaja, porque para él
las dos cosas están en el mismo plano
y se confunden en una sola» [10].

Vivir de este modo el tiempo de
trabajo de la tarde será, por así decir,
un buen campo de entrenamiento
para extender ese espíritu
contemplativo las veinticuatro horas
del día. Así, cualquier tarea «no nos
quita el pensamiento de Dios: nos
refuerza el deseo de hacerlo todo por
él, de vivir por él, con él, en él» [11].
Incluso cuando este tiempo no lo
dedicamos propiamente al trabajo –



pues quizá ya hemos terminado
nuestra jornada o etapa laboral o
bien es un día de descanso–,
podemos llevar a cabo cualquier
actividad buscando el silencio
interior y un recogimiento
contemplativo. Así preparamos el
terreno para la oración de la tarde de
ese día, de manera que podamos
llegar sin mucha agitación interior y
con la cabeza y el corazón en el
Señor, a quien hemos procurado
dirigirnos las horas precedentes.

Por eso, la oración mental será, a fin
de cuentas, una prolongación del
diálogo que hemos mantenido con el
Señor durante todo el día y, de
manera más intensa, durante el
tiempo de la tarde. Gracias a esos
ratos de meditación «sabremos
convertir nuestra jornada, con
naturalidad y sin espectáculo, en una
alabanza continua a Dios. Nos
mantendremos en su presencia,
como los enamorados dirigen



continuamente su pensamiento a la
persona que aman» [12].

Un silencio que se paladea

La residencia DYA lleva dos años
funcionando. San Josemaría, que
hasta entonces cargaba con todo el
peso de las actividades de formación
con gente joven, pide que algunos de
sus hijos le ayuden en esta tarea. Por
eso, decide escribir una instrucción
que les facilite su preparación y
recoja algunas ideas que inspiren el
trabajo apostólico con los chicos de
san Rafael. Entre los rasgos que
considera importante fomentar en la
residencia, señala el amor al silencio:
«Nuestros estudiantes no olvidarán
que su silencio es: la oración, el
trabajo y el descanso de los demás.
Después del comentario, a la noche,
habrá silencio mayor hasta después
de la Misa del siguiente día» [13]. San
Josemaría consideraba este silencio
no como una cuestión de disciplina u



orden, sino sobre todo como un
pulmón para la oración y la Misa del
día siguiente: «Se paladea, se hace
indispensable» [14].

Muchas veces podemos pensar que
necesitamos alzar la voz para que
alguien nos escuche. Creemos que
solo así seremos capaces de llamar su
atención o exponer nuestra opinión
de manera más atractiva. Dios, en
cambio, actúa al revés. «Cuando la
noche estaba en el silencio más
profundo –recoge el libro de la
Sabiduría–, ahí tu palabra bajó a la
tierra» (Sb 18,14-15). Fue en la
tranquilidad del portal, y no en el
ajetreo de la posada, donde Dios se
hizo niño. Frente al estilo de vida
marcado por el estímulo constante,
Jesús nos pide buscar el silencio y
apartarnos del ruido.

Quizá un día nos ha ocurrido algo
que nos ha contrariado. No
acabamos de entender su sentido y



nos marchamos a dormir inquietos o
preocupados. En otras ocasiones
sucederá lo contrario: llegamos a la
noche satisfechos por cómo ha ido la
jornada o gozosos con una alegría.
De todo esto podemos meditar con el
Señor en el tiempo de la noche,
recorriendo con él los sentimientos
que han ocupado nuestro corazón.
Esos ruidos, problemas que no
entendíamos, se transforman en una
melodía al compás de otros sonidos
de esa jornada. También lo que nos
ha dado alegría adquiere un sentido
más amplio: no es una buena nota
aislada, sino que forma parte de la
canción de nuestra entrega. Y esta es
una melodía que no imponemos
nosotros mismos según nuestras
expectativas, sino que es fruto de
escuchar en el silencio lo que Dios
nos quiere decir.

Decía un filósofo que «toda la
desgracia de los hombres viene de
una sola cosa: el no saber quedarse



tranquilos en una habitación» [15]. El
tiempo de la noche nos adentra en la
habitación más profunda de nosotros
mismos: aquella «adonde pasan las
cosas de mucho secreto entre Dios y
el alma» [16]. Es decir, nos aleja de la
superficialidad y abre «un espacio
interior en lo más íntimo de nosotros
mismos, para hacer que allí habite
Dios, para que su palabra
permanezca en nosotros, para que el
amor a él arraigue en nuestra mente
y en nuestro corazón, y anime
nuestra vida» [17].

Por eso, esta costumbre nos puede
ayudar a crecer en el afán por vivir
junto a Jesús. Al fin y al cabo, este es
el tesoro por el que hemos vendido
todo (cfr. Mt 13,44). El corazón
necesita esa soledad para purificarse,
para nutrirse de la única pasión que
lo libera de las ataduras. Este ideal
encuentra su expresión en la oración
y en la Misa del día siguiente. Del
mismo modo que nos ilusionamos



humanamente cuando se acerca algo
que llevamos tiempo esperando, en
el tiempo de la noche podemos
reavivar el deseo de llegar a esa
doble cita con Dios. Un deseo que va
más allá de las ganas que vienen y
van: es una gracia que nos da el
Señor y que informa nuestra
existencia. De ahí que san Josemaría
sintiera como una necesidad este
momento: era la ocasión para
alimentar el ideal que movía su vida,
aquello que Dios había puesto en su
corazón. Se trata, en definitiva, de la
misma actitud de Jesús, que después
de un día ajetreado ansiaba estar a
solas con su Padre.

* * *

Probablemente Jesús aprendería a
valorar esos ratos de silencio en el
hogar de Nazaret. En efecto, de san
José no se recoge ninguna palabra en
el Evangelio: era un hombre que
daba más importancia a la escucha. Y



gracias a esa actitud atenta supo
reconocer la voz de Dios, por medio
del ángel (cfr. Mt 1,20-24). María
meditaba en su corazón todo lo que
ocurría: tanto la maravilla que rodeó
al nacimiento de su Hijo (cfr. Lc 2,19)
como el no comprender la respuesta
que le dio cuando lo encontró en el
templo (cfr. Lc 2,51). Necesitaba
paladear estos sucesos, descubrir la
melodía que Dios estaba preparando
con lo que le llenaba de gozo y con lo
que no terminaba de entender. Jesús
solo comenzará su vida pública
después de treinta años oculto. Un
tiempo de trabajo y de silencio, en el
que fue creciendo «en sabiduría, en
edad y en gracia delante de Dios y de
los hombres» (Lc 2,52).

[1]. Benedicto XVI, Audiencia, 7-
III-2012.



[2]. Cfr. Camino, n. 304.

[3]. Don Javier, Cartas de familia (IV),
1-IX-1997, n. 222.

[4]. Forja, n. 738.

[5]. De nuestro Padre, Carta 24, n. 18.

[6]. De nuestro Padre, Crónica, 1967, p.
788.

[7]. Forja, n. 739.

[8]. Francisco, Audiencia, 15-XII-2021.

[9]. Instrucción 19-III-1934, nota 35.

[10]. Don Álvaro, comentario a 
Instrucción 8-XII-1941, nota 38.

[11]. En diálogo con el Señor, n. 212.

[12]. Es Cristo que pasa, n. 119.

[13]. Instrucción 9-I-1935, n. 169.

[14]. Ibid., nota 115.



[15]. Pascal, Pensamientos, n. 139.

[16]. Santa Teresa de Jesús, Las
moradas, I, n. 14.

[17]. Benedicto XVI, Audiencia, 7-
III-2012.

José María Álvarez de Toledo

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/silencio-alma-
contemplativa-tiempo-tarde-noche-

oracion/ (15/02/2026)

https://opusdei.org/es/article/silencio-alma-contemplativa-tiempo-tarde-noche-oracion/
https://opusdei.org/es/article/silencio-alma-contemplativa-tiempo-tarde-noche-oracion/
https://opusdei.org/es/article/silencio-alma-contemplativa-tiempo-tarde-noche-oracion/
https://opusdei.org/es/article/silencio-alma-contemplativa-tiempo-tarde-noche-oracion/

	El silencio de un alma contemplativa: El tiempo de la tarde y de la noche
	Oración y trabajo: la misma realidad
	Un silencio que se paladea


